
Anmerkung 18 211 

Der Messias mußte diesen Weg des Leidens, der Erniedrigung also, 
der törichten Liebe, des Kreuzes, der Identität mit Verbrechern, Disteln 
und Dornen, gehen, weil er Gott ist, der nicht in der Hitze seines Zorns 
kommt (Hos 11,9), der nicht Böses mit Bösem vergilt, sondern schenkt 
und uns so offenbart, wie groß die Liebe des Vaters ist, die uns immer 
•noch mehr" liebt. Ja, Gott machte sich selber zu dem, der keinen Erfolg 
hat, dessen Leben wie unfruchtbar endet und weggeworfen erscheint. 
Aber gerade in diesem Geheimnis des •Untergegraben-Werdens" wird 
mein Knecht Erfolg haben (Jes 52,13) und er wird den Erdkreis mit 
Früchten füllen - ein Bild, das Pfingsten kündet, an dem die Jünger wie 
neue Weizenkörner ausgesandt werden bis an die Grenzen der Erde, 
weil Gott nicht ruhen noch rasten wird, bis er alles mit sich versöhnt hat. 

Die •leichten Übungen" 
nach der Anmerkung 18 des Exerzitienbuches 
Günter Switek, Frankfurt 

Jeder, der sich genauer mit den Exerzitien des heiligen Ignatius von 
Loyola beschäftigt hat, weiß, welch hohe Anforderungen an den Exer- 
zitanden gestellt werden, wenn er die •großen Exerzitien" machen will. 
Nicht sehr viele Menschen erfüllen heute diese Voraussetzungen. Auch 
Ignatius war sich damals darüber im klaren, daß nur wenige die erfor- 
derlichen Eigenschaften für die ganzen Exerzitien mitbrachten. Aber 
sollten alle anderen von den Exerzitien, diesem hervorragenden Mittel 
zur Erweckung eines intensiven geistlichen Lebens, ausgeschlossen wer- 
den? Ignatius wollte die •geistlichen Übungen" nicht einer kleinen Elite 
vorbehalten, sondern sah in ihnen auch ein Mittel, den einfachen Gläu- 
bigen die grundlegenden Elemente des christlichen Glaubens und des 
geistlichen Lebens nahezubringen. Das wird deutlich in der Anmerkung 
18 des Exerzitienbuches. 

Unser Beitrag1 geht in vier Schritten voran: nach einer kurzen Analyse 
der Anmerkung 18 fragen wir nach ihrer Herkunft bzw. nach der Her- 
1 Es handelt sich hier um die Überarbeitung eines Referats, das der Verfasser in der 
Pfingstwoche 1988 während der Exerzitien-Werkwoche der deutschsprachigen Jesuiten im 
Sonnenhaus Beuron - Dritte Welt gehalten hat. 



Günter Switek 278 

kunft der einzelnen in ihr enthaltenen Elemente; sodann soll untersucht 
werden, wie Ignatius selber die Anmerkung 18 praktiziert hat; schließ- 
lich werden die ergänzenden Weisungen des heiligen Ignatius dazu aus 
seinen Direktorien, seinen Briefen und den Konstitutionen dargelegt. 

Analyse der Anmerkung 18 

In den Anmerkungen 18-20 des Exerzitienbuches2 spricht Ignatius von 
verschiedenen Weisen, die Exerzitien zu geben. Wenn alle Vorausset- 
zungen erfüllt sind, d. h. wenn jemand die nötige physische Kraft, Intel- 
ligenz, Glaubensstärke hat und außerdem ersehnt, in allem den größt- 
möglichen Fortschritt zu machen, wenn er sich ferner von allen alltägli- 
chen Sorgen und von Freunden und Bekannten absondern kann, dann 
sollen ihm die vollständigen Exerzitien (todos) erteilt werden, und zwar 
genauso, wie sie im EB beschrieben werden (por la misma orden que 
proceden: EB 20). Wir sprechen hier gewöhnlich von •geschlossenen 
Exerzitien" (Ejercicios cerrados). 

Ist der Exerzitand zwar sonst für die vollständigen Exerzitien geeig- 
net, aber von der Zeit her nicht dazu in der Lage, weil er sich nicht aus 
seiner täglichen Arbeit lösen kann, soll er täglich mindestens eineinhalb 
Stunden den Übungen widmen, dafür dann aber eine entsprechend län- 
gere Zahl von Tagen (EB 19). Schon Ignatius spricht hier von •offenen 
Exerzitien" (Ejercicios abiertos)3. 

Wenn aber andere Gründe, die im Exerzitanden selber liegen, die 
vollständigen Exerzitien unmöglich machen, dann sollen die Übungen 
entsprechend angepaßt werden (EB 18). Dabei sieht Ignatius das Unter- 
scheidende nicht in verschiedenen Methoden von Exerzitien, sondern 
darin, ob •alle" oder nur •einige" Übungen gegeben werden. Das Maß 
dafür ist der Exerzitand und seine Situation selbst. 

Untersuchen wir nun den Text der Anmerkung 18 etwas genauer. Er 
enthält drei Abschnitte. 

Diese Übungen müssen je nach der Eignung derjenigen angewandt 
werden, die geistliche Übungen nehmen wollen, nämlich je nach- 
dem sie Alter, Bildung oder Begabung haben, damit nicht einem, 
der ungebildet oder von geringer Belastbarkeit ist, Dinge gegeben 
werden, die er nicht geruhsam tragen und mit denen er keinen 

2 Wir zitieren das Exerzitienbuch nach: Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläu- 
ternde Texte, übers, und erkl. von P. Knauer, Graz 21983 (zitiert als EB mit Nummer). 
3 Luis Goncalves da Cämara, Memoriale. Erinnerungen an unseren Vater Ignatius, über- 
setzt von P. Knauer, Frankfurt 1988, Nr. 311, 174 f. 



Anmerkung 18 279 

Nutzen haben kann. Ebenso muß man, je nachdem sie sich einstel- 
len wollen, sie einem jeden geben, damit er mehr Hilfe und Nutzen 
haben kann. (18a) 

Die Übungen sollen grundsätzlich je nach der Eignung (disposition) des 
Exerzitanden gegeben werden. Und zwar werden zuerst Eigenschaften 
genannt, die unabhängig sind vom Willen des einzelnen: Alter, Bildung, 
Begabung. Hier soll man also darauf achten, ob der Exerzitand die 
Übungen •geruhsam", d. h. ohne zu große Mühe oder Ermüdung tragen 
kann, z. B. die Tagesordnung, die Dauer der Meditationen, das Schwei- 
gen, die Einsamkeit, die Länge der ganzen Exerzitien, die theologische 
Schwierigkeit der Gedankengänge usw. Wenn nämlich bei einem, der 
•ungebildet und von geringer Belastbarkeit" ist (rudo o de poca compli- 
siön, also •von schwacher Konstitution"), die Last zu schwer ist, dann 
erreichen die Exerzitien nicht ihr Ziel, sondern sind kontraproduktiv. 
Sodann soll man auf den (mehr oder weniger) guten Willen achten: •je 
nachdem sie sich einstellen wollen", also nach dem Grad ihrer Bereit- 
schaft bemißt sich ihre Eignung. 

Deshalb kann man demjenigen, der Hilfe haben will, um belehrt 
zu werden und um bis zu einem gewissen Grad zu gelangen, seine 
Seele zufriedenzustellen, die besondere (Nr. 24 ff.) und danach die 
allgemeine Erforschung (Nr. 32ff.) vorlegen; zugleich während ei- 
ner halben Stunde am Morgen die Gebetsweise über die Gebote, 
Todsünden usw. (Nr. 238ff.); man empfehle ihm auch, seine Sün- 
den alle acht Tage zu beichten und, wenn er kann, alle vierzehn 
Tage das Sakrament zu empfangen oder, wenn er noch besser ver- 
langt, alle acht Tage. Diese Weise ist geeigneter für schlichtere 
oder nicht gebildete Leute: Man erklärt ihnen jedes Gebot, und 
ebenso mit den Todsünden, Kirchengeboten, fünf Sinnen und 
Werken der Barmherzigkeit. (18 b) 

Der zweite Abschnitt knüpft an den letzten Satz des ersten Abschnittes 
an, wo von der willentlichen Bereitschaft die Rede war. Wer nur eine ge- 
wisse Belehrung sucht (im christlichen Glauben und Leben) und nur bis 
zu einem gewissen Grad voranschreiten will, nämlich seine Seele zufrie- 
denstellen will, d. h. daß sie Frieden mit Gott habe, für den werden fol- 
gende Übungen vorgesehen: die besondere Gewissenserforschung (EB 
24-31), die allgemeine Gewissenserforschung (EB 32-43), morgendlich 
eine halbe Stunde Gebet nach der sog. 1. Gebetsweise (EB 238-248; mit- 
gemeint ist wohl auch die sog. 2. und 3. Gebets weise, EB 249-260), Hin- 
führung zur Beichte alle acht Tage, zum Empfang der Kommunion alle 



Günter Switek 280 

vierzehn Tage oder auch alle acht Tage (EB 44; 354). Hier geht es also 
um die Organisation eines geistlichen und sakramentalen Lebens, das 
im Vergleich mit der damaligen Frömmigkeitspraxis durchaus ein re- 
spektables Niveau hat. 

Am Schluß dieses Abschnittes heißt es, daß diese Weise der Geistli- 
chen Übungen geeigneter sei für •schlichtere oder nicht gebildete 
Leute" (personas mäs rudas o sin letras): Erklärung der Gebote, der 
Todsünden, der Kirchengebote, der fünf Sinne und der Werke der 
Barmherzigkeit. Man kann fragen, ob damit dieselben Leute gemeint 
sind wie vorher, nämlich die nur einen bestimmten Grad von Frieden 
für ihre Seele suchen, oder ob es sich hier um eine eigene Kategorie han- 
delt. Jedenfalls fällt hier deutlich das katechetische Element auf. 

Wenn ferner der, der die Übungen gibt, sieht, daß der, der sie emp- 
fängt, von geringer Fähigkeit oder geringer natürlicher Fassungs- 
kraft ist, so daß man von ihm nicht viel Frucht erwartet, dann ist es 
angebrachter, ihm einige dieser leichten Übungen zu geben, bis er 
eine Beichte seiner Sünden ablegt. Und danach lege man ihm ei- 
nige Gewissenserforschungen und eine Ordnung vor, häufiger zu 
beichten, als er gewohnt war, damit er sich in dem erhalte, was er 
gewonnen hat. Aber man gehe nicht zu Wahlstoffen weiter voran 
noch zu sonstigen Übungen, die außerhalb der ersten Woche lie- 
gen, zumal wenn man bei anderen mehr Nutzen bewirken kann 
und für beides die Zeit fehlt. (18 c) 

Dieser Abschnitt wird von den meisten Kommentatoren folgenderma- 
ßen verstanden: Jemand hat guten Willen und hat die geschlossenen 
Exerzitien begonnen, aber innerhalb der bereits laufenden Übungen 
stellt sich heraus, daß der Exerzitand nur geringe Fähigkeiten und ge- 
ringe natürliche Fassungskraft besitzt (de poco subiecto o de poca capa- 
cidad natural) und daß man von ihm nicht viel Frucht erwarten kann, 
wobei nicht näher erklärt wird, ob hier die persönliche Frucht des Exer- 
zitanden gemeint ist oder die apostolische Frucht, die er später bringen 
soll. Einem solchen sollten einige dieser •leichten Übungen" gegeben 
werden, und zwar Stoffe aus der ersten Woche als Hinführung zur 
Beichte sowie die verschiedenen Arten der Gewissenserforschung und 
eine Ordnung der häufigeren Beichte. Aber dann soll man die Exerzitien 
schließen und nicht mehr auf Stoffe der anderen Wochen und vor allem 
nicht zur Wahl übergehen. 

Eines ist jedenfalls bei allen bleibenden Unklarheiten der Interpreta- 
tion sicher: Ignatius will, daß man den Exerzitanden möglichst schon 
vor Beginn der Exerzitien kennt und sich über seine natürlichen und 



Anmerkung 18 281 

geistlichen Fähigkeiten ein Urteil bildet. Wenn ein Exerzitand nicht die 
Erwartungen erfüllt, die Ignatius für den Beginn der vollständigen, •gro- 
ßen" Exerzitien voraussetzt, dann soll man ihm nur •einige" Übungen 
geben, die Ignatius als •leichte" qualifiziert. Das ist hier die adäquate 
Methode. Und doch sind es wirklich Exerzitien im Sinne des Ignatius! 
Das Ziel der Exerzitien selbst ist im Blick: es geht um die Erkenntnis sei- 
ner selbst, seiner Unordnung, seiner Sünde, um die Entfernung aller un- 
geordneten Anhänglichkeiten (EB 1), es geht darum, •über sich selbst zu 
siegen und sein Leben zu ordnen" (EB 21), wenn auch nicht in Form ei- 
ner Lebenswahl, so doch in einer geklärten Beziehung zu Gott in der 
Gnade und in seinem Dienst. Zwar spielt die religiöse, katechetische In- 
struktion in diesen •leichten Übungen" eine wichtige Rolle, aber stets 
hingeordnet auf Gebet, auf Umkehr und Reinigung, auf das sakramen- 
tale Leben. Es sind nicht •die" Exerzitien, wohl aber •einige" Exerzi- 
tien. 

Fassen wir noch einmal die verschiedenen •leichten Übungen" zu- 
sammen, die in EB 18 genannt werden. Es sind: die besondere Gewis- 
senserforschung; die allgemeine Gewissenserforschung; die sog. erste 
Weise des Betens, wobei als Gegenstände angeführt werden: die zehn 
Gebote, die fünf Gebote der Kirche, die sieben Hauptsünden, die fünf 
Sinne, die sieben Werke der Barmherzigkeit; EB 238 fügt noch hinzu: 
die drei Seelenkräfte und die den sieben Hauptsünden entgegengesetz- 
ten sieben Tugenden; die sog. zweite und dritte Weise des Betens wer- 
den zwar nicht ausdrücklich genannt, sind aber sicher durch das •usw." 
im Anschluß an die erste Gebetsweise eingeschlossen, wie sie auch die 
Direktorien selbstverständlich immer einschließen; schließlich die regel- 
mäßige Beichte und die regelmäßige Kommunion. Als nächstes wäre 
nun zu fragen, woher Ignatius diese Übungen im einzelnen bzw. gerade 
in ihrer spezifischen Zusammenstellung hatte. 

Herkunft der Anmerkung 18 

Bei den genannten Übungen handelt es sich um Elemente aus dem mit- 
telalterlichen Frömmigkeitsleben, die in der gewöhnlichen katecheti- 
schen Unterweisung, besonders im Zusammenhang mit der Beichtvorbe- 
reitung tradiert wurden, die aber vor allem in den Kreisen der verschie- 
denen katholischen Reformbewegungen eine wichtige Rolle spielten. Ig- 
natius war mit ihnen sicher schon in seiner Jugend in Loyola und in 
Arevalo am Hofe des Juan Veläzquaz de Cuellar, wo er 1506-1517 Page 
und Höfling war, durch die gewöhnlichen Unterweisungen in Katechese 



Günter Switek 282 

und Predigt bekannt geworden. Vor allem aber in der Zeit seiner Bekeh- 
rung und in den ersten Jahren danach erhielten sie für Ignatius selbst 
eine große Bedeutung: durch die geistliche Lektüre des •Lebens Christi" 
des Kartäusers Ludolph von Sachsen und der Heiligenlegende des Do- 
minikaners Jakobus a Voragine auf dem Krankenlager in Loyola und 
durch die Beziehungen zum Benediktinerkloster Montserrat4, wo Igna- 
tius im März 1522 seine Lebensbeichte ablegte und in dessen Nähe in 
Manresa er anschließend fast ein Jahr in Buße und geistlichen Übungen 
verbrachte. Ignatius hat dann diese Elemente, deren Bedeutung ihm aus 
Überlieferung und eigener Erfahrung bekannt war, in seinen Exerzitien 
als Mittel systematischer Schulung und Übung zur Bekehrung und Er- 
neuerung in einem überschaubaren Zeitraum zusammengefaßt. 

Werfen wir nun einen kurzen Blick auf die in Anmerkung 18 genann- 
ten Elemente der Frömmigkeitspraxis. Beginnen wir mit der damaligen 
Praxis der Beichte und Kommunion. Die Arbeiten von Peter Browe SJ5 

geben uns detailliert darüber Aufschluß. Längst war die Gewohnheit der 
frühen Kirche vorbei, wo man in der Messe, an der man teilnahm, nor- 
malerweise auch kommunizierte. Schon die Synode von Agde unter 
Caesarius von Arles im Jahre 506 hatte für Katholiken wenigstens an 
Weihnachten, Ostern und Pfingsten die Kommunion vorgeschrieben, 
und die Lateransynode von 1215 unter Innozenz III. ordnete an, daß 
alle Gläubigen wenigstens einmal im Jahre beichten und wenigstens an 
Ostern das Sakrament der Eucharistie empfangen sollten. Die tatsächli- 
che Praxis im Mittelalter war etwa folgende: Die gewöhnlichen Laien 
beichteten und kommunizierten einmal im Jahr; die besonders frommen 
Laien zwei- bis dreimal; Ordensleute einmal im Monat, höchstens ein- 
mal in der Woche. Manche Prediger und geistliche Schriftsteller stellten 
so hohe Anforderungen an die Vorbereitung auf die Kommunion, daß 
sie die Gläubigen eher abschreckten als ermunterten. Auf der anderen 
Seite gab es aber auch solche, die für einen häufigeren Empfang der 
Kommunion, etwa einmal im Monat oder noch öfter, eintraten, z. B. 

4 Dieses der Reformkongregation von San Benito in Valladolid zugehörige Benediktiner- 
kloster hatte sich vor allem unter seinem Abt Garcia Jimenez de Cisneros, einem Vetter 
des berühmten Franziskanerkardinals Francisco de Cisneros, dem geistlichen Einfluß der 
Devotio moderna geöffnet (Mauburnus, Gerhard von Zutphen) und bildete eine eigene 
geistliche und Gebetsschule mit starker Ausstrahlungskraft, deren bekanntestes Zeugnis 
das •Exercitatorium vitae spiritualis" des Abtes Cisneros bildete. Vgl. A. M. Albareda 
OSB, Intorno alia scuola di orazione metodica stabilita a Monserrato dall'abate Garsias Ji- 
menez de Cisneros, in: AHSJ25 (1956) 254-316; P. de Leturia SJ, La •Devotio moderna" en 
el Montserrat de San Ignacio, in: ders., Estudios Ignacianos II, Rom 1957, 73-88. 
5 P. Browe, Die häufige Kommunion im Mittelalter, Münster 1938; ders., Die Pflichtkommu- 
nion im Mittelalter, Münster 1940. 



Anmerkung 18 283 

Berthold von Regensburg, Johannes Tauler, Vinzenz Ferrer, Bernardin 
von Siena, Savonarola. Auch in der •Imitatio Christi" ist das dritte Ka- 
pitel des vierten Buches überschrieben: •Es ist nützlich, oft zu kommu- 
nizieren." 

Man kann davon ausgehen, daß Ignatius sich vor seiner Bekehrung 
verhalten hat wie die •normalen" Gläubigen, d. h. er ging an Ostern zur 
Beichte und Kommunion und - selbstverständlich - in Todesgefahr: 
Vor dem Beginn der Schlacht um Pamplona beichtete er, da kein Prie- 
ster zur Verfügung stand, bei einem Kameraden (BP l)6, und vor der 
Krise auf dem Krankenlager in Loyola empfing er die Sterbesakramente 
(BP 3). In Manresa werden wir nun Zeugen seiner neuen Praxis: er be- 
sucht täglich die heilige Messe (BP 20) und geht jeden Sonntag zur 
Beichte und zur Kommunion (BP 21). 

In dieser Zeit praktizierte Ignatius auch die Gewissenserforschung. P. 
da Cämara notiert (BP 99): •Er sagte mir: er habe die geistlichen Übun- 
gen nicht in einem Zug niedergeschrieben, sondern zunächst nur einige 
Punkte, die er in seinem Inneren beobachtete und die er nutzbringend 
fand. Er habe geglaubt, sie könnten auch für andere Menschen von Nut- 
zen sein, und daher habe er sie zu Papier gebracht, so z. B. die Gewis- 
senserforschung mit jenem Linienschema und anderes mehr." 

Die Gewissenserforschung gehörte seit alters zu den wesentlichen 
geistlichen Übungen der Frommen, ja sie läßt sich - wenigstens formal - 
bis zu den vorchristlichen Philosophen zurückführen. Schon die Pytha- 
goräer und Stoiker empfahlen sie für den, der als Philosoph leben 
wollte7. Das Christentum, und da besonders das frühe Mönchtum, hat 
diese Übung - natürlich in christlicher Form - übernommen, und das 
ganze Mittelalter hindurch haben Ordensleute und fromme Laien sie ge- 
übt in Form des allgemeinen Examens und des Partikular-Examens. Die 
Devotio moderna hat, genauso wie bezüglich der methodischen Betrach- 
tung, ein bis ins einzelne gehendes Schema der Gewissenserforschung 

6 Vgl. Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers, übers, und erl. von B. Schneider, Frei- 
burg 31977 (zitiert als BP mit Nummer des Kapitels). 
7 In dem Buch von P. Rabbow, Seelenföhrung. Methode der Exerzitien in der Antike, Mün- 
chen 1954, sind entsprechende Texte zusammengestellt. So gab der Stoiker Epiktet der 
abendlichen Selbstprüfung die Form: •Welche Pflicht übertrat ich? Welche Sünde tat ich? 
Welche Pflicht erfüllte ich?" (180) Seneca fragt positiv: •Welch Böses in dir hast du heute 
geheilt? Welcher Verkehrung widerstanden? Um wieviel bist du besser?" (181) Plutarch 
behandelt die Frage: •Wie man gewahr werden kann, daß man fortschreitet in der Tu- 
gend.« (182) Er verlangt eine methodisch durchgeführte, minutiöse Selbstbeobachtung, 
wobei man die Zahl der Fehler von Tag zu Tag, von Woche zu Woche, von Monat zu Mo- 
nat verglich, was wohl nicht ohne schriftliche Aufzeichnungen möglich war. 



Günter Switek 284 

entworfen, wobei besonders Mauburnus mit seinem Rosetum Exercitio- 
rum Spiritualium genannt werden muß8. 

In der Imitatio Christi konnte Ignatius folgende Ratschläge lesen: 
•Wenn wir in jedem Jahre nur ein Laster ausrotteten, so würden wir 
bald vollkommen werden." (1,11) •Jeden Tag sollen wir unsern Vorsatz 
erneuern und uns zu neuem Eifer erwecken lassen, wie wenn wir uns 
erst heute bekehrt hätten... Unsere Vorsätze sollen aber nie ins Allge- 
meine laufen, sie müssen immer auf etwas Bestimmtes gerichtet sein und 
vor allem gegen das, was sich uns als das mächtigste Hindernis in den 
Weg gelegt hat... Am Morgen erwecke einen guten Vorsatz, am Abend 
durchforsche deinen Wandel, wie heute deine Gedanken, deine Worte, 
deine Handlungen beschaffen waren." (1,19) •So durchforsche denn 
dein Gewissen mit allem Fleiß und reinige und erhelle es nach Kräften 
durch wahre Reue und demütiges Bekenntnis." (4,7) 

Was traditionellerweise zur Gewissenserforschung gehörte, wird auch 
kurz in der Vita Christi des Kartäusers Ludolph zusammengefaßt. Das 
85. Kapitel des ersten Teils handelt von der Heilung des Blinden im 
neunten Kapitel des Johannesevangeliums9. Durch den Blinden sieht 
Ludolph auf geistige Weise das Menschengeschlecht in der Sünde be- 
zeichnet. Um die Blindheit des Menschen zu heilen, müssen drei Dinge 
zusammenkommen: die zuvorkommende Gnade Gottes, die Reue über 
die Sünden und das Sündenbekenntnis. Diese drei sieht Ludolph in der 
Perikope angedeutet. Um zur wahren Reue zu gelangen, empfiehlt er, 
man solle die begangenen Sünden erwägen, und zwar zunächst ihre 
Menge: durch Unterlassung des Guten, durch Tun des Bösen in Gedan- 
ken, Rede und Werk, durch die fünf Sinne, gegen die zehn Gebote, die 
sieben Sakramente und die Werke der Barmherzigkeit; dann soll man 
die Größe der Sünden und ihre Häßlichkeit betrachten. Damit soll na- 
türlich nicht behauptet werden, daß Ignatius alle diese Texte im einzel- 
nen gelesen habe, sondern nur, daß es sich hier um eine selbstverständli- 
che christliche Frömmigkeitstradition handelte, an die dann die Reform- 
bewegungen seiner Zeit anknüpften. 

Aber gibt es vielleicht noch deutlichere Anknüpfungspunkte für un- 
sere Anmerkung 18? Hier wäre vor allem zu verweisen auf die sog. 
•Confesionales", die Beichtbüchlein, deren möglichen Einfluß auf Igna- 
tius zuerst P. Jose Calveras untersucht hat10 Es handelt sich hier um 
8 Vgl. die Texte bei H. Watrigant, De Examine Conscientiae iuxta Ecclesiae Patres, sanctum 
Thomam et Fratres Vitae communis, Collection de la Bibliotheque des Exercicesn. 23, 1909. 

9 Vgl. Ludolphus de Saxonia, Vita Jesu Christi, ed. L. M. Rigollot, t. 2, Paris 1878, vor al- 
lem 297-298. 
10 Vgl. J. Calveras, Los •Confesionales"y los Ejercicios de San Ignacio, in: AHSJ \1, (1948) 
51-101; vgl. auch R. Padberg, Beichtbüchlein, in: LThK, Bd. 2, Freiburg 1958, 126. 



Anmerkung 18 285 

praktische Handbüchlein für die Beichte, die sich nach der Erfindung 
der Buchdruckerkunst in Latein oder in der Landessprache rasch in al- 
len Ländern Europas verbreiteten. Sie sollten den Pönitenten oder auch 
den Beichtvätern bei der Beichte helfen, die damals eine recht kompli- 
zierte Sache war. Es gab verschiedene Namen für diese Schriften: 
Summa Confessionis bzw. Confessorum, Manuale (oder Directorium 
oder Ordo) Confessionis, im Spanischen: Confesionario, Arte de confe- 
sar, Modo practico (oder breve) de confesar usw. Dabei handelt es sich 
im Grunde um eine ganz auf die Praxis ausgerichtete Kurzfassung der 
Traktate im vierten Buch der Sentenzen des Petrus Lombardus. Alle 
diese Beichtbüchlein enthielten Listen von möglichen Sünden, die nach 
verschiedenen Prinzipien angeordnet waren, sowie andere praktische 
Dinge im Zusammenhang mit der Beichte. P. Calveras hat sechs Beicht- 
büchlein, die Anfang des 16. Jahrhunderts in Spanien in Gebrauch wa- 
ren, untersucht11. Ihnen allen gemeinsam sind die Sündenkataloge im 
Anschluß an Texte, die man aus der katechetischen Unterweisung 
kannte und die man oft auch auswendig gemeinsam im Gottesdienst 
aufsagte: die zehn Gebote Gottes; die fünf Kirchengebote, meist im Zu- 
sammenhang mit dem dritten Gebot behandelt: die Feiertage halten, an 
Feiertagen andächtig die Messe besuchen, die Fast- und Abstinenztage 
halten, jährliche Beichte beim zuständigen Priester, jährliche Kommu- 
nion, wenigstens in der österlichen Zeit; die sieben (bzw. acht) Haupt- 
sünden12, hier gewöhnlich Todsünden genannt, ohne Rücksicht darauf, 
daß nicht jede einzelne dieser Sünden eine Todsünde sein muß: Hoff art, 
Geiz, Unkeuschheit, Neid, Völlerei, Zorn, geistliche Trägheit; die sieben 
leiblichen Werke der Barmherzigkeit: Hungrige speisen, Durstige trän- 
ken, Nackte bekleiden, Fremde beherbergen, Gefangene auslösen, 
Kranke besuchen, Tote bestatten; die sieben geistlichen Werke der 
Barmherzigkeit: Sünder zurechtweisen, Unwissende lehren, Zweifelnde 
recht raten, Betrübte trösten, Unrecht geduldig tragen, Beleidigern gern 

11 Es handelt sich um: die Confesiön breve des Benediktiners Andres de Escobar, beste- 
hend aus 16 Blättern; die Arte de confesar breve, von einem anonymen Benediktiner, 16 
Blätter; das Confesional del Tostado, von Alfonso de Madrigal, Bischof von Avila, 56 
Blätter; das Confesionario del Maestro Pedro Ciruelo, 34 Blätter; die Arte de bien confe- 
sar, von einem Hieronymiten aus Zaragoza, 66 Blätter; die Suma de Confesiön llamada 
•Defecerunt", von Antonin von Florenz, 118 Blätter; für Einzelheiten vgl. den in Anm. 10 
genannten Artikel. 
12 Diese Aufzählung geht vor allem auf den Antirrhetikos des Evagrius Ponticus (gest. 399) 
zurück und wurde durch Cassian und Gregor d. Gr. auch in der westlichen Spiritualität 
verbreitet. Im Mittelalter bildete das Schema der Hauptsünden oft die Grundlage für die 
Gewissenserforschung bei der Beichtvorbereitung; seit der 2. Hälfte des 15. Jahrhunderts 
nahm man mehr und mehr den Dekalog als Ausgangspunkt; vgl. auch R. Padberg, Beicht- 
spiegel, in: LThK. Bd. 2, Freiburg 1958, 131 f. 



Günter Switek 286 

verzeihen, für Lebende und Tote beten; die fünf Sinne: sehen, hören, 
riechen, schmecken, fühlen; ferner oft die drei göttlichen Tugenden, die 
Kardinaltugenden, die Sünden gegen den Heiligen Geist, die sieben Ga- 
ben des Heiligen Geistes, die sieben Sakramente, die zwölf Glaubensar- 
tikel, die Seligpreisungen; außerdem gab es bei einigen dieser Beicht- 
büchlein noch Listen mit Sünden gegen die Pflichten der verschiedenen 
Ämter und Stände. 

Man sieht sofort, daß diese Sünden- bzw. Tugendkataloge aus den 
Beichtbüchlein von großer Bedeutung für die Katechese waren, handelt 
es sich doch stets um Dinge, die man aufzählen und somit auch leicht 
auswendig lernen konnte. Dieselben Stoffe begegnen uns auch in den 
damaligen Katechismen". Aus diesen Bereichen also hat Ignatius die 
Gegenstände für seine •erste Gebetsweise" genommen. 

Wenn man auch selten beichtete, so bereitete man sich doch mit au- 
ßerordentlichem Ernst darauf vor14. Man faßte die Beichte auf als •Ge- 
neralbeichte", nicht im heutigen Sinn als eine Beichte über mehrere 
Jahre oder das ganze Leben, sondern als Beichte aller schweren und läß- 
lichen Sünden, aller Unterlassungen und Unvollkommenheiten, deren 
man sich nach intensiver Vorbereitung bewußt war. Dabei folgte man 
einfach den verschiedenen oben genannten Aufzählungen. Ein ganz we- 
sentlicher Punkt war auch die Erwähnung der Umstände, die bei einer 
Sünde von Bedeutung sein konnten, nicht bloß solcher, die die species 
(Art) der Sünde ändern konnten, sondern überhaupt aller möglichen. 
Der Pönitent sollte einfach alles sagen, dessen er sich erinnerte, der Prie- 
ster sollte ihn gegebenenfalls danach fragen. Wenn der Pönitent nicht 
genug vorbereitet war, sollte der Priester ihn wegschicken, damit er spä- 
ter wiederkomme. Eine solche Beichte war also wirklich eine aufwen- 
dige Sache. Man brauchte zur Vorbereitung ohne weiteres ein bis zwei 
Tage. Es wurde auch geraten, ein Beichtbüchlein zur Vorbereitung zu 
benutzen. Die Beichte selbst dauerte ebenfalls entsprechend lang, sie 
konnte sogar in Etappen geschehen. Am Schluß folgte dann noch ein 
allgemeines Bekenntnis der möglicherweise vergessenen Sünden. 

Auf diesem Hintergrund versteht man leicht, was Ignatius von seiner 
eigenen Beichte auf dem Montserrat schreibt (BP 17), nämlich daß er 
drei Tage für die Beichte gebraucht habe. Eine so intensive Vorbereitung 
war vermutlich damals unter den Pilgern vom Montserrat gar nichts Un- 
gewöhnliches. Zwar haben wir kein Zeugnis dafür, daß Ignatius auf dem 

13 Als Beispiel sei hier genannt der •Christenspiegel" des Franziskaners Theoderich Kölde 
aus Münster, 1480 zum ersten Mal erschienen; vgl. C. Moufang, Katholische Katechismen 
des 16. Jahrhunderts in deutscher Sprache, Mainz 1881, S. I-L. 
14 Vgl. dazu J. Calveras (Anm. 9), 57-61. 



Anmerkung 18 287 

Montserrat ein Beichtbüchlein benutzte, aber vielleicht war das ganz 
normal und deshalb nicht der Erwähnung wert. Daß er aber solche 
kannte, ist in Anbetracht der verschiedenen genannten Parallelen kaum 
bezweifelbar. Von hierher sind die Einzelheiten von Anmerkung 18 je- 
denfalls gut zu verstehen. 

Möglicherweise haben auch die sog. Libros de Horas oder Stunden- 
bücher einen Einfluß auf die Anmerkung 18 genommen15. Ignatius be- 
richtet selbst, daß er in Manresa die Tagzeiten Unserer Lieben Frau ge- 
betet habe (BP 28). Bei den Stundenbüchern, die in Latein oder in den 
Landessprachen verfaßt waren und die z.Z. des Ignatius auch in Spa- 
nien in Mode waren, handelt es sich um Gebetbücher, die einerseits eine 
Sammlung von kurzen Offizien enthielten (meist das Marienoffizium 
und das Offizium für die Verstorbenen), andererseits eine Sammlung 
von Gebeten (etwa zur Dreifaltigkeit, zu Christus, zu Maria und den 
Heiligen). Häufig regten sie durch die in ihnen enthaltenen Stiche und 
Miniaturen zur Frömmigkeit und Kontemplation an. Die Stundenbü- 
cher des 15. und 16. Jahrhunderts enthielten außerdem häufig auch jene 
Teile des Katechismus, die wir von den Beichtbüchlein her kennen: Li- 
sten der sieben Hauptsünden, der zehn Gebote, der fünf Sinne, der sie- 
ben Werke der Barmherzigkeit, und das alles oft mit Bildern illustriert. 
Manchmal enthielten sie auch ein kurzes Kompendium der christlichen 
Lehre. Wenn Ignatius in Manresa täglich sieben Stunden betete (BP 
23,26), aber damals vor Beginn seiner großen Erleuchtungen selber 
noch •persona ruda y sin letras" war, dann kann man annehmen, daß er 
in den Anfängen seines Aufenthaltes in Manresa viel nach der •ersten 
Gebetsweise" betete. Ein weiterer Hinweis darauf, daß die Stundenbü- 
cher irgend etwas mit den drei Gebetsweisen zu tun haben könnten, liegt 
darin, daß Ignatius der ersten noch die zweite und dritte Gebetsweise 
hinzufügte, nämlich das Bedenken jedes einzelnen Wortes (oder Satzes) 
und das Beten im Atemrhythmus, und zwar praktiziert an den wichtig- 
sten und bekanntesten christlichen Gebeten: dem Vaterunser, dem Ave 
Maria, dem Credo, dem Anima Christi und dem Salve Regina. Die er- 
sten drei Gebete lernte jeder als Kind, die beiden letzteren wurden aber 
gerade durch die Stundenbücher verbreitet. 

Nach diesen Hinweisen auf die mögliche Herkunft der Anmerkung 18 
fragen wir nun, wie weit diese Anmerkung von Ignatius selber beim Ge- 
ben von Exerzitien praktiziert wurde. 

15 Vgl. P. de Leturia, Libros de Horas, Anima Christi y Ejercicios Espiriluales de S. Ignacio, 
in: AHSJ 17 (1948) 3^50 (dgl. in: Estudios Ignacianos II, 99-148). 



Gün ter Switek 288 

Die ignatianische Praxis der Anmerkung 18 

Ignatius begann sein Apostolat der geistlichen Übungen16 bereits in 
Manresa. Im Bericht des Pilgers heißt es: •Außer den sieben Stunden 
Gebet gab er sich damit ab, einigen Seelen, die ihn aufsuchten, in Fra- 
gen des geistlichen Lebens Hilfe zu leisten" (BP 26). Nach Polanco •be- 
gann er in Manresa diese Exerzitien verschiedenen Personen zu geben, 
die der Herr dadurch auf ganz besondere Weise heimsuchte durch Er- 
leuchtungen und Tröstungen, durch einen wunderbaren Geschmack an 
geistlichen Dingen und Wachstum in allen Tugenden"17. Bei diesen Per- 
sonen handelte es sich meist um einfache Leute und fromme Frauen, die 
ihm mit Almosen beistanden. In den Exerzitien •ermahnte er die Hörer, 
die Sünden zu meiden und nach Tugenden zu streben, das ausdauernde 
Gebet zu lieben, die Sakramente der Buße und der Eucharistie häufig zu 
empfangen"18. Auch in Barcelona, wo Ignatius nach der Rückkehr aus 
dem Heiligen Land von 1524 bis 1526 weilte, verwendete er neben dem 
Lateinstudium einen großen Teil seiner Zeit auf Katechismusunterricht, 
geistliche Gespräche und das Geben von Exerzitien. Die Exerzitien, die 
Ignatius in diesen ersten Jahren nach seiner Bekehrung gab, können für 
gewöhnlich nur die •leichten Übungen" gewesen sein, und zwar des- 
halb, weil es sich bei den Empfängern um •einfache Leute" handelte. 

Im Frühjahr 1526 machte sich Ignatius auf den Weg nach Alcalä, um 
dort an der 1508 von Kardinal Cisneros gegründeten Universität Philo- 
sophie zu studieren. Die meiste Zeit fand er eine Unterkunft im Ante- 
zana-Hospital. Mit vier Gefährten begann er das •Leben der Apostel" 
zu führen, wie er es verstand. Sie kleideten sich einheitlich in sackartige 
graue Kutten, weshalb man sie in Alcalä •ensayalados", nannte (BP 58). 
Neben dem nicht besonders intensiv betriebenen Studium gaben sie die 
geistlichen Übungen und erteilten Katechismusunterricht (BP 57). Die 
seltsame Kleidung der Gefährten, die geheimnisvollen Zusammenkünfte 
zu geistlichen Gesprächen und das Erteilen der Übungen, aufsehenerre- 
gende hysterische Anfälle einiger von Ignatius betreuter Frauen und das 
Gerede der Leute ließen den Verdacht aufkommen, hier handelte es sich 
um eine Gruppe von Alumbrados19, was zu den drei Prozessen gegen Ig- 

16 Zu diesem ganzen Abschnitt vgl. vor allem: Ignacio Iparraguirre, Präctica de los Ejerci- 
cios de San Ignacio de Loyola en vida de su autor, Rom 1946. 
17 Polanco, Summarium Hispanum n. 24, Mon. Ign., FNl, Rom 1943, 164. 
18 So berichtet der Prozeß von Manresa 1606 im Hinblick auf die Heiligsprechung des Ig- 
natius; Mon. Ign., Scripla de S. Ignatio II, Madrid 1918, 709. 
19 Mit diesem Sammelnamen bezeichnete man sehr verschiedenartige spirituelle Bewegun- 
gen im Spanien des 16. Jahrhunderts. Die Recogidos (von •recogimiento", d.h. •Samm- 



Anmerkung 18 289 

natius in Alcalä führte20. Dank dieser Prozesse sind wir gut informiert 
über die Art und Weise, wie Ignatius damals die geistlichen Übungen er- 
teilte. Die Zeugen im Prozeß erzählen selbst, wie Ignatius voranging und 
wie er sie im Geiste leitete. Es handelt sich hier eindeutig um die •leich- 
ten Übungen" gemäß Anmerkung 18. 

Die Zeitdauer dieser Übungen war wohl verschieden. Einmal ist die 
Rede von einem Monat. Während dieser Zeit sprach Ignatius öfter mit 
den Exerzitandinnen, mal mit mehreren gleichzeitig, mal mit jeder ein- 
zelnen. Der Ort war entweder der Hof des Hospitals, wo Ignatius 
wohnte, oder sein Zimmer, oder auch die Wohnung der Frauen. Dabei 
hielt Ignatius nicht eigentlich eine Predigt oder einen Vortrag, sondern 
es handelte sich eher um eine familiäre Unterhaltung. Er redete nicht 
abstrakt oder theoretisch, sondern konkret, der Lage seiner Hörerinnen 
angepaßt, mit vielen Beispielen aus der Heiligen Schrift oder dem Leben 
der Heiligen. Er gab ihnen Gewissensschulung, lehrte sie das Beten und 
half ihnen im geistlichen Leben mit Rat und Trost. Die Gegenstände sei- 
ner Unterweisung waren die beiden Hauptgebote der Gottes- und Näch- 
stenliebe, die zehn Gebote, die Gebote der Kirche, die •Todsünden" 
(das heißt die •Hauptsünden"), die fünf Sinne, die drei Seelenvermögen, 
die Glaubensartikel. Ignatius empfahl ihnen, zweimal täglich ihr Gewis- 
sen zu erforschen, alle acht Tage zu beichten und ebenso alle acht Tage 
(oder alle Monate) zur Kommunion zu gehen. Eine große Rolle spielten 
die Erklärung des Unterschiedes zwischen läßlicher und schwerer Sünde 
sowie die Grundelemente der •Unterscheidung der Geister": Die Exer- 
zitandinnen berichteten von ihren inneren Regungen und Stimmungen, 
Ignatius antwortete mit seinem Rat. Unter den verschiedenen Ratschlä- 
gen zum Gebet ist auch ein Hinweis auf die sog. •3. Weise des Betens". 
Maria de la Flor, eine der Zeuginnen des Prozesses, berichtet, Ignatius 
habe ihr geraten: •Wenn du das Ave Maria aufsagst, so tue erst einen 
Seufzer und bedenke andächtig die Worte ,Ave Maria', danach seufze 
abermals und bedenke andächtig die Worte ,Gratia plena'."21 

lung") lehrten, daß man im Zuge der religiösen Vertiefung und Verinnerlichung Gott im 
eigenen Innern suchen müßte. Das Hauptwerk dieser Frömmigkeitsrichtung ist das •Ter- 
cer Abecedario espiritual" des Francisco de Osuna, das auch auf Teresa von Avila großen 
Einfluß gehabt hat. Weniger orthodox waren die sog. Dejados, die in ihrer totalen Auslie- 
ferung an Gott in die Nähe eines Quietismus gerieten und vor allem durch die Verachtung 
aller äußeren Werke und Institutionen der Religion den Verdacht der Inquisition auf sich 
zogen. Vgl. A. Märquez, Los alumbrados. Origenes y ßlosoßa, Madrid 1972; M. Andres 
Martin, Los recogidos, Nueva vision de la mistica espanola, Madrid 1975. 
20 Die Akten der drei Prozesse sind veröffentlicht, in: Mon. Ign., Scripta de S. Ignatio 1, 
Madrid 1904, 598-622, und: Fontes Documentales, Rom 1977, 319-349; deutsche Überset- 
zung bei H. Böhmer, Studien zur Geschichte der G. J. (Bonn 1914), Texte S. 86-104. 
21 H. Böhmer (Anm. 20), Texte S. 97. 



Günter Switek 290 

Alle diese Ratschläge und Übungen sollten dazu dienen, den Exerzi- 
tanden eine gewisse geistliche Praxis zu vermitteln, die ihren Fähigkei- 
ten entsprach. Es ging hier weniger um aufsehenerregende Bekehrungen 
und auch nicht um eine Berufswahl, sondern einfach um die treuere Be- 
obachtung der Christenpflichten. Ignatius sprach in diesem Zusammen- 
hang vom •servicio de Dios", vom •Dienst für Gott". Tatsächlich konn- 
ten diese •leichten Übungen" zu großen Fortschritten im geistlichen 
Leben führen. Indem Ignatius z. B. die Leute lehrte, Sünden und Tugen- 
den im täglichen Gebet nach der ersten Gebetsweise zu betrachten und 
zu erforschen, konnte er langfristig eine Änderung der Beicht- und 
Kommunionpraxis herbeiführen. Weil die sonst sehr zeitaufwendige 
Beichtvorbereitung in der täglichen Betrachtung geschah, waren nun 
Beichte und Kommunion wöchentlich möglich. 

Normalerweise führten die •leichten Übungen" in ihren Inhalten 
nicht über die erste Exerzitienwoche hinaus, man trat also nicht in die 
Wahl ein. Man kann aber wohl annehmen, daß Ignatius schon damals 
gelegentlich weiter ging in den geistlichen Übungen, vermutlich schon 
bei den ersten Gefährten von Barcelona und Alcalä, die ihn später wie- 
der verließen, sicher aber in Paris. Hier waren die Personen, denen er 
die Übungen gab, in der Mehrzahl nicht mehr fromme Frauen, sondern 
Studenten und Professoren. In Paris erteilte er vor allem seinem neuen 
Gefährtenkreis die vollständigen Exerzitien: einen ganzen Monat lang 
in völliger Abgeschiedenheit, unter Anwendung aller Vorschriften des 
Exerzitienbuches über äußere Haltung und innerste Gedanken, über Es- 
sen und Schlaf, deren Sinn es war, die gesammelte Aktivität des Exerzi- 
tanden zu wecken. Dabei gab es aber immer noch die Möglichkeit einer 
Anpassung, wie z. B. die Unterschiede in den Exerzitien eines Franz Xa- 
ver, eines Peter Faber und eines Simon Rodrigues zeigen. Im Unter- 
schied zu Manresa und Alcalä gab es in Paris und später in Rom funda- 
mentale Änderungen in der Lebensweise als Folge der Exerzitien. Aber 
auch für diese •großen Exerzitien", in deren Mittelpunkt die Wahl eines 
Lebensstandes stand, hatten die •leichten Übungen" eine Bedeutung, sei 
es als Gegenstand einzelner Betrachtungen, sei es als schrittweise Vorbe- 
reitung und Disponierung auf die vollständigen Exerzitien. In dieser 
Phase der Exerzitienpraxis ging es Ignatius also vor allem um die Rekru- 
tierung von Gefährten. Später in Rom versuchte er dann mit Hilfe der 
Exerzitien zwar nicht Gefährten, aber Freunde für den Orden zu gewin- 
nen, die ihm Hilfe und Unterstützung bieten konnten für seine apostoli- 
sche Tätigkeit22. Danach gab Ignatius nur noch wenige Exerzitien, er 
suchte jetzt vor allem geeignete Exerzitiengeber zu formen. 
22 Zu den Exerzitanden in dieser Zeit gehörten u. a.: Kardinal Contarini, der großen Ein- 



Anmerkung 18 291 

Zum Schluß dieses Abschnittes sei noch kurz auf einen Text des heili- 
gen Ignatius hingewiesen, der wohl aus seinen ersten Jahren in Italien 
und Rom stammt (er ist in italienischer Sprache geschrieben!) und der 
den Titel trägt: Summa delle prediche di M. Ignatio sopra la dottrina 
Christiana. Diese kurze Zusammenfassung seiner geistlichen Instruktio- 
nen und Katechesen könnte aber in Inhalt und Form bis auf die Zeit 
von Alcalä zurückgehen. Darin werden die Beichte und die Gegen- 
stände der Katechese, die auch die Gegenstände der ersten Weise zu be- 
ten sind, behandelt. Hier wird noch einmal deutlich, was Ignatius unter 
den •leichten Übungen", den katechetischen Exerzitien, verstand23. 

Ergänzende Weisungen 

Zur Ergänzung bzw. Bestätigung seien noch einige ignatianische Texte 
aus den Konstitutionen, den Direktorien und aus seinen Briefen ange- 
führt, die mit dem von Anmerkung 18 angesprochenen Themenkreis zu- 
sammenhängen. Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu geben bezüg- 
lich der Exerzitien zwei Weisungen. Zunächst sollen alle Mitglieder des 
Ordens selber Exerzitien machen und sich üben, und zwar je nach ihren 
Fähigkeiten, wobei die •leichten Übungen" offensichtlich mit einge- 
schlossen sind. 

Das erste Experiment besteht darin, für die Dauer von ungefähr 
einem Monat geistliche Übungen zu machen, das heißt, sein Ge- 
wissen zu prüfen, sein ganzes bisheriges Leben zu überdenken und 
eine Generalbeichte abzulegen, seine Sünden zu erwägen und die 
Begebenheiten und Geheimnisse von Leben, Sterben, Auferste- 
hung und Himmelfahrt Christi unseres Herrn zu betrachten, sich 
im mündlichen und geistigen Beten zu üben, je nach der Fassungs- 
kraft der einzelnen, wie man sie in unserem Herrn unterweist usw. 
(Konstitutionen 65)24. 

fluß auf den Papst hatte; Lactantio Tolomei, Botschafter der Republik Siena beim Papst; 
Dr. Pedro Ortiz, Botschafter des Kaisers beim Papst. Besonders in den Jahren 1537 und 
1538 verwendete Ignatius einen großen Teil seiner Zeit auf das Geben von geistlichen 
Übungen. 
23 Der Text findet sich in: Mon. Ign., Epp. XII, Rom 1968, 666-673. Hier eine kurze Über- 
sicht über den Inhalt: Drei Dinge, die für die Beichte notwendig sind: Reue, Bekenntnis, 
Sühne; Erklärung des Kreuzzeichens; die 10 Gebote Gottes (mit den 3 Seelenkräften beim 
1. Gebot); die 5 Gebote der Kirche; die 7 Hauptsünden; die 5 Sinne des Leibes; die 7 lei- 
blichen Werke der Barmherzigkeit; die 7 geistlichen Werke der Barmherzigkeit. 
24 Die Texte aus den Konstitutionen werden zitiert nach: Ignatius von Loyola, Satzungen 
der Gesellschaft Jesu, übersetzt von P. Knauer, Frankfurt M980 (als Manuskript gedruckt). 



Günter Switek 292 

Sodann sollen sie sich darin üben, anderen die geistlichen Übungen zu 
erteilen, und zwar die Übungen der 1. Woche für viele, die ganzen Exer- 
zitien hingegen nur für wenige. 

Man soll darin Erfahrung sammeln, anderen die geistlichen 
Übungen zu geben, nachdem man sie bei sich erprobt hat; und ein 
jeder soll über sie Auskunft zu geben und sich dieser Waffe zu be- 
dienen wissen; denn man sieht, daß Gott unser Herr sie so wirk- 
sam für seinen Dienst macht (Konstitutionen 408). 

Sie könnten damit beginnen, die Übungen einigen zu geben, bei 
denen man weniger aufs Spiel setzt, und mit einem Erfahrenen 
ihre Weise voranzugehen besprechen... Und allgemein gebe man 
nur die Übungen der ersten Woche; und wenn man die ganzen 
gibt, so nur für seltene Menschen oder solche, die über ihren Le- 
bensstand entscheiden wollen (Konstitutionen 409). 

Die geistlichen Übungen sind vollständig nur wenigen zu geben, 
und zwar solchen, von deren Fortschritt man beträchtlichen Ge- 
winn zur Ehre Gottes erhofft. Doch die der ersten Woche können 
auf viele ausgedehnt werden; und einige Gewissenserforschungen 
und Gebetsweisen - besonders die erste von den in den Übungen 
erwähnten - lassen sich noch viel weiter ausdehnen, da, wer immer 
guten Willen hat, dazu fähig sein wird (Konstitutionen 649). 

Außerdem wird allen der Unterricht in der christlichen Lehre für Kinder 
und einfache Leute ans Herz gelegt, wobei es sich inhaltlich wohl weit- 
gehend um dieselben Dinge handelt, von denen die Anmerkung 18 
spricht. 

Ebenso soll man sachgemäßes Studium auf die Weise verwen- 
den, in der christlichen Lehre zu unterrichten und sich der Aufnah- 
mefähigkeit der Kinder oder einfachen Leute anzupassen (Konsti- 
tutionen 410). 

Es ist nützlich, schriftlich in Zusammenfassung eine Erklärung 
der für den Glauben und das christliche Leben notwendigen Dinge 
zu haben (Konstitutionen 411). 

Schon vor der eigentlichen Gründung des Ordens hatten die ersten Ge- 
fährten in den sog. •Determinationes Societatis" im Mai 1539 beschlos- 
sen, jeder von ihnen sollte 40 Tage im Jahr darauf verwenden, der Ju- 
gend und anderen (einfachen) Menschen die Gebote und die grundle- 
genden Glaubenswahrheiten zu erklären25. Die Gründungsbulle des Or- 

25 Mon. Ign., Monumenta Constitutionum Praevia, Rom 1934, 9-12. 



Anmerkung 18 293 

dens vom 27. September 1540 nannte unter den apostolischen Arbeiten 
des Ordens ausdrücklich •die Unterweisung von Kindern und einfachen 
Menschen im Christentum"26. Ein erster Entwurf der Konstitutionen aus 
dem Jahre 1541 nennt einige Gegenstände des Unterrichts: die Seelen- 
kräfte, Gebote, Hauptsünden, Beichte, Tischsegen, Gebete27. 
Auch die ignatianischen Direktorien, d. h. die Anweisungen zum Geben 
der geistlichen Übungen28, bringen in unserer Frage nichts Neues. Sie 
betonen immer wieder die hohen Voraussetzungen, die man für das Er- 
teilen der ganzen Exerzitien machen muß, und empfehlen sonst die 
•leichten Übungen" und die Betrachtungen der ersten Woche. 

Wenn manche in ihrem Sinn nicht so eingestellt scheinen, daß 
von ihnen viel an Frucht zu erhoffen ist, wird es genügen, ihnen 
die Übungen der ersten Woche zu geben und sie mit diesem Durst 
zurückzulassen, bis sie für die Hoffnung auf reicheren Gewinn 
größere Gewähr geben. Solchen könnte irgendeine Weise zu beten 
vorgelegt werden, vor allem die erste über die Zehn Gebote und 
die Todsünden usw. Und man kann sie mit der Gewohnheit zu- 
rücklassen, die erstgenannten Erforschungen zu halten29. 

Bestätigt wird diese Praxis auch durch die Korrespondenz des Ignatius. 
Für die Jesuiten, die 1546 als Berater zum Konzil nach Trient gehen, 
schreibt er in einer Instruktion: 

Erinnert Euch, daß nur die Übungen der ersten Woche im allge- 
meinen allen gegeben werden sollen, ausgenommen bestimmte ein- 
zelne Personen, die disponiert sind, ihr Leben gemäß der •Wahl" 
auszurichten30. 

Und in einem Brief an P. Fulvio Androzzi vom 18. Juli 1556 heißt es: 
Die erste Woche könnte vielen gegeben werden, ebenso einige 

Gebetsweisen. Aber um die Exerzitien ganz und gar zu geben, 
sollte man fest entschlossen sein, Menschen zu finden, die fähig 
und geeignet sind, anderen zu helfen, nachdem ihnen selbst gehol- 
fen worden ist. Wo dies nicht der Fall ist, sollten sie nicht über die 
erste Woche hinausgehen31. 

26 Vgl. Satzungen der Gesellschaft Jesu (Anm. 24), 2. 
27 Mon. Ign., Monumenta Constitutionum Praevia, Rom 1934, 44. 
28 Der deutsche Text der ignatianischen Direktorien findet sich bei: Ignatius von Loyola, 
Geistliche Übungen und erläuternde Texte, (Anm. 2), 165-193. 

29 Ebd., 175, Nr. 390-391; vgl! auch 176-178, Nr. 394-395. 
30 Mon. Ign., Epp. I, Madrid 1903, 388. 
31 Mon. Ign., Epp. XII, Rom 1968, 141-142. 



Günter Switek 294 

Unsere Ausführungen haben gezeigt, daß bei Ignatius und in den ersten 
Jahren der Gesellschaft Jesu die geistlichen Übungen nach Anmerkung 
18 eine große Rolle gespielt haben. Es sind auch einige typische Muster 
für das Geben dieser •leichten Übungen" deutlich geworden. Diese kön- 
nen als Anregung und Hilfe für unsere heutige Exerzitienpraxis dienen. 
Wir stehen heute vor ähnlichen Problemen wie seinerzeit Ignatius. Kate- 
chese ist für die Kirche lebensnotwendig, und zwar nicht nur auf der 
Ebene der elementaren Glaubensvermittlung, sondern auch auf der 
Ebene der praktischen Frömmigkeit. Einführung in die ganz einfachen 
Vollzüge christlicher Frömmigkeit tut not. Deshalb hört man immer wie- 
der den Wunsch, die geistlichen Übungen nach Anmerkung 18 zu reha- 
bilitieren. Damit könnten auch manche pastoralen Probleme gelöst wer- 
den, die wir oft mit den Exerzitien haben: Das Übergewicht der intellek- 
tuellen Instruktionen gegenüber der einfachen Übung, das Behandeln 
der Exerzitanden nach demselben Schema ohne Rücksicht auf physi- 
sche, psychische, intellektuelle, spirituelle Eignung. Wenn wir die Exer- 
zitien so spezifizieren, wie es Ignatius getan hat, dann wird deutlich, daß 
die Menschen mit geringerer physischer, psychischer, intellektueller und 
spiritueller Begabung nicht aus dem Kreis der Exerzitanden ausge- 
schlossen, sondern vielmehr eingeschlossen sind. Auch sie können die 
geistlichen Übungen in einem bestimmten, angepaßten Sinn mit Erfolg 
machen. Aus diesen wenigen Bemerkungen versteht man, daß die An- 
merkung 18 des EB wieder zunehmend Interesse findet32. 

32 Weiterführende Literatur: J. Calveras, Los tres modos de orar en los Ejercicios Espiritua- 
les de san Ignacio, Barcelona 1951; A. Brou, Gebetsschule des heiligen Ignatius, übers, und 
eingel. v. O. Pies, Kevelaer 1953; A. Guidetti, La Anotaciön 18: Metodo olvidado de Ejerci- 
cios Ignacianos, in: C. Espinosa (Hg.), Los Ejercicios de San Ignacio a la luz del Vaticano 
II, Madrid 1968, S. 620-638; The 18,h Annotation. The Exercises and Catechesis, Rom 1980 
(CIS n. 35), mit Beiträgen von C. de Dalmases, R. Labonte, L.-C. Dietsch, E. Hamel, T. 
Spidlik, M. A. Fiorito, D. Gil; W. Lambert, Mit allen Kräften beten - Gebetsweisen nach Ig- 
natius (Korrespondenz zur Spiritualität der Exerzitien, Nr. 46, 1981 und Nr. 47, 1982). 




