Anmerkung 18 277

Der Messias mufite diesen Weg des Leidens, der Erniedrigung also,
der torichten Liebe, des Kreuzes, der Identitdt mit Verbrechern, Disteln
und Dornen, gehen, weil er Gott ist, der nicht in der Hitze seines Zorns
kommt (Hos 11,9), der nicht Béses mit Bosem vergilt, sondern schenkt
und uns so offenbart, wie gro3 die Liebe des Vaters ist, die uns immer
,,noch mehr* liebt. Ja, Gott machte sich selber zu dem, der keinen Erfolg
hat, dessen Leben wie unfruchtbar endet und weggeworfen erscheint.
Aber gerade in diesem Geheimnis des ,,Untergegraben-Werdens“ wird
mein Knecht Erfolg haben (Jes 52,13) und er wird den Erdkreis mit
Friichten fiillen - ein Bild, das Pfingsten kiindet, an dem die Jiinger wie
neue Weizenkdrner ausgesandt werden bis an die Grenzen der Erde,
weil Gott nicht ruhen noch rasten wird, bis er alles mit sich verséhnt hat.

Die ,,leichten Ubungen*
nach der Anmerkung 18 des Exerzitienbuches

Giinter Switek, Frankfurt

Jeder, der sich genauer mit den Exerzitien des heiligen Ignatius von
Loyola beschiftigt hat, weil, welch hohe Anforderungen an den Exer-
zitanden gestellt werden, wenn er die ,grofen Exerzitien“ machen will.
Nicht sehr viele Menschen erfiillen heute diese Voraussetzungen. Auch
Ignatius war sich damals dartiber im klaren, daBl nur wenige die erfor-
derlichen Eigenschaften fiir die ganzen Exerzitien mitbrachten. Aber
sollten alle anderen von den Exerzitien, diesem hervorragenden Mittel
zur Erweckung eines intensiven geistlichen Lebens, ausgeschlossen wer-
den? Ignatius wollte die ,,geistlichen Ubungen* nicht einer kleinen Elite
vorbehalten, sondern sah in ihnen auch ein Mittel, den einfachen Gldu-
bigen die grundlegenden Elemente des christlichen Glaubens und des
geistlichen Lebens nahezubringen. Das wird deutlich in der Anmerkung
18 des Exerzitienbuches.

Unser Beitrag! geht in vier Schritten voran: nach einer kurzen Analyse
der Anmerkung 18 fragen wir nach ihrer Herkunft bzw. nach der Her-

! Es handelt sich hier um die Uberarbeitung eines Referats, das der Verfasser in der
Pfingstwoche 1988 wihrend der Exerzitien-Werkwoche der deutschsprachigen Jesuilen im
Sonnenhaus Beuron — Dritte Well gehalten hal.



Giinter Switek 278

kunft der einzelnen in ihr enthaltenen Elemente; sodann soll untersucht
werden, wie Ignatius selber die Anmerkung 18 praktiziert hat; schlieB-
lich werden die ergénzenden Weisungen des heiligen Ignatius dazu aus
seinen Direktorien, seinen Briefen und den Konstitutionen dargelegt.

Analyse der Anmerkung 18

In den Anmerkungen 18-20 des Exerzitienbuches? spricht Ignatius von
verschiedenen Weisen, die Exerzitien zu geben. Wenn alle Vorausset-
zungen erfiillt sind, d. h. wenn jemand die nétige physische Kraft, Intel-
ligenz, Glaubensstirke hat und auBerdem ersehnt, in allem den groBt-
moglichen Fortschritt zu machen, wenn er sich ferner von allen alltigli-
chen Sorgen und von Freunden und Bekannten absondern kann, dann
sollen ihm die vollstindigen Exerzitien (todos) erteilt werden, und zwar
genauso, wie sie im EB beschrieben werden (por la misma orden que
proceden: EB 20). Wir sprechen hier gewdhnlich von ,geschlossenen
Exerzitien“ (Ejercicios cerrados).

Ist der Exerzitand zwar sonst fiir die vollstindigen Exerzitien geeig-
net, aber von der Zeit her nicht dazu in der Lage, weil er sich nicht aus
seiner taglichen Arbeit 16sen kann, soll er tiglich mindestens eineinhalb
Stunden den Ubungen widmen, dafiir dann aber eine entsprechend lan-
gere Zahl von Tagen (EB 19). Schon [gnatius spricht hier von ,,offenen
Exerzitien® (Ejercicios abiertos)>.

Wenn aber andere Griinde, die im Exerzitanden selber liegen, die
vollstindigen Exerzitien unméglich machen, dann sollen die Ubungen
entsprechend angepal3t werden (EB 18). Dabei sieht Ignatius das Unter-
scheidende nicht in verschiedenen Methoden von Exerzitien, sondern
darin, ob ,.alle* oder nur ,einige* Ubungen gegeben werden. Das MaB
dafiir ist der Exerzitand und seine Situation selbst.

Untersuchen wir nun den Text der Anmerkung 18 etwas genauer. Er
enthélt drei Abschnitte.

Diese Ubungen miissen je nach der Eignung derjenigen angewandt
werden, die geistliche Ubung‘en nehmen wollen, nimlich je nach-
dem sie Alter, Bildung oder Begabung haben, damit nicht einem,
der ungebildet oder von geringer Belastbarkeit ist, Dinge gegeben
werden, die er nicht geruhsam tragen und mit denen er keinen

? Wir zitieren das Exerzitienbuch nach: Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen und erliiu-
ternde Texte, iibers. und erkl. von P. Knauer, Graz 21983 (zitiert als EB mit Nummer).

3 Luis Gongalves da Camara, Memoriale. Erinnerungen an unseren Vater Ignatius, {iber-
setzt von P. Knauer, Frankfurt 1988, Nr. 311, 174f.



Anmerkung 18 279

Nutzen haben kann. Ebenso muB3 man, je nachdem sie sich einstel-
len wollen, sie einem jeden geben, damit er mehr Hilfe und Nutzen
haben kann. (18a)

Die Ubungen sollen grundsitzlich je nach der Eignung (disposicion) des
Exerzitanden gegeben werden. Und zwar werden zuerst Eigenschaften
genannt, die unabhiingig sind vom Willen des einzelnen: Alter, Bildung,
Begabung. Hier soll man also darauf achten, ob der Exerzitand die
Ubungen ,,geruhsam®, d. h. ohne zu groBe Miihe oder Ermiidung tragen
kann, z. B. die Tagesordnung, die Dauer der Meditationen, das Schwei-
gen, dic Einsamkeit, die Lange der ganzen Exerzitien, die theologische
Schwierigkeit der Gedankenginge usw. Wenn nidmlich bei einem, der
,ungebildet und von geringer Belastbarkeit“ ist (rudo o de poca compli-
sion, also ,,von schwacher Konstitution*), die Last zu schwer ist, dann
erreichen die Exerzitien nicht ihr Ziel, sondern sind kontraproduktiv.
Sodann soll man auf den (mehr oder weniger) guten Willen achten: ,,je
nachdem sie sich einstellen wollen®, also nach dem Grad ihrer Bereit-
schaft bemiBt sich ihre Eignung.
Deshalb kann man demjenigen, der Hilfe haben will, um belehrt
zu werden und um bis zu einem gewissen Grad zu gelangen, seine
Seele zufriedenzustellen, die besondere (Nr. 24ff.) und danach die
allgemeine Erforschung (Nr. 32ff.) vorlegen; zugleich wéhrend ei-
ner halben Stunde am Morgen die Gebetsweise iiber die Gebote,
Todsiinden usw. (Nr. 238 ff.); man empfehle ihm auch, seine Siin-
den alle acht Tage zu beichten und, wenn er kann, alle vierzehn
Tage das Sakrament zu empfangen oder, wenn er noch besser ver-
langt, alle acht Tage. Diese Weise ist geeigneter fiir schlichtere
oder nicht gebildete Leute: Man erklirt ihnen jedes Gebot, und
ebenso mit den Todsiinden, Kirchengeboten, fiinf Sinnen und
Werken der Barmherzigkeit. (18b)

Der zweite Abschnitt kniipft an den letzten Satz des ersten Abschnittes
an, wo von der willentlichen Bereitschaft die Rede war. Wer nur eine ge-
wisse Belehrung sucht (im christlichen Glauben und Leben) und nur bis
zu einem gewissen Grad voranschreiten will, namlich seine Seele zufrie-
denstellen will, d. h. daB sie Frieden mit Gott habe, fiir den werden fol-
gende Ubungen vorgesehen: die besondere Gewissenserforschung (EB
24-31), die allgemeine Gewissenserforschung (EB 32-43), morgendlich
eine halbe Stunde Gebet nach der sog. 1. Gebetsweise (EB 238-248; mit-
gemeint ist wohl auch die sog. 2. und 3. Gebetsweise, EB 249-260), Hin-
fithrung zur Beichte alle acht Tage, zum Empfang der Kommunion alle



Giinter Switek 280

vierzehn Tage oder auch alle acht Tage (EB 44; 354). Hier geht es also
um die Organisation eines geistlichen und sakramentalen Lebens, das
im Vergleich mit der damaligen Frommigkeitspraxis durchaus ein re-
spektables Niveau hat.

Am SchluB3 dieses Abschnittes heiBit es, daBl diese Weise der Geistli-
chen Ubungen geeigneter sei fiir ,schlichtere oder nicht gebildete
Leute® (personas mas rudas o sin letras): Erkidrung der Gebote, der
Todsiinden, der Kirchengebote, der fiinf Sinne und der Werke der
Barmherzigkeit. Man kann fragen, ob damit dieselben Leute gemeint
sind wie vorher, nidmlich die nur einen bestimmten Grad von Frieden
fur ihre Seele suchen, oder ob es sich hier um eine eigene Kategorie han-
delt. Jedenfalls fillt hier deutlich das katechetische Element auf.

Wenn ferner der, der die Ubungen gibt, sieht, daB der, der sie emp-
fangt, von geringer Fihigkeit oder geringer natiirlicher Fassungs-
kraft ist, so dal man von ihm nicht viel Frucht erwartet, dann ist es
angebrachter, ihm einige dieser leichten Ubungen zu geben, bis er
eine Beichte seiner Siinden ablegt. Und danach lege man ihm ei-
nige Gewissenserforschungen und eine Ordnung vor, hiufiger zu
beichten, als er gewohnt war, damit er sich in dem erhalte, was er
gewonnen hat. Aber man gehe nicht zu Wahlstoffen weiter voran
noch zu sonstigen Ubungen, die auBerhalb der ersten Woche lie-
gen, zumal wenn man bei anderen mehr Nutzen bewirken kann
und fiir beides die Zeit fehlt. (18 c)

Dieser Abschnitt wird von den meisten Kommentatoren folgenderma-
Ben verstanden: Jemand hat guten Willen und hat die geschlossenen
Exerzitien begonnen, aber innerhalb der bereits laufenden Ubungen
stellt sich heraus, daB der Exerzitand nur geringe Fihigkeiten und ge-
ringe natirliche Fassungskraft besitzt (de poco subiecto o de poca capa-
cidad natural) und daBl man von ihm nicht viel Frucht erwarten kann,
wobei nicht ndher erkldrt wird, ob hier die personliche Frucht des Exer-
zitanden gemeint ist oder die apostolische Frucht, die er spiter bringen
soll. Einem solchen sollten einige dieser ,leichten Ubungen“ gegeben
werden, und zwar Stoffe aus der ersten Woche als Hinfiihrung zur
Beichte sowie die verschiedenen Arten der Gewissenserforschung und
eine Ordnung der hiufigeren Beichte. Aber dann soll man die Exerzitien
schliefen und nicht mehr auf Stoffe der anderen Wochen und vor allem
nicht zur Wahl iibergehen.

Eines ist jedenfalls bei allen bleibenden Unklarheiten der Interpreta-
tion sicher: Ignatius will, daB man den Exerzitanden méglichst schon
vor Beginn der Exerzitien kennt und sich iiber seine natiirlichen und



Anmerkung 18 281

geistlichen Fihigkeiten ein Urteil bildet. Wenn ein Exerzitand nicht die
Erwartungen erfiillt, die Ignatius fiir den Beginn der vollstdndigen, ,,gro-
Ben“ Exerzitien voraussetzt, dann soll man ihm nur ,einige“ Ubungen
geben, die Ignatius als ,leichte” qualifiziert. Das ist hier die addquate
Methode. Und doch sind es wirklich Exerzitien im Sinne des Ignatius!
Das Ziel der Exerzitien selbst ist im Blick: es geht um die Erkenntnis sei-
ner selbst, seiner Unordnung, seiner Siinde, um die Entfernung aller un-
geordneten Anhinglichkeiten (EB 1), es geht darum, ,,liber sich selbst zu
siegen und sein Leben zu ordnen* (EB 21), wenn auch nicht in Form ei-
ner Lebenswahl, so doch in einer gekliarten Beziehung zu Gott in der
Gnade und in seinem Dienst. Zwar spielt die religise, katechetische In-
struktion in diesen ,leichten Ubungen“ eine wichtige Rolle, aber stets
hingeordnet auf Gebet, auf Umkehr und Reinigung, auf das sakramen-
tale Leben. Es sind nicht ,,die” Exerzitien, wohl aber ,,einige* Exerzi-
tien.

Fassen wir noch einmal die verschiedenen ,leichten Ubungen* zu-
sammen, die in EB 18 genannt werden. Es sind: die besondere Gewis-
senserforschung; die allgemeine Gewissenserforschung; die sog. erste
Weise des Betens, wobei als Gegenstinde angefiihrt werden: die zehn
Gebote, die fiinf Gebote der Kirche, die sieben Hauptsiinden, die fiinf
Sinne, die sieben Werke der Barmherzigkeit; EB 238 fiigt noch hinzu:
die drei Seelenkrifte und die den sieben Hauptsiinden entgegengesetz-
ten sieben Tugenden; die sog. zweite und dritte Weise des Betens wer-
den zwar nicht ausdriicklich genannt, sind aber sicher durch das ,,usw.*
im AnschluB3 an die erste Gebetsweise eingeschlossen, wie sie auch die
Direktorien selbstverstindlich immer einschlieBen; schlieBlich die regel-
miBige Beichte und die regelmédBige Kommunion. Als nichstes wére
nun zu fragen, woher Ignatius diese Ubungen im einzelnen bzw. gerade
in ihrer spezifischen Zusammenstellung hatte.

Herkunft der Anmerkung 18

Bei den genannten Ubungen handelt es sich um Elemente aus dem mit-
telalterlichen Frommigkeitsleben, die in der gewohnlichen katecheti-
schen Unterweisung, besonders im Zusammenhang mit der Beichtvorbe-
reitung tradiert wurden, die aber vor allem in den Kreisen der verschie-
denen katholischen Reformbewegungen eine wichtige Rolle spielten. Ig-
natius war mit ihnen sicher schon in seiner Jugend in Loyola und in
Arévalo am Hofe des Juan Velazquaz de Cuéllar, wo er 1506-1517 Page
und Hofling war, durch die gewohnlichen Unterweisungen in Katechese



Giinter Switek 282

und Predigt bekannt geworden. Vor allem aber in der Zeit seiner Bekeh-
rung und in den ersten Jahren danach erhielten sie fiir Ignatius selbst
eine gro3e Bedeutung: durch die geistliche Lektiire des ,,Lebens Christi*
des Kartdusers Ludolph von Sachsen und der Heiligenlegende des Do-
minikaners Jakobus a Voragine auf dem Krankenlager in Loyola und
durch die Beziehungen zum Benediktinerkloster Montserrat?, wo Igna-
tius im Mérz 1522 seine Lebensbeichte ablegte und in dessen Nihe in
Manresa er anschlieBend fast ein Jahr in BuBe und geistlichen Ubungen
verbrachte. Ignatius hat dann diese Elemente, deren Bedeutung ihm aus
Uberlieferung und eigener Erfahrung bekannt war, in seinen Exerzitien
als Mittel systematischer Schulung und Ubung zur Bekehrung und Er-
neuerung in einem iiberschaubaren Zeitraum zusammengefaft.

Werfen wir nun einen kurzen Blick auf die in Anmerkung 18 genann-
ten Elemente der Frommigkeitspraxis. Beginnen wir mit der damaligen
Praxis der Beichte und Kommunion. Die Arbeiten von Peter Browe SJ*
geben uns detailliert dariiber AufschluB3. Lingst war die Gewohnheit der
frihen Kirche vorbei, wo man in der Messe, an der man teilnahm, nor-
malerweise auch kommunizierte. Schon die Synode von Agde unter
Caesarius von Arles im Jahre 506 hatte fiir Katholiken wenigstens an
Weihnachten, Ostern und Pfingsten die Kommunion vorgeschrieben,
und die Lateransynode von 1215 unter Innozenz IIl. ordnete an, daf3
alle Gldubigen wenigstens einmal im Jahre beichten und wenigstens an
Ostern das Sakrament der Eucharistie empfangen sollten. Die tatséichli-
che Praxis im Mittelalter war etwa folgende: Die gewdhnlichen Laien
beichteten und kommunizierten einmal im Jahr; die besonders frommen
Laien zwei- bis dreimal; Ordensleute einmal im Monat, héchstens ein-
mal in der Woche. Manche Prediger und geistliche Schriftsteller stellten
so hohe Anforderungen an die Vorbereitung auf die Kommunion, daf3
sie die Gldubigen eher abschreckten als ermunterten. Auf der anderen
Seite gab es aber auch solche, die fiir einen hidufigeren Empfang der
Kommunion, etwa einmal im Monat oder noch ofter, eintraten, z. B.

4 Dieses der Reformkongregation von San Benito in Valladolid zugehorige Benediktiner-
kloster hatte sich vor allem unter seinem Abt Garcia Jiménez de Cisneros, einem Veller
des beriithmten Franziskanerkardinals Francisco de Cisneros, dem geistlichen Einflu3 der
Devotio moderna ge6ffnet (Mauburnus, Gerhard von Zutphen) und bildete eine eigene
geistliche und Gebetsschule mit starker Ausstrahlungskraft, deren bekanntestes Zeugnis
das ,Exercitatorium vitae spiritualis des Abtes Cisneros bildete. Vgl. A. M. Albareda
OSB, Intorno alla scuola di orazione metodica stabilita a Monserrato dall’'abate Garsias Ji-
ménez de Cisneros, in: AHSJ25 (1956) 254-316; P. de Leturia SJ, La ,, Devotio moderna“ en
el Montserrat de San Ignacio, in: ders., Estudios Ignacianos 11, Rom 1957, 73-88.

5 P. Browe, Die hdufige Kommunion im Mittelalter, Miinster 1938, ders., Die Pflichtkommu-
nion im Mittelalter, Miinster 1940.



Anmerkung 18 283

Berthold von Regensburg, Johannes Tauler, Vinzenz Ferrer, Bernardin
von Siena, Savonarola. Auch in der ,, Imitatio Christi* ist das dritte Ka-
pitel des vierten Buches iiberschrieben: ,,Es ist niitzlich, oft zu kommu-
nizieren.

Man kann davon ausgehen, da3 Ignatius sich vor seiner Bekehrung
verhalten hat wie die ,,normalen* Gliaubigen, d. h. er ging an Ostern zur
Beichte und Kommunion und - selbstverstindlich - in Todesgefahr:
Vor dem Beginn der Schlacht um Pamplona beichtete er, da kein Prie-
ster zur Verfiigung stand, bei einem Kameraden (BP 1)%, und vor der
Krise auf dem Krankenlager in Loyola empfing er die Sterbesakramente
(BP 3). In Manresa werden wir nun Zeugen seiner neuen Praxis: er be-
sucht tiglich die heilige Messe (BP 20) und geht jeden Sonntag zur
Beichte und zur Kommunion (BP 21).

In dieser Zeit praktizierte Ignatius auch die Gewissenserforschung. P.
da Camara notiert (BP 99): ,,Er sagte mir: er habe die geistlichen Ubun-
gen nicht in einem Zug niedergeschrieben, sondern zunichst nur einige
Punkte, die er in seinem Inneren beobachtete und die er nutzbringend
fand. Er habe geglaubt, sie konnten auch fiir andere Menschen von Nut-
zen sein, und daher habe er sie zu Papier gebracht, so z. B. die Gewis-
senserforschung mit jenem Linienschema und anderes mehr.“

Die Gewissenserforschung gehorte seit alters zu den wesentlichen
geistlichen Ubungen der Frommen, ja sie a3t sich — wenigstens formal -
bis zu den vorchristlichen Philosophen zuriickfithren. Schon die Pytha-
gorder und Stoiker empfahlen sie fiir den, der als Philosoph leben
wollte’. Das Christentum, und da besonders das frithe Mdnchtum, hat
diese Ubung - natiirlich in christlicher Form - iibernommen, und das
ganze Mittelalter hindurch haben Ordensleute und fromme Laien sie ge-
iibt in Form des allgemeinen Examens und des Partikular-Examens. Die
Devotio moderna hat, genauso wie beziiglich der methodischen Betrach-
tung, ein bis ins einzelne gehendes Schema der Gewissenserforschung

¢ Vgl. Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers, iibers. und erl. von B. Schneider, Frei-
burg 31977 (zitiert als BP mit Nummer des Kapitels).

7 In dem Buch von P. Rabbow, Seelenfiihrung. Methode der Exerzitien in der Antike, Miin-
chen 1954, sind entsprechende Texte zusammengestellt. So gab der Stoiker Epiktet der
abendlichen Selbstpriifung die Form: ,,Welche Pflicht iibertrat ich? Welche Siinde tat ich?
Welche Pflicht erfiillte ich?“ (180) Seneca fragt positiv: ,,Welch Bdses in dir hast du heute
geheilt? Welcher Verkehrung widerstanden? Um wieviel bist du besser?“ (181) Plutarch
behandelt die Frage: ,Wie man gewahr werden kann, dafl man fortschreitet in der Tu-
gend.« (182) Er verlangt eine methodisch durchgefiihrte, minutiése Selbstbeobachtung,
wobei man die Zahl der Fehler von Tag zu Tag, von Woche zu Woche, von Monat zu Mo-
nat verglich, was wohl nicht ochne schriftliche Aufzeichnungen méglich war.



Giinter Switek 284

entworfen, wobei besonders Mauburnus mit seinem Rosetum Exercitio-
rum Spiritualium genannt werden muf38.

In der Imitatio Christi konnte Ignatius folgende Ratschlige lesen:
»Wenn wir in jedem Jahre nur ein Laster ausrotteten, so wiirden wir
bald vollkommen werden.” (1,11) ,,Jeden Tag sollen wir unsern Vorsatz
erneuern und uns zu neuem Eifer erwecken lassen, wie wenn wir uns
erst heute bekehrt hitten... Unsere Vorsitze solien aber nie ins Allge-
meine laufen, sie miissen immer auf etwas Bestimmtes gerichtet sein und
vor allem gegen das, was sich uns als das méchtigste Hindernis in den
Weg gelegt hat... Am Morgen erwecke einen guten Vorsatz, am Abend
durchforsche deinen Wandel, wie heute deine Gedanken, deine Worte,
deine Handlungen beschaffen waren.“ (1,19) ,,So durchforsche denn
dein Gewissen mit allem Fleil und reinige und erhelle es nach Kriiften
durch wahre Reue und demiitiges Bekenntnis. (4,7)

Was traditionellerweise zur Gewissenserforschung gehorte, wird auch
kurz in der Vita Christi des Kartdusers Ludolph zusammengefafit. Das
85. Kapitel des ersten Teils handelt von der Heilung des Blinden im
neunten Kapitel des Johannesevangeliums®. Durch den Blinden sieht
Ludolph auf geistige Weise das Menschengeschiecht in der Siinde be-
zeichnet. Um die Blindheit des Menschen zu heilen, miissen drei Dinge
zusammenkommen: die zuvorkommende Gnade Gottes, die Reue iiber
die Siinden und das Stindenbekenntnis. Diese drei sieht Ludolph in der
Perikope angedeutet. Um zur wahren Reue zu gelangen, empfiehit er,
man solle die begangenen Siinden erwigen, und zwar zunichst ihre
Menge: durch Unterlassung des Guten, durch Tun des Bésen in Gedan-
ken, Rede und Werk, durch die fiinf Sinne, gegen die zehn Gebote, die
sieben Sakramente und die Werke der Barmherzigkeit; dann soll man
die Grole der Siinden und ihre Hiflichkeit betrachten. Damit soll na-
tiirlich nicht behauptet werden, dal Ignatius alle diese Texte im einzel-
nen gelesen habe, sondern nur, dal3 es sich hier um eine selbstverstindli-
che christliche Frommigkeitstradition handelte, an die dann die Reform-
bewegungen seiner Zeit ankniipften.

Aber gibt es vielleicht noch deutlichere Ankniipfungspunkte fiir un-
sere Anmerkung 18? Hier wire vor allem zu verweisen auf die sog.
»Confesionales“, die Beichtbiichlein, deren mglichen EinfluB auf Igna-
tius zuerst P. José Calveras untersucht hat!® Es handelt sich hier um
& Vgl. die Texte bei H. Watrigant, De Examine Conscientiae iuxta Ecclesiae Patres, sanctum
Thomam et Fratres Vitae communis, Collection de la Bibliothéque des Exercices u. 23, 1909.
° Vgl. Ludolphus de Saxonia, Vita Jesu Christi, ed. L. M. Rigollot, t. 2, Paris 1878, vor al-
lem 297-298.

10 Vgl. I. Calveras, Los .,Confesionales* y los Ejercicios de San Ignacio, in: AHSJ 17, (1948)
51-101; vgl. auch R. Padberg, Beichtbiichlein, in: L7hK, Bd. 2, Freiburg 1958, 126.



Anmerkung 18 285

praktische Handbiichlein fiir die Beichte, die sich nach der Erfindung
der Buchdruckerkunst in Latein oder in der Landessprache rasch in al-
len Landern Europas verbreiteten. Sie sollten den Ponitenten oder auch
den Beichtvitern bei der Beichte helfen, die damals eine recht kompli-
zierte Sache war. Es gab verschiedene Namen fiir diese Schriften:
Summa Confessionis bzw. Confessorum, Manuale (oder Directorium
oder Ordo) Confessionis, im Spanischen: Confesionario, Arte de confe-
sar, Modo practico (oder breve) de confesar usw. Dabei handelt es sich
im Grunde um eine ganz auf die Praxis ausgerichtete Kurzfassung der
Traktate im vierten Buch der Sentenzen des Petrus Lombardus. Alle
diese Beichtbiichlein enthielten Listen von moglichen Siinden, die nach
verschiedenen Prinzipien angeordnet waren, sowie andere praktische
Dinge im Zusammenhang mit der Beichte. P. Calveras hat sechs Beicht-
biichlein, die Anfang des 16. Jahrhunderts in Spanien in Gebrauch wa-
ren, untersucht!!. Thnen allen gemeinsam sind die Siindenkataloge im
AnschluBB an Texte, die man aus der katechetischen Unterweisung
kannte und die man oft auch auswendig gemeinsam im Gottesdienst
aufsagte: die zehn Gebote Gottes; die fiinf Kirchengebote, meist im Zu-
sammenhang mit dem dritten Gebot behandelt: die Feiertage halten, an
Feiertagen andichtig die Messe besuchen, die Fast- und Abstinenztage
halten, jahrliche Beichte beim zustindigen Priester, jahrliche Kommu-
nion, wenigstens in der Osterlichen Zeit; die sieben (bzw. acht) Haupt-
siinden'?, hier gewohnlich Todsiinden genannt, ohne Riicksicht darauf,
daB nicht jede einzelne dieser Siinden eine Todsiinde sein muf3: Hoffart,
Geiz, Unkeuschheit, Neid, Vollerei, Zorn, geistliche Tragheit; die sieben
leiblichen Werke der Barmherzigkeit: Hungrige speisen, Durstige trin-
ken, Nackte bekleiden, Fremde beherbergen, Gefangene ausldsen,
Kranke besuchen, Tote bestatten; die sieben geistlichen Werke der
Barmherzigkeit: Siinder zurechtweisen, Unwissende lehren, Zweifelnde
recht raten, Betriibte trosten, Unrecht geduldig tragen, Beleidigern gern

11 Es handelt sich um: die Confesion breve des Benediktiners Andrés de Escobar, beste-
hend aus 16 Blittern; die Arte de confesar breve, von einem anonymen Benediktiner, 16
Blitter; das Confesional del Tostado, von Alfonso de Madrigal, Bischof von Avila, 56
Blitter; das Confesionario del Maestro Pedro Ciruelo, 34 Blitter; die Arte de bien confe-
sar, von einem Hieronymiten aus Zaragoza, 66 Blitter; die Suma de Confesion llamada
,,Defecerunt*, von Antonin von Florenz, 118 Blitter; fiir Einzelheiten vgl. den in Anm. 10
genannten Artikel.

12 Diese Aufzihlung geht vor allem auf den Antirrhetikos des Evagrins Ponticus (gest. 399)
zuriick und wurde durch Cassian und Gregor d. Gr. auch in der westlichen Spiritualitét
verbreitet. Im Mittelalter bildete das Schema der Hauptsiinden oft die Grundlage fiir die
Gewissenserforschung bei der Beichtvorbereitung; seit der 2. Hilfte des 15. Jahrhunderts
nahm man mehr und mehr den Dekalog als Ausgangspunkt; vgl. auch R. Padberg, Beichi-
spiegel, in: LThK. Bd. 2, Freiburg 1958, 131f.



Giinter Switek 286

verzeihen, fiir Lebende und Tote beten; die fiinf Sinne: sehen, héren,
riechen, schmecken, fiihlen; ferner oft die drei géttlichen Tugenden, die
Kardinaltugenden, die Siinden gegen den Heiligen Geist, die sieben Ga-
ben des Heiligen Geistes, die sieben Sakramente, die zw6If Glaubensar-
tikel, die Seligpreisungen; auBerdem gab es bei einigen dieser Beicht-
biichlein noch Listen mit Stinden gegen die Pflichten der verschiedenen
Amter und Stinde.

Man sieht sofort, dafl diese Siinden- bzw. Tugendkataloge aus den
Beichtbiichlein von groBer Bedeutung fiir die Katechese waren, handelt
es sich doch stets um Dinge, die man aufzidhlen und somit auch leicht
auswendig lernen konnte. Dieselben Stoffe begegnen uns auch in den
damaligen Katechismen'’. Aus diesen Bereichen also hat Ignatius die
Gegenstande fiir seine ,,erste Gebetsweise* genommen.

Wenn man auch selten beichtete, so bereitete man sich doch mit au-
Berordentlichem Ernst darauf vor'4. Man fafte die Beichte auf als ,,Ge-
neralbeichte”, nicht im heutigen Sinn als eine Beichte iiber mehrere
Jahre oder das ganze Leben, sondern als Beichte aller schweren und 148-
lichen Siinden, aller Unterlassungen und Unvollkommenheiten, deren
man sich nach intensiver Vorbereitung bewul3t war. Dabei folgte man
einfach den verschiedenen oben genannten Aufzihlungen. Ein ganz we-
sentlicher Punkt war auch die Erwdhnung der Umstinde, die bei einer
Siinde von Bedeutung sein konnten, nicht bloB solcher, die die species
(Art) der Siinde dndern konnten, sondern iiberhaupt aller moglichen.
Der Ponitent sollte einfach alles sagen, dessen er sich erinnerte, der Prie-
ster sollte ihn gegebenenfalls danach fragen. Wenn der Pénitent nicht
genug vorbereitet war, sollte der Priester ihn wegschicken, damit er spi-
ter wiederkomme. Eine solche Beichte war also wirklich eine aufwen-
dige Sache. Man brauchte zur Vorbereitung ohne weiteres ein bis zwei
Tage. Es wurde auch geraten, ein Beichtbiichlein zur Vorbereitung zu
benutzen. Die Beichte selbst dauerte ebenfalls entsprechend lang, sie
konnte sogar in Etappen geschehen. Am SchluB3 folgte dann noch ein
allgemeines Bekenntnis der moglicherweise vergessenen Siinden.

Auf diesem Hintergrund versteht man leicht, was Ignatius von seiner
eigenen Beichte auf dem Montserrat schreibt (BP 17), nimlich daB er
drei Tage fiir die Beichte gebraucht habe. Eine so intensive Vorbereitung
war vermutlich damals unter den Pilgern vom Montserrat gar nichts Un-
gewdhnliches. Zwar haben wir kein Zeugnis dafiir, dafl Ignatius auf dem

3 Als Beispiel sei hier genannt der ,,Chrislenspiegel” des Franziskaners Theoderich Kolde
aus Miinster, 1480 zum erslen Mal erschienen; vgl. C. Moufang, Katholische Katechismen
des 16. Jahrhunderts in deutscher Sprache, Mainz 1881, S. I-L.

14 Vgl. dazu J. Calveras (Anm. 9), 57-61.



Anmerkung 18 287

Montserrat ein Beichtbiichlein benutzte, aber vielleicht war das ganz
normal und deshalb nicht der Erwihnung wert. Dal er aber solche
kannte, ist in Anbetracht der verschiedenen genannten Parallelen kaum
bezweifelbar. Von hierher sind die Einzelheiten von Anmerkung 18 je-
denfalls gut zu verstehen.

Maéglicherweise haben auch die sog. Libros de Horas oder Stunden-
biicher einen EinfluB auf die Anmerkung 18 genommen's. Ignatius be-
richtet selbst, daB er in Manresa die Tagzeiten Unserer Lieben Frau ge-
betet habe (BP 28). Bei den Stundenbiichern, die in Latein oder in den
Landessprachen verfalt waren und die z.Z. des Ignatius auch in Spa-
nien in Mode waren, handelt es sich um Gebetbiicher, die einerseits eine
Sammlung von kurzen Offizien enthielten (meist das Marienoffizium
und das Offizium fiir die Verstorbenen), andererseits eine Sammlung
von Gebeten (etwa zur Dreifaltigkeit, zu Christus, zu Maria und den
Heiligen). Haufig regten sie durch die in ihnen enthaltenen Stiche und
Miniaturen zur Frémmigkeit und Kontemplation an. Die Stundenbi-
cher des 15. und 16. Jahrhunderts enthielten auBerdem haufig auch jene
Teile des Katechismus, die wir von den Beichtbiichlein her kennen: Li-
sten der sieben Hauptsiinden, der zehn Gebote, der fiinf Sinne, der sie-
ben Werke der Barmherzigkeit, und das alles oft mit Bildern illustriert.
Manchmal enthielten sie auch ein kurzes Kompendium der christlichen
Lehre. Wenn Ignatius in Manresa téglich sieben Stunden betete (BP
23,26), aber damals vor Beginn seiner groBen Erleuchtungen selber
noch ,,persona ruda y sin letras* war, dann kann man annehmen, dal3 er
in den Anfingen seines Aufenthaltes in Manresa viel nach der ,ersten
Gebetsweise® betete. Ein weiterer Hinweis darauf, daf3 die Stundenbii-
cher irgend etwas mit den drei Gebetsweisen zu tun haben kénnten, liegt
darin, daf} Ignatius der ersten noch die zweite und dritte Gebetsweise
hinzufiigte, nimlich das Bedenken jedes einzelnen Wortes (oder Satzes)
und das Beten im Atemrhythmus, und zwar praktiziert an den wichtig-
sten und bekanntesten christlichen Gebeten: dem Vaterunser, dem Ave
Maria, dem Credo, dem Anima Christi und dem Salve Regina. Die er-
sten drei Gebete lernte jeder als Kind, die beiden letzteren wurden aber
gerade durch die Stundenbiicher verbreitet.

Nach diesen Hinweisen auf die mégliche Herkunft der Anmerkung 18
fragen wir nun, wie weit diese Anmerkung von Ignatius selber beim Ge-
ben von Exerzitien praktiziert wurde.

15 Vgl. P. de Leturia, Libros de Horas, Anima Christi y Ejercicios Espirituales de S. Ignacio,
in: AHSJ 17 (1948) 3-50 (dgl. in: Estudios Ignacianos 11, 99-148).



Giinter Switek 288

Die ignatianische Praxis der Anmerkung 18

Ignatius begann sein Apostolat der geistlichen Ubungen's bereits in
Manresa. Im Bericht des Pilgers heilit es: ,,Auler den sieben Stunden
Gebet gab er sich damit ab, einigen Seelen, die ihn aufsuchten, in Fra-
gen des geistlichen Lebens Hilfe zu leisten“ (BP 26). Nach Polanco ,,be-
gann er in Manresa diese Exerzitien verschiedenen Personen zu geben,
die der Herr dadurch auf ganz besondere Weise heimsuchte durch Er-
leuchtungen und Trostungen, durch einen wunderbaren Geschmack an
geistlichen Dingen und Wachstum in allen Tugenden*“?’. Bei diesen Per-
sonen handelte es sich meist um einfache Leute und fromme Frauen, die
ihm mit Almosen beistanden. In den Exerzitien ,,ermahnte er die Hérer,
die Siinden zu meiden und nach Tugenden zu streben, das ausdauernde
Gebet zu lieben, die Sakramente der Bule und der Eucharistie hdufig zu
empfangen“!®. Auch in Barcelona, wo Ignatius nach der Riickkehr aus
dem Heiligen Land von 1524 bis 1526 weilte, verwendete er neben dem
Lateinstudium einen groBen Teil seiner Zeit auf Katechismusunterricht,
geistliche Gespriache und das Geben von Exerzitien. Die Exerzitien, die
Ignatius in diesen ersten Jahren nach seiner Bekehrung gab, kénnen fiir
gewdhnlich nur die ,leichten Ubungen* gewesen sein, und zwar des-
halb, weil es sich bei den Empfingern um ,,einfache Leute* handelte.
Im Frithjahr 1526 machte sich Ignatius auf den Weg nach Alcala, um
dort an der 1508 von Kardinal Cisneros gegriindeten Universitéiit Philo-
sophie zu studieren. Die meiste Zeit fand er eine Unterkunft im Ante-
zana-Hospital. Mit vier Gefahrten begann er das ,,Leben der Apostel*
zu fiihren, wie er es verstand. Sie kleideten sich einheitlich in sackartige
graue Kutten, weshalb man sie in Alcala ,,ensayalados”, nannte (BP 58).
Neben dem nicht besonders intensiv betriebenen Studium gaben sie die
geistlichen Ubungen und erteilten Katechismusunterricht (BP 57). Die
seltsame Kleidung der Geféahrten, die geheimnisvollen Zusammenkiinfte
zu geistlichen Gespriachen und das Erteilen der Ubungen, aufsehenerre-
gende hysterische Anfille einiger von Ignatius betreuter Frauen und das
Gerede der Leute lieBen den Verdacht aufkommen, hier handelte es sich
um eine Gruppe von Alumbrados'®, was zu den drei Prozessen gegen Ig-

¢ Zu diesem ganzen Abschnitt vgl. vor allem: Ignacio Iparraguirre, Prdctica de los Ejerci-
cios de San Ignacio de Loyola en vida de su autor, Rom 1946.

7 Polanco, Summarium Hispanum n. 24, Mon. Ign., FN I, Rom 1943, 164.

18 So berichtet der ProzeB3 von Manresa 1606 im Hinblick auf die Heiligsprechung des Ig-
natius; Mon. Ign., Scripta de S. Ignatio 11, Madrid 1918, 709.

1* Mit diesem Sammelnamen bezeichnete man sehr verschiedenartige spirituelle Bewegun-
gen im Spanien des 16. Jahrhunderts. Die Recogidos (von ,recogimiento”, d.h. ,Samm-



Anmerkung 18 289

natius in Alcala fithrte?°. Dank dieser Prozesse sind wir gut informiert
iiber die Art und Weise, wie Ignatius damals die geistlichen Ubungen er-
teilte. Die Zeugen im ProzeB erzdhlen selbst, wie Ignatius voranging und
wie er sie im Geiste leitete. Es handelt sich hier eindeutig um die ,.leich-
ten Ubungen® gemdB Anmerkung 18.

Die Zeitdauer dieser Ubungen war wohl verschieden. Einmal ist die
Rede von einem Monat. Wihrend dieser Zeit sprach Ignatius 6fter mit
den Exerzitandinnen, mal mit mehreren gleichzeitig, mal mit jeder ein-
zelnen. Der Ort war entweder der Hof des Hospitals, wo Ignatius
wohnte, oder sein Zimmer, oder auch die Wohnung der Frauen. Dabei
hielt Ignatius nicht eigentlich eine Predigt oder einen Vortrag, sondern
es handelte sich eher um eine familidre Unterhaltung. Er redete nicht
abstrakt oder theoretisch, sondern konkret, der Lage seiner Horerinnen
angepaBt, mit vielen Beispielen aus der Heiligen Schrift oder dem Leben
der Heiligen. Er gab ihnen Gewissensschulung, lehrte sie das Beten und
half ihnen im geistlichen Leben mit Rat und Trost. Die Gegensténde sei-
ner Unterweisung waren die beiden Hauptgebote der Gottes- und Néch-
stenliebe, die zehn Gebote, die Gebote der Kirche, die , Todsiinden*
(das heifit die ,,Hauptsiinden®), die fiinf Sinne, die drei Seelenvermdgen,
die Glaubensartikel. Ignatius empfahl ihnen, zweimal taglich ihr Gewis-
sen zu erforschen, alle acht Tage zu beichten und ebenso alle acht Tage
(oder alle Monate) zur Kommunion zu gehen. Eine groie Rolle spielten
die Erklirung des Unterschiedes zwischen ldBlicher und schwerer Stinde
sowie die Grundelemente der ,,Unterscheidung der Geister*: Die Exer-
zitandinnen berichteten von ihren inneren Regungen und Stimmungen,
Ignatius antwortete mit seinem Rat. Unter den verschiedenen Ratschli-
gen zum Gebet ist auch ein Hinweis auf die sog. ,,.3. Weise des Betens*.
Maria de la Flor, eine der Zeuginnen des Prozesses, berichtet, Ignatius
habe ihr geraten: ,,Wenn du das Ave Maria aufsagst, so tue erst einen
Seufzer und bedenke andichtig die Worte ,Ave Maria‘, danach seufze
abermals und bedenke andéchtig die Worte ,Gratia plena‘.“?!

lung*) lehrten, daB man im Zuge der religidsen Vertiefung und Verinnerlichung Gott im
eigenen Innern suchen miiBte. Das Hauptwerk dieser Frommigkeitsrichtung ist das ,,Ter-
cer Abecedario espiritual* des Francisco de Osuna, das auch auf Teresa von Avila groBBen
EinfluB gehabt hat. Weniger orthodox waren die sog. Dejados, die in ihrer totalen Auslie-
ferung an Gott in die Nahe eines Quietismus gerieten und vor allem durch die Verachtung
aller duBeren Werke und Institutionen der Religion den Verdacht der Inquisition auf sich
zogen. Vgl. A. Marquez, Los alumbrados. Origenes y filosofia, Madrid 1972; M. Andrés
Martin, Los recogidos, Nueva vision de la mistica espariola, Madrid 1975.

20 Die Akten der drei Prozesse sind verdffentlicht, in: Mon. Ign., Scripta de S. Ignatio 1,
Madrid 1904, 598-622, und: Fontes Documentales, Rom 1977, 319-349; deutsche Uberset-
zung bei H. Béhmer, Studien zur Geschichte der G. J. (Bonn 1914), Texte S. 86-104.

21 H, B6hmer (Anm. 20), Texte S. 97.



Giinter Switek 290

Alle diese Ratschlige und Ubungen sollten dazu dienen, den Exerzi-
tanden eine gewisse geistliche Praxis zu vermitteln, die ihren Fihigkei-
ten entsprach. Es ging hier weniger um aufsehenerregende Bekehrungen
und auch nicht um eine Berufswahl, sondern einfach um die treuere Be-
obachtung der Christenpflichten. Ignatius sprach in diesem Zusammen-
hang vom ,servicio de Dios“, vom ,,Dienst fiir Gott“. Tats#chlich konn-
ten diese ,leichten Ubungen“ zu groBen Fortschritten im geistlichen
Leben fiithren. Indem Ignatius z. B. die Leute lehrte, Siinden und Tugen-
den im tiglichen Gebet nach der ersten Gebetsweise zu betrachten und
zu erforschen, konnte er langfristig eine Anderung der Beicht- und
Kommunionpraxis herbeifiilhren. Weil die sonst sehr zeitaufwendige
Beichtvorbereitung in der téglichen Betrachtung geschah, waren nun
Beichte und Kommunion wéchentlich moglich.

Normalerweise fiihrten die ,leichten Ubungen® in ihren Inhalten
nicht liber die erste Exerzitienwoche hinaus, man trat also nicht in die
Wahl ein. Man kann aber wohl annehmen, da Ignatius schon damals
gelegentlich weiter ging in den geistlichen Ubungen, vermutlich schon
bei den ersten Gefdhrten von Barcelona und Alcala, die ihn spiter wie-
der verlieBen, sicher aber in Paris. Hier waren die Personen, denen er
die Ubungen gab, in der Mehrzahl nicht mehr fromme Frauen, sondern
Studenten und Professoren. In Paris erteilte er vor allem seinem neuen
Geféhrtenkreis die vollstindigen Exerzitien: einen ganzen Monat lang
in volliger Abgeschiedenheit, unter Anwendung aller Vorschriften des
Exerzitienbuches iiber duBere Haltung und innerste Gedanken, iiber Es-
sen und Schlaf, deren Sinn es war, die gesammelte Aktivitit des Exerzi-
tanden zu wecken. Dabei gab es aber immer noch die Méglichkeit einer
Anpassung, wie z. B. die Unterschiede in den Exerzitien eines Franz Xa-
ver, eines Peter Faber und eines Simon Rodrigues zeigen. Im Unter-
schied zu Manresa und Alcala gab es in Paris und spiter in Rom funda-
mentale Anderungen in der Lebensweise als Folge der Exerzitien. Aber
auch fur diese ,,groBen Exerzitien”, in deren Mittelpunkt die Wahl eines
Lebensstandes stand, hatten die ,,leichten Ubungen“ eine Bedeutung, sei
es als Gegenstand einzelner Betrachtungen, sei es als schrittweise Vorbe-
reitung und Disponierung auf die vollstindigen Exerzitien. In dieser
Phase der Exerzitienpraxis ging es Ignatius also vor allem um die Rekru-
tierung von Gefédhrten. Spiter in Rom versuchte er dann mit Hilfe der
Exerzitien zwar nicht Gefdhrten, aber Freunde fiir den Orden zu gewin-
nen, die ihm Hilfe und Unterstiitzung bieten konnten fiir seine apostoli-
sche Tatigkeit??. Danach gab Ignatius nur noch wenige Exerzitien, er
suchte jetzt vor allem geeignete Exerzitiengeber zu formen.

22 7y den Exerzitanden in dieser Zeit gehdrten u. a.: Kardinal Contarini, der gro3en Ein-



Anmerkung 18 291

Zum SchluB dieses Abschnittes sei noch kurz auf einen Text des heili-
gen Ignatius hingewiesen, der wohl aus seinen ersten Jahren in Italien
und Rom stammt (er ist in italienischer Sprache geschrieben!) und der
den Titel trigt: Summa delle prediche di M. Ignatio sopra la dottrina
Christiana. Diese kurze Zusammenfassung seiner geistlichen Instruktio-
nen und Katechesen konnte aber in Inhalt und Form bis auf die Zeit
von Alcala zuriickgehen. Darin werden die Beichte und die Gegen-
stinde der Katechese, die auch die Gegenstinde der ersten Weise zu be-
ten sind, behandelt. Hier wird noch einmal deutlich, was Ignatius unter
den ,leichten Ubungen®, den katechetischen Exerzitien, verstand?.

Erginzende Weisungen

Zur Erginzung bzw. Bestitigung seien noch einige ignatianische Texte
aus den Konstitutionen, den Direktorien und aus seinen Briefen ange-
fiihrt, die mit dem von Anmerkung 18 angesprochenen Themenkreis zu-
sammenhingen. Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu geben beziig-
lich der Exerzitien zwei Weisungen. Zunichst sollen alle Mitglieder des
Ordens selber Exerzitien machen und sich iiben, und zwar je nach ihren
Fahigkeiten, wobei die ,leichten Ubungen“ offensichtlich mit einge-
schlossen sind.

Das erste Experiment besteht darin, fur die Dauer von ungefihr
einem Monat geistliche Ubungen zu machen, das heifit, sein Ge-
wissen zu priifen, sein ganzes bisheriges Leben zu tiberdenken und
eine Generalbeichte abzulegen, seine Siinden zu erwégen und die
Begebenheiten und Geheimnisse von Leben, Sterben, Auferste-
hung und Himmelfahrt Christi unseres Herrn zu betrachten, sich
im miindlichen und geistigen Beten zu iiben, je nach der Fassungs-
kraft der einzelnen, wie man sie in unserem Herrn unterweist usw.
(Konstitutionen 65)*.

fluB auf den Papst hatte; Lactantio Tolomei, Botschafter der Republik Siena beim Papst;
Dr. Pedro Ortiz, Botschafter des Kaisers beim Papst. Besonders in den Jahren 1537 und
1538 verwendete Ignatius einen grofBien Teil seiner Zeit auf das Geben von geistlichen
Ubungen.

23 Der Text findet sich in: Mon. Ign., Epp. X1, Rom 1968, 666-673. Hier eine kurze Uber-
sicht iiber den Inhalt: Drei Dinge, die fiir die Beichte notwendig sind: Reue, Bekenntnis,
Siihne; Erklarung des Kreuzzeichens; die 10 Gebote Gottes (mit den 3 Seelenkréften beim
1. Gebot); die 5 Gebote der Kirche; die 7 Hauptsiinden; die 5 Sinne des Leibes; die 7 lei-
blichen Werke der Barmherzigkeit; die 7 geistlichen Werke der Barmherzigkeit.

24 Die Texte aus den Konstitutionen werden zitiert nach: Ignatius von Loyola, Satzungen
der Gesellschaft Jesu, iibersetzt von P. Knauer, Frankfurt 1980 (als Manuskript gedruckt).



Giinter Switek 292

Sodann sollen sie sich darin iiben, anderen die geistlichen Ubungen zu
erteilen, und zwar die Ubungen der 1. Woche fiir viele, die ganzen Exer-
zitien hingegen nur fiir wenige.

Man soll darin Erfahrung sammeln, anderen die geistlichen
Ubungen zu geben, nachdem man sie bei sich erprobt hat; und ein
jeder soll uber sie Auskunft zu geben und sich dieser Waffe zu be-
dienen wissen; denn man sieht, da Gott unser Herr sie so wirk-
sam fiir seinen Dienst macht (Konstitutionen 408).

Sie konnten damit beginnen, die Ubungen einigen zu geben, bei
denen man weniger aufs Spiel setzt, und mit einem Erfahrenen
ihre Weise voranzugehen besprechen... Und allgemein gebe man
nur die Ubungen der ersten Woche; und wenn man die ganzen
gibt, so nur fiir seltene Menschen oder solche, die iiber ihren Le-
bensstand entscheiden wollen (Konstitutionen 409).

Die geistlichen Ubungen sind vollstandig nur wenigen zu geben,
und zwar solchen, von deren Fortschritt man betriachtlichen Ge-
winn zur Ehre Gottes erhofft. Doch die der ersten Woche kénnen
auf viele ausgedehnt werden; und einige Gewissenserforschungen
und Gebetsweisen — besonders die erste von den in den Ubungen
erwihnten — lassen sich noch viel weiter ausdehnen, da, wer immer
guten Willen hat, dazu féhig sein wird (Konstitutionen 649).

Auflerdem wird allen der Unterricht in der christlichen Lehre fiir Kinder
und einfache Leute ans Herz gelegt, wobei es sich inhaltlich wohl weit-
gehend um dieselben Dinge handelt, von denen die Anmerkung 18
spricht.

Ebenso soll man sachgemiBes Studium auf die Weise verwen-
den, in der christlichen Lehre zu unterrichten und sich der Aufnah-
mefahigkeit der Kinder oder einfachen Leute anzupassen (Konsti-
tutionen 410).

Es ist niitzlich, schriftlich in Zusammenfassung eine Erkldrung
der fiir den Glauben und das christliche Leben notwendigen Dinge
zu haben (Konstitutionen 411).

Schon vor der eigentlichen Griindung des Ordens hatten die ersten Ge-
fahrten in den sog. ,,Determinationes Societatis“ im Mai 1539 beschlos-
sen, jeder von ihnen sollte 40 Tage im Jahr darauf verwenden, der Ju-
gend und anderen (einfachen) Menschen die Gebote und die grundle-
genden Glaubenswahrheiten zu erkliren?. Die Griindungsbulle des Or-

» Mon. Ign., Monumenta Constitutionum Praevia, Rom 1934, 9-12.



Anmerkung 18 293

dens vom 27. September 1540 nannte unter den apostolischen Arbeiten
des Ordens ausdriicklich ,,die Unterweisung von Kindern und einfachen
Menschen im Christentum*“2¢. Ein erster Entwurf der Konstitutionen aus
dem Jahre 1541 nennt einige Gegenstinde des Unterrichts: die Seelen-
krifte, Gebote, Hauptsiinden, Beichte, Tischsegen, Gebete?’.

Auch die ignatianischen Direktorien, d. h. die Anweisungen zum Geben
der geistlichen Ubungen?®, bringen in unserer Frage nichts Neues. Sie
betonen immer wieder die hohen Voraussetzungen, die man fir das Er-
teilen der ganzen Exerzitien machen muB, und empfehlen sonst die
,leichten Ubungen* und die Betrachtungen der ersten Woche.

Wenn manche in ihrem Sinn nicht so eingestellt scheinen, dal3
von ihnen viel an Frucht zu erhoffen ist, wird es geniigen, ihnen
die Ubungen der ersten Woche zu geben und sie mit diesem Durst
zuriickzulassen, bis sie fiir die Hoffnung auf reicheren Gewinn
groBere Gewihr geben. Solchen konnte irgendeine Weise zu beten
vorgelegt werden, vor allem die erste iiber die Zehn Gebote und
die Todslinden usw. Und man kann sie mit der Gewohnheit zu-
riicklassen, die erstgenannten Erforschungen zu halten?.

Bestiitigt wird diese Praxis auch durch die Korrespondenz des Ignatius.
Fiir die Jesuiten, die 1546 als Berater zum Konzil nach Trient gehen,
schreibt er in einer Instruktion:

Erinnert Euch, daB nur die Ubungen der ersten Woche im allge-
meinen allen gegeben werden sollen, ausgenommen bestimmte ein-
zelne Personen, die disponiert sind, ihr Leben gemif3 der ,,Wahl*
auszurichten3®.

Und in einem Brief an P. Fulvio Androzzi vom 18. Juli 1556 heil3t es:
Die erste Woche konnte vielen gegeben werden, ebenso einige
Gebetsweisen. Aber um die Exerzitien ganz und gar zu geben,
sollte man fest entschlossen sein, Menschen zu finden, die fihig
und geeignet sind, anderen zu helfen, nachdem ihnen selbst gehol-
fen worden ist. Wo dies nicht der Fall ist, sollten sie nicht tiber die
erste Woche hinausgehen’!.

% Vgl. Satzungen der Gesellschaft Jesu (Anm. 24), 2.

27 Mon. Ign., Monumenta Constitutionum Praevia, Rom 1934, 44.

28 Der deutsche Text der ignatianischen Direktorien findet sich bei: Ignatius von Loyola,
Geistliche Ubungen und erlduternde Texte, (Anm. 2), 165-193.

2 Ebd., 175, Nr. 390-391; vgl. auch 176-178, Nr. 394-395.

30 Mon. Ign., Epp. 1, Madrid 1903, 388.

31 Mon. Ign., Epp. XII, Rom 1968, 141-142.



Giinter Switek 294

Unsere Ausfithrungen haben gezeigt, daB bei Ignatius und in den ersten
Jahren der Gesellschaft Jesu die geistlichen Ubungen nach Anmerkung
18 eine groBBe Rolle gespielt haben. Es sind auch einige typische Muster
fiir das Geben dieser ,,leichten Ubungen* deutlich geworden. Diese kon-
nen als Anregung und Hilfe fiir unsere heutige Exerzitienpraxis dienen.
Wir stehen heute vor dhnlichen Problemen wie seinerzeit Ignatius. Kate-
chese ist fiir die Kirche lebensnotwendig, und zwar nicht nur auf der
Ebene der elementaren Glaubensvermittlung, sondern auch auf der
Ebene der praktischen Frommigkeit. Einfiihrung in die ganz einfachen
Vollziige christlicher Frommigkeit tut not. Deshalb hért man immer wie-
der den Wunsch, die geistlichen Ubungen nach Anmerkung 18 zu reha-
bilitieren. Damit kdnnten auch manche pastoralen Probleme gelost wer-
den, die wir oft mit den Exerzitien haben: Das Ubergewicht der intellek-
tuellen Instruktionen gegeniiber der einfachen Ubung, das Behandeln
der Exerzitanden nach demselben Schema ohne Riicksicht auf physi-
sche, psychische, intellektuelle, spirituelle Eignung. Wenn wir die Exer-
zitien so spezifizieren, wie es Ignatius getan hat, dann wird deutlich, daB
die Menschen mit geringerer physischer, psychischer, intellektueller und
spiritueller Begabung nicht aus dem Kreis der Exerzitanden ausge-
schlossen, sondern vielmehr eingeschlossen sind. Auch sie konnen die
geistlichen Ubungen in einem bestimmten, angepaBten Sinn mit Erfolg
machen. Aus diesen wenigen Bemerkungen versteht man, daB8 die An-
merkung 18 des EB wieder zunehmend Interesse findet32.

32 Weiterfithrende Literatur: J. Calveras, Los tres modos de orar en los Ejercicios Espiritua-
les de san Ignacio, Barcelona 1951; A. Brou, Gebersschule des heiligen Ignatius, iibers. und
eingel. v. O. Pies, Kevelaer 1953; A. Guidetti, La Anotacion 18: Método olvidado de Ejerci-
cios Ignacianos, in: C. Espinosa (Hg.), Los Ejercicios de San Ignacio a la luz del Vaticano
11, Madrid 1968, S. 620-638; The 18" Annotation. The Exercises and Catechesis, Rom 1980
(CIS n. 35), mit Beitrdgen von C. de Dalmases, R. Labonté, L.-C. Dietsch, E. Hamel, T.
Spidlik, M. A. Fiorito, D. Gil; W. Lambert, Mit allen Krdiften beten — Gebetsweisen nach Ig-
natius (Korrespondenz zur Spiritualitit der Exerzitien, Nr. 46, 1981 und Nr. 47, 1982).





