Unbegreiflich und hilfreich

Herausforderung durch Paradoxe

Constantin Pohlmann, Hildesheim

Was heifit glauben? Wir suchten nach einem Spruch fiir den Totenzettel
einer Verstorbenen, die ihr ganzes Leben aus dem Glauben an Gott ge-
lebt hatte, aber auch viel leiden mufite. Schliefilich nahmen wir Abstand
von bei solchen Gelegenheiten iiblichen Spriichen. Ein junger Student
aus der Verwandtschaft schlug ein Wort von Karl Rahner vor: ,,Glauben
heifit nichts anderes als die Unbegreiflichkeit Gottes ein Leben lang aus-
zuhalten.*

Die Unbegreiflichkeit Gottes: Wer miilite sie nicht in seinem Leben
erfahren! Ich weil3, daBl Gott mich liebt, aber er 148t mich leiden. Ich
weil}, dal Gott die Welt in Weisheit erschaffen hat, aber er 1463t Kata-
strophen, Kriege und Morde zu. Ist das nur Widerspruch oder nicht
auch Widersinn, im wahrsten Sinne ein Paradox, etwas, das einem evi-
denten Tatbestand zu widersprechen scheint?

Das Ur-Paradox

Die christlichen Paradoxe haben ihren Ursprung im Ur-Paradox: Gott
ist Mensch geworden. Weil wir uns schon so oft mit dieser Tatsache
konfrontiert haben, vermdgen wir kaum noch ihre erregende Tiefe zu er-
fassen. Wir miissen aber versuchen, sie immer wieder neu als Herausfor-
derung zu erleben: Gott hat sich zum Glied der Menschheit gemacht, er
ist einer aus uns, hat sich dem Raum und der Zeit unterworfen, ist einge-
gangen in den Kosmos, den er geschaffen hat.

Von diesem Menschen Jesus miissen wir sagen: Er ist ganz Gott und
ganz Mensch, nicht ein Mittelwesen zwischen beiden, nicht Ubermensch
oder Halbgott. Nein, er gehort — welch eine Paradoxie - ganz und gar, ja
radikal zu Gott und gehoért ganz und gar, ja radikal zur Menschheit. Das
ist das paradoxe gott-menschliche Prinzip, das katholische Urprinzip.
Es wirkt sich aus auf die Struktur und die LebensduBerung der Kirche,
auf die Frommigkeit. Katholisch heifit: Den ganzen Christus bejahen
mit allen sich daraus fiir das Leben Christi und das Leben der Christen
ergebenden Konsequenzen. Alle Tendenzen, den einen Christus zu zer-
reiBen, zerstoren die echt katholische Synthese.



Constantin Pohlmann 322

Paradoxe Einheit

Es gibt also in Christus und - analog in der Kirche — ein echtes Sowohl
— Alsauch zum Schrecken der Irrlehrer. Hier stehen sich die schirfsten
Gegensitze gegeniiber, die sich zu Paradoxien steigern: gottlich —
menschlich; ewig — zeitlich; unendlich - endlich; absolut — kontingent.

Zu gleicher Zeit werden diese Gegensatzpaare zur Einheit verbunden.
Es ist eine Einheit im Gegensatz. Wir spiiren die Konsequenzen fiir die
LebensduBerungen der Kirche: das Dynamisch-Bewegte, das Span-
nungsvolle, das Erregende und Umfassende. Nie wird vom Zeitpunkt
der Inkarnation an die Spannungseinheit in Christus aufhoren. Diese
Synthese in der Antithese zu erkennen, und sich zu ihr mit allen Folge-
rungen zu bekennen, das ist wahrhaft katholisch, der Weg der Mitte, wie
Papst Leo der GroB3e ihn nennt.

Und die Kirche?

Man koénnte heute den Eindruck haben, dall das Sowohl-Alsauch in der
Kirche abgeschwicht wird. Auf der einen Seite sehen viele nur die Orga-
nisation, das Menschlich-Allzumenschliche und stof3en sich daran. Auf
der anderen Seite sechen manche Vertreter der Kirche fast nur das Gottli-
che und moéchten alle ,,authentischen“ LehrduBerungen der Kirche zu
unfehlbaren Dogmen hochstilisieren.

Wir kdnnen nicht alles verteidigen, was in der Kirche geschehen ist
und geschieht, und was der Kirche, auch in ihren LehrduBBerungen an
Menschlichem, Zeitbedingtem und Unvollkommenem anhaftet. Vieles
ist erstarrt und unlebendig. Vielfach wird heute der geschichtliche Cha-
rakter der Kirche libersehen oder zu wenig beachtet. Wenn das 2. Vati-
kanische Konzil die Kirche als Volk Gottes unterwegs darstellt, hat
diese Vorstellung eben auch eine geschichtliche Dimension und verleiht
der Kirche keine ewige Unwandelbarkeit. Die Kirche ist nicht das Reich
Gottes, sondern ist auf dem Weg zu ihm. Auch das Naturgesetz, das in
der Moraltheologie eine so grofie Rolle spielt, miiBte angesichts der ge-
schichtlichen Dimension der Kirche im Wandel der Zeiten in einem
neuen Licht gesehen werden. Allerdings konnen wir, wie die Bischofs-
synode von 1985 sagt, die ,,falsche, einseitige nur hierarchische Sicht der
Kirche nicht durch eine neue, ebenfalls einseitige soziologische Konzep-
tion ergédnzen“. Die Kirche lebt aus dem Paradox: In ihr ist immer das
Geheimnis des Kreuzes und der Auferstehung zugleich gegenwirtig.



Paradoxe 323

Paradoxe als Kritik

Dies miissen wir beriicksichtigen, wenn wir Kritik an der Kirche iiben.
Ohne Kritik kann die Kirche nicht leben. Die Geschichte selbst ist stin-
dige Kritik. Zuriickschauend diirfen wir sagen, dal3 die Kirche beson-
ders stark war, wenn die Kraft Gottes sich frei in ihr entfalten konnte,
oder daf} sie manchmal schwach war, wenn durch die Schuld der Men-
schen, auch der Amtstriiger, der Geist Gottes sich nicht in ihr frei entfal-
ten konnte. Paulus fithrt ein Paradox an, das schockierend ist, wenn
man es auf die Kirche anwendet. Er bittet Gott um Hilfe und bekommt
die Antwort: ,,Meine Gnade geniigt dir, denn sie erweist ihre Kraft in
der Schwachheit ... Wenn ich schwach bin, dann bin ich stark” (2 Kor
12,9f1).

Kardinal de Lubac sagte vor iiber 30 Jahren in seinen Betrachtungen
iiber die Kirche, daB die Kritik wertvoller sei als naive Selbstzufrieden-
heit, die jede Reform, jede heilsame Wandlung hemme ... Oder manche
Halsstarrigkeit, die mit der Sammlung von Triimmerstétten alles zu be-
wahren wihne. Tiefe Treue zur Kirche miisse sich nicht in kindischer
Bewunderung fiir alles dulern, was in der Kirche besteht, gedacht oder
getan werde. Nur in ihrem Ursprung sei die Gemahlin Christi so voll-
kommen, heilig und makellos, wie sie ihr Gemahl gewiinscht habe.!

Hilfreiche Paradoxe der Mystik

Manchmal dienen Paradoxe in der Literatur als Stilmittel, wenn eine
neue Einsicht zum Aufmerken zwingen soll, dhnlich wie das Prinzip der
,»Verfremdung®, von Bert Brecht eingefiihrt, spéater auch in der kirchli-
chen Verkiindigung verwendet wird. Auch im Evangelium begegnen uns
Paradoxe: Wer sein Leben verliert, wird es gewinnen; die Ersten werden
die Letzten sein.

Gerade wenn es um Durchbruchserfahrungen geht, wie etwa in der
Mystik, verliert der Mensch die Sprache und formuliert in Paradoxen.
Die Mystik durchbricht immer wieder die iiblichen Denk- und Gefiihls-
muster, sie stellt alles auf den Kopf und ringt mit der Sprache, um das
Unsagbare ins Wort zu bringen. In der fernéstlichen Zen-Meditation
gibt es nicht nur das stille Sitzen, sondern auch das Meditieren am soge-
nannten Koan. Dies ist eine paradoxe Geschichte, die sich dem logi-
schen Denken hartnickig widersetzt. Der japanische katholische Theo-

' Vgl. H. de Lubac, Die Kirche, Einsiedeln 1968.



Constantin Pohlmann 324

loge Kadowaki hat darauf hingewiesen, daB3 sich Koans und biblische
Aussagen annidhern, ja wie beide in einer arationalen Tiefenschicht
gleichsam die hohere Logik des ,Toren* wiedergeben. Wird man hier
nicht an Franziskus von Assisi erinnert, der in seiner Unlogik den Men-
schen seiner Zeit wie ein ,,Narr* vorkam, der oft unerwartet reagierte,
widerspriichlich, provozierend und scheinbar hart. Vor allem denkt man
hier an Bruder Aegidius, den Gefahrten von Franziskus, der kaum lesen
und schreiben konnte, aber einer der grofiten Mystiker war. Wer wie er
sich in tiefer Kontemplation auf das Unbedingte und Absolute einldfBt,
spurt immer wieder die Paradoxie seiner Erfahrungen, in denen auf
menschliche Logik verzichtet werden muBl. Aegidius findet paradoxe
Worte, die jedoch wegen ihrer Weisheit zu ,,goldenen Worten* werden:

Wenn du gut sehen willst,

reifl deine Augen aus und sei blind.
Wenn du gut héren willst,

sei taub.

Wenn du gewinnen willst,

wisse zu verlieren.

Wenn du reich sein willst,

sei arm.

Wenn du sicher sein willst,

sei immer in Furcht.

Wenn du das Gute haben willst,
ertrage das Schlechte.

Wenn du miiflig sein willst,

arbeite.

Wenn du gesegnet sein willst,
wiinsche verflucht zu sein.

O, welch groBle Weisheit, dies zu kénnen!





