
Unbegreiflich und hilfreich 
Herausforderung durch Paradoxe 

Constantin Pohlmann, Hildesheim 

Was heißt glauben? Wir suchten nach einem Spruch für den Totenzettel 
einer Verstorbenen, die ihr ganzes Leben aus dem Glauben an Gott ge- 
lebt hatte, aber auch viel leiden mußte. Schließlich nahmen wir Abstand 
von bei solchen Gelegenheiten üblichen Sprüchen. Ein junger Student 
aus der Verwandtschaft schlug ein Wort von Karl Rahner vor: •Glauben 
heißt nichts anderes als die Unbegreiflichkeit Gottes ein Leben lang aus- 
zuhalten." 

Die Unbegreiflichkeit Gottes: Wer müßte sie nicht in seinem Leben 
erfahren! Ich weiß, daß Gott mich liebt, aber er läßt mich leiden. Ich 
weiß, daß Gott die Welt in Weisheit erschaffen hat, aber er läßt Kata- 
strophen, Kriege und Morde zu. Ist das nur Widerspruch oder nicht 
auch Widersinn, im wahrsten Sinne ein Paradox, etwas, das einem evi- 
denten Tatbestand zu widersprechen scheint? 

Das Ur-Paradox 

Die christlichen Paradoxe haben ihren Ursprung im Ur-Paradox: Gott 
ist Mensch geworden. Weil wir uns schon so oft mit dieser Tatsache 
konfrontiert haben, vermögen wir kaum noch ihre erregende Tiefe zu er- 
fassen. Wir müssen aber versuchen, sie immer wieder neu als Herausfor- 
derung zu erleben: Gott hat sich zum Glied der Menschheit gemacht, er 
ist einer aus uns, hat sich dem Raum und der Zeit unterworfen, ist einge- 
gangen in den Kosmos, den er geschaffen hat. 

Von diesem Menschen Jesus müssen wir sagen: Er ist ganz Gott und 
ganz Mensch, nicht ein Mittelwesen zwischen beiden, nicht Übermensch 
oder Halbgott. Nein, er gehört - welch eine Paradoxie - ganz und gar, ja 
radikal zu Gott und gehört ganz und gar, ja radikal zur Menschheit. Das 
ist das paradoxe gott-menschliche Prinzip, das katholische Urprinzip. 
Es wirkt sich aus auf die Struktur und die Lebensäußerung der Kirche, 
auf die Frömmigkeit. Katholisch heißt: Den ganzen Christus bejahen 
mit allen sich daraus für das Leben Christi und das Leben der Christen 
ergebenden Konsequenzen. Alle Tendenzen, den einen Christus zu zer- 
reißen, zerstören die echt katholische Synthese. 



Constantin Pohlmann 322 

Paradoxe Einheit 

Es gibt also in Christus und - analog in der Kirche - ein echtes Sowohl 
- Alsauch zum Schrecken der Irrlehrer. Hier stehen sich die schärfsten 
Gegensätze gegenüber, die sich zu Paradoxien steigern: göttlich - 
menschlich; ewig - zeitlich; unendlich - endlich; absolut - kontingent. 

Zu gleicher Zeit werden diese Gegensatzpaare zur Einheit verbunden. 
Es ist eine Einheit im Gegensatz. Wir spüren die Konsequenzen für die 
Lebensäußerungen der Kirche: das Dynamisch-Bewegte, das Span- 
nungsvolle, das Erregende und Umfassende. Nie wird vom Zeitpunkt 
der Inkarnation an die Spannungseinheit in Christus aufhören. Diese 
Synthese in der Antithese zu erkennen, und sich zu ihr mit allen Folge- 
rungen zu bekennen, das ist wahrhaft katholisch, der Weg der Mitte, wie 
Papst Leo der Große ihn nennt. 

Und die Kirche? 

Man könnte heute den Eindruck haben, daß das Sowohl-Alsauch in der 
Kirche abgeschwächt wird. Auf der einen Seite sehen viele nur die Orga- 
nisation, das Menschlich-Allzumenschliche und stoßen sich daran. Auf 
der anderen Seite sehen manche Vertreter der Kirche fast nur das Göttli- 
che und möchten alle •authentischen" Lehräußerungen der Kirche zu 
unfehlbaren Dogmen hochstilisieren. 

Wir können nicht alles verteidigen, was in der Kirche geschehen ist 
und geschieht, und was der Kirche, auch in ihren Lehräußerungen an 
Menschlichem, Zeitbedingtem und Unvollkommenem anhaftet. Vieles 
ist erstarrt und unlebendig. Vielfach wird heute der geschichtliche Cha- 
rakter der Kirche übersehen oder zu wenig beachtet. Wenn das 2. Vati- 
kanische Konzil die Kirche als Volk Gottes unterwegs darstellt, hat 
diese Vorstellung eben auch eine geschichtliche Dimension und verleiht 
der Kirche keine ewige Unwandelbarkeit. Die Kirche ist nicht das Reich 
Gottes, sondern ist auf dem Weg zu ihm. Auch das Naturgesetz, das in 
der Moraltheologie eine so große Rolle spielt, müßte angesichts der ge- 
schichtlichen Dimension der Kirche im Wandel der Zeiten in einem 
neuen Licht gesehen werden. Allerdings können wir, wie die Bischofs- 
synode von 1985 sagt, die •falsche, einseitige nur hierarchische Sicht der 
Kirche nicht durch eine neue, ebenfalls einseitige soziologische Konzep- 
tion ergänzen". Die Kirche lebt aus dem Paradox: In ihr ist immer das 
Geheimnis des Kreuzes und der Auferstehung zugleich gegenwärtig. 



Paradoxe 323 

Paradoxe als Kritik 

Dies müssen wir berücksichtigen, wenn wir Kritik an der Kirche üben. 
Ohne Kritik kann die Kirche nicht leben. Die Geschichte selbst ist stän- 
dige Kritik. Zurückschauend dürfen wir sagen, daß die Kirche beson- 
ders stark war, wenn die Kraft Gottes sich frei in ihr entfalten konnte, 
oder daß sie manchmal schwach war, wenn durch die Schuld der Men- 
schen, auch der Amtsträger, der Geist Gottes sich nicht in ihr frei entfal- 
ten konnte. Paulus führt ein Paradox an, das schockierend ist, wenn 
man es auf die Kirche anwendet. Er bittet Gott um Hilfe und bekommt 
die Antwort: •Meine Gnade genügt dir, denn sie erweist ihre Kraft in 
der Schwachheit... Wenn ich schwach bin, dann bin ich stark" (2 Kor 
12,90- 

Kardinal de Lubac sagte vor über 30 Jahren in seinen Betrachtungen 
über die Kirche, daß die Kritik wertvoller sei als naive Selbstzufrieden- 
heit, die jede Reform, jede heilsame Wandlung hemme ... Oder manche 
Halsstarrigkeit, die mit der Sammlung von Trümmerstätten alles zu be- 
wahren wähne. Tiefe Treue zur Kirche müsse sich nicht in kindischer 
Bewunderung für alles äußern, was in der Kirche besteht, gedacht oder 
getan werde. Nur in ihrem Ursprung sei die Gemahlin Christi so voll- 
kommen, heilig und makellos, wie sie ihr Gemahl gewünscht habe.1 

Hilfreiche Paradoxe der Mystik 

Manchmal dienen Paradoxe in der Literatur als Stilmittel, wenn eine 
neue Einsicht zum Aufmerken zwingen soll, ähnlich wie das Prinzip der 
•Verfremdung", von Bert Brecht eingeführt, später auch in der kirchli- 
chen Verkündigung verwendet wird. Auch im Evangelium begegnen uns 
Paradoxe: Wer sein Leben verliert, wird es gewinnen; die Ersten werden 
die Letzten sein. 

Gerade wenn es um Durchbruchserfahrungen geht, wie etwa in der 
Mystik, verliert der Mensch die Sprache und formuliert in Paradoxen. 
Die Mystik durchbricht immer wieder die üblichen Denk- und Gefühls- 
muster, sie stellt alles auf den Kopf und ringt mit der Sprache, um das 
Unsagbare ins Wort zu bringen. In der fernöstlichen Zen-Meditation 
gibt es nicht nur das stille Sitzen, sondern auch das Meditieren am soge- 
nannten Koan. Dies ist eine paradoxe Geschichte, die sich dem logi- 
schen Denken hartnäckig widersetzt. Der japanische katholische Theo- 

Vgl. H. de Lubac, Die Kirche, Einsiedeln 1968. 



Constantin Pohlmann 324 

löge Kadowaki hat darauf hingewiesen, daß sich Koans und biblische 
Aussagen annähern, ja wie beide in einer arationalen Tiefenschicht 
gleichsam die höhere Logik des •Toren" wiedergeben. Wird man hier 
nicht an Franziskus von Assisi erinnert, der in seiner Unlogik den Men- 
schen seiner Zeit wie ein •Narr" vorkam, der oft unerwartet reagierte, 
widersprüchlich, provozierend und scheinbar hart. Vor allem denkt man 
hier an Bruder Aegidius, den Gefährten von Franziskus, der kaum lesen 
und schreiben konnte, aber einer der größten Mystiker war. Wer wie er 
sich in tiefer Kontemplation auf das Unbedingte und Absolute einläßt, 
spürt immer wieder die Paradoxie seiner Erfahrungen, in denen auf 
menschliche Logik verzichtet werden muß. Aegidius findet paradoxe 
Worte, die jedoch wegen ihrer Weisheit zu •goldenen Worten" werden: 

Wenn du gut sehen willst, 
reiß deine Augen aus und sei blind. 
Wenn du gut hören willst, 
sei taub. 
Wenn du gewinnen willst, 
wisse zu verlieren. 
Wenn du reich sein willst, 
sei arm. 
Wenn du sicher sein willst, 
sei immer in Furcht. 
Wenn du das Gute haben willst, 
ertrage das Schlechte. 
Wenn du müßig sein willst, 
arbeite. 
Wenn du gesegnet sein willst, 
wünsche verflucht zu sein. 
O, welch große Weisheit, dies zu können! 




