
Überzeugen statt überreden 
Jesusnachfolge als Form der Glaubensverkündigung 

Josef Imbach, Rom 

In früheren Jahrzehnten, als die Sonntagspredigten noch länger dauer- 
ten, sagte man: Die erste Viertelstunde ist - vielleicht! - für Gott, die 
zweite für die Katz und die dritte für den Teufel. Inzwischen sind die 
langen Predigten zu Kurzansprachen geschrumpft, aber es wird immer 
noch viel geredet in unseren Kirchen. 

In der protestantischen Tradition kam der Predigt schon immer eine 
zentrale Stellung zu, während man sich katholischerseits erst seit dem 
Konzil wieder daran erinnerte, daß es neben dem •Tisch des Brotes" 
auch einen •Tisch des Wortes" gibt.1 

Gewiß, das Wort Gottes will weitergesagt und die Frohe Botschaft will 
verbreitet werden. Ohne Verkündigung gäbe es kein Christentum und 
keinen Glauben. 

Wie viele altbundliche Propheten und wie sein unmittelbarer Vorläu- 
fer Johannes (Mk 1,1-8) beginnt auch Jesus seine öffentliche Tätigkeit 
mit einer Predigt (Mk 1,14 f.). Er durchzieht die Städte und Dörfer und 
verkündet überall die Ankunft des Reiches Gottes (Mt 9,35). Er fordert 
die Jünger auf, es ihm gleichzutun: •Geht und verkündet: Das Himmel- 
reich ist nahe" (Mt 10,7). 

Die Apostelgeschichte berichtet davon, wie die junge Kirche den Auf- 
trag des Auferstandenen ausführt und das Evangelium in der ganzen da- 
mals bekannten Welt verbreitet. Das Neue Testament als ganzes doku- 
mentiert, daß die Kirche von Anfang an überzeugt war, daß dem Glau- 
bensbekenntnis im Hinblick auf das Heil des Menschen eine eminent 
wichtige Rolle zukommt. So äußert sich beispielsweise Paulus: •Wenn 
du mit dem Mund bekennst: Jesus ist der Herr' und in deinem Herzen 
glaubst: ,Gott hat ihn von den Toten auferweckt', so wirst du gerettet 
werden. Wer mit dem Herzen glaubt und mit dem Mund bekennt, wird 
Gerechtigkeit und Heil erlangen" (Rom 10,9 f.). Daß die Verkündigung 
diesen Glauben erst ermöglicht, ergibt sich nach dem Römerbrief aus 
der Natur der Sache: •Wie sollen sie an den glauben, von dem sie nichts 
gehört haben" (Rom 10,14)? Und zwar geht es hier um die unverfälschte 
Verkündigung, um die wahre Lehre und um den rechten Glauben. Des- 

1 Vaticanum II, Liturgiekonstitution, Sacrosanctum Concilium, Nr. 51. 



Josef Imbach 3 5 0 

halb fehlt es im Neuen Testament nicht an Warnungen vor Lügenpro- 
pheten (Mk 13,5f.21-23; 2 Tim 3,13) und Fabeldichtern (1 Tim 1,4; Tit 
1,14), die •verderbliche Irrlehren verbreiten" (2 Petr 2,1) - und an Ap- 
pellen, sich nicht irreführen zu lassen (1 Joh 2,26) und nur das zu ver- 
künden, •was der gesunden Lehre entspricht" (Tit 2,1). 

Allerdings ist im Neuen Testament nicht nur vom rechten Glaubens- 
bekenntnis, sondern auch von der richtigen Glaubens/>ra;c« die Rede. 
Daß eine christliche Lehrverkündigung ohne eine entsprechende Le- 
bensführung unglaubwürdig wirkt, unterstreicht Paulus zu wiederholten 
Malen. So ruft er der Gemeinde von Korinth in Erinnerung, daß es dar- 
auf ankommt, •die Gebote Gottes zu halten" (1 Kor 7,19), und an die 
Galater schreibt er, daß der Glaube in der Liebe wirksam werden muß 
(vgl. Gal 5,6). Ähnlich behauptet der Verfasser des Johannesevange- 
liums, daß nur der •zum Licht" kommt, der •die Wahrheit tut" (Joh 
3,21). Vor einer folgenlosen Rechtgläubigkeit warnt auch der Jakobus- 
brief: •Hört das Wort nicht nur an, sondern handelt danach; sonst be- 
trügt ihr euch selbst" (Jak 1,22). Ein Glaube, der sich nicht im Handeln 
konkretisiert, ist •tot" (Jak 2,17). Christen sind demnach nicht nur Hö- 
rer, sondern auch Täter des Wortes. 

Die Wahrheit des christlichen Glaubens muß sich in seinen Auswir- 
kungen erweisen. Aber ist die Kirche, so wie sie sich konkret darstellt, 
wirklich ein Beweis für die Wahrheit des Glaubens, den sie verkündet? 
Und ist vielleicht der Vorwurf ganz unberechtigt, den die Kirche immer 
wieder zu hören bekommt, daß sie nämlich größeren Wert auf das Lip- 
penbekenntnis als auf das Lebenszeugnis lege; daß ihre Predigt nicht 
durch ihre Praxis abgesichert sei; daß sie in bezug auf die Rechtgläubig- 
keit wohl überaus eifrig, hinsichtlich ihrer Glaubwürdigkeit jedoch recht 
lau sei? Und sollte deshalb wirklich zutreffen, was man manchmal von 
zornigen oder betrübten Christen zu hören bekommt: daß sie nicht we- 
gen, sondern trotz der Kirche glaubten? Wer möchte diese Vorwürfe un- 
geprüft zurückweisen? Wer wagte gar zu behaupten, in der Kirche gäbe 
es nur Heiligkeit, Enthusiasmus, Freude, Wahrhaftigkeit, Zuversicht - 
kurzum eine durch und durch gelebte Frohbotschaft? Daß es das auch 
gibt, vermögen auch Kurzsichtige wahrzunehmen. Aber daneben erlebt 
man eben doch so viel Lauheit und Halbherzigkeit, Unrecht und Un- 
wahrhaftigkeit, Versagen und Sünde. Immer wieder droht das göttliche 
Feuer, das Jesus entfacht hat (vgl. Lk 12,49), im menschlichen Rauch zu 
ersticken. 



Jesusnachfolge 3 51 

Christenheit ohne Christentum 

Manche neigen deshalb dazu, die Wahrheit des christlichen Glaubens 
allein nach seinen Auswirkungen zu beurteilen. Das ist zwar bis zu ei- 
nem gewissen Grad verständlich, entbehrt aber doch der Logik. Wenn 
viele Bürger eines Landes systematisch gegen die Verfassung verstoßen, 
bedeutet das ja nicht notwendigerweise, daß diese nichts taugt. Glei- 
cherweise erlaubt die Tatsache einer fehlenden Glaubenspraxis keinerlei 
Rückschlüsse auf den Wahrheitsgehalt des Glaubensbekenntnisses. Mit 
dem Jakobusbrief gesagt: Wenn die Taten fehlen, bedeutet das nicht 
schon, daß der Glaube falsch sei, wohl aber zeigt das, daß er tot ist. 

In einem solchen toten oder Schein-Glauben sah Sören Kierkegaard 
(1813-1855) das eigentliche Ärgernis des Christentums. Denn von einem 
ganzheitlichen Christentum kann man nach ihm nur da sprechen, wo 
Predigt und Praxis, Haltung und Handeln, Theorie und Tat einander 
entsprechen und bestätigen. Was sollen verbale Bezeugungen ohne täti- 
ges Zeugnis? In diesem Zusammenhang prägte Kierkegaard die Formel 
von der Christenheit ohne Christentum. Und gegen diese Christenheit 
polemisierte er, vor allem gegen Ende seines Lebens, mit einer beinahe 
schon verletzenden Satire, die jedoch nur seine eigene Verletztheit wi- 
derspiegelt. Es lohnt sich, die eine oder andere Äußerung des dänischen 
Denkers zu zitieren, der trotz des zeitlichen Abstandes nichts von seiner 
Aktualität eingebüßt hat. 

In der mächtigen Domkirche tritt der hochwohlgeborene, hoch- 
würdige geheime General-Oberhofprediger auf, der auserwählte 
Günstling der vornehmen Welt, er tritt auf vor einem auserwählten 
Kreis von Auserwählten, und predigt gerührt über den von ihm 
selbst ausgewählten Text: •Gott hat erwählt das Geringe von der 
Welt und das Verachtete" - und da ist niemand, der lacht. 

An anderer Stelle äußert sich der gleiche Kierkegaard auf die gleiche 
bissige Art: 

Wenn ein Mann Zahnweh hat, sagt die Welt •armer Mann"; wenn 
einem Mann die Frau untreu wird sagt die Welt •armer Mann"; 
wenn ein Mann in Geldschwierigkeiten ist, sagt die Welt •armer 
Mann". - Wenn es Gott gefällt, in geringer Knechtsgestalt in die- 
ser Welt leiden zu wollen, sagt die Welt •armer Mensch"; wenn 
ein Apostel in göttlichem Auftrag die Ehre hat, für die Wahrheit zu 
leiden, sagt die Welt •armer Mensch": arme Welt!2 

2 S. Kierkegaard, Der Augenblick; zit. nach H. Buss, Kierkegaards Angriff auf die beste- 
hende Christenheit, Hamburg-Bergstadt. 1970, 127 f. 



Josef Imbach 352 

Wie Kierkegaard ironisch bemerkt, verhält es sich so, •daß in der Chri- 
stenheit das Kind mit einer Grundvoraussetzung mehr geboren wird als 
der Mensch außerhalb der Christenheit: mit der, daß wir alle Christen 
sind".3 Wenn aber das Christentum durch die Geburt wie ein Adelsprä- 
dikat übertragen wird, ist dieses keine existentielle Angelegenheit mehr, 
sondern wird zu einem soziologischen Phänomen oder zu einer kulturel- 
len Erscheinung. Nach Kierkegaard indessen gibt es nur zwei Möglich- 
keiten: Entweder muß man das Christentum resolut leugnen und be- 
kämpfen - oder aber man entschließt sich, es wirklich zu leben. Alles 
andere ist bloßer Schwindel und unnütze Silbenstecherei. Kierkegaard 
illustriert das mit wenigen Zeilen; sie tragen die Überschrift •Wahnwit- 
zige Komik": 

Szene am Jüngsten Tag. 
Unser Herr - Ein Theologieprofessor: 
Unser Herr: •Hast du zuerst nach dem Reich Gottes getrachtet?" 
Professor: •Nein, das kann ich nicht behaupten, aber ich weiß, wie 
das, zuerst nach dem Reich Gottes trachten, in sieben Sprachen 
heißt: 1. auf dänisch heißt das so, 2. auf deutsch so, 3. auf franzö- 
sisch so, 4. auf griechisch so, 5. auf hebräisch so, 6. auf lateinisch 
so, 7. auf arabisch so, 8. auf syrisch so, 9. auf phönizisch so... was 
sehe ich, ich weiß es sogar in neun Sprachen, also in zwei mehr, als 
ich versprochen habe..."4 

Hier wird nicht argumentiert, sondern angeprangert: Solange das Chri- 
stentum bloß Gegenstand historischer Betrachtung, wissenschaftlicher 
Gelehrsamkeit oder privater Liebhaberei ist, zählt bloß noch sein Unter- 
haltungswert; es wird zum Geschwätz und, wie Kierkegaard an anderer 
Stelle sagt, •zu einem menschlichen Gaunerstreich"5. 

Kierkegaards Angriff richtete sich vor allem gegen die dänische 
Staatskirche und damit gegen die Religionsverwalter. Die Pfarrer der 
dänischen Kirche waren königliche Beamte, die Bischöfe wurden vom 
König ernannt und trugen seine Ordenszeichen. Vor diesem Hinter- 
grund erst wird jenes Gleichnis verständlich, das Kierkegaard kurz vor 
seinem Tod veröffentlichte: 

Denke dir, es bilde sich eine Gesellschaft zur Bekämpfung des 
Weintrinkens. 

3S. Kierkegaard, Der Augenblick; zit. nach W. Rest, Kierkegaard für Christen. Freiburg 
i.Br. 1987,212. 
4 S. Kierkegaard, Pap X3 A 394;zit. nach H. Buss (s. Anm. 2), 129f. 
5 S. Kierkegaard, Der Augenblick; zit. nach W. Rest (s. Anm. 3), 217. 



Jesusnachfolge 353 

Zur Erreichung ihres Ziels erachtet die Leitung der Gesellschaft es 
für zweckmäßig, einige Männer anzustellen, die als Sendboten, 
Redner, Prediger das Land durchreisen und die Menschen zum 
Eintritt in die Gesellschaft bereden sollen. 
•Aber", sagt der Vorstand der Gesellschaft in der Sitzung, worin 
die Sache beschlossen wird, •an den Predigern zu sparen wäre 
wahrhaftig übel gespart; von ihnen zu verlangen, daß sie keinen 
Wein trinken, das führte zu nichts. So erhielte man nur diese nüch- 
ternen, wässerigen Reden, die keinen Menschen zum Eintritt in 
unseren Verein begeistern würden. Nein, an dem Prediger darf 
nicht gespart werden; er muß seine Flasche Wein pro Tag haben 
und für besonderen Eifer noch eine Extraflasche zugesichert erhal- 
ten; dann hat er Lust und Liebe zu seinem Werk, dann wird er 
durch seine Wärme, den Nachdruck seiner Worte, die Macht sei- 
ner Überzeugung die Menschen hinreißen und uns zahlreiche Mit- 
glieder für unseren Verein gewinnen." 
Gesetzt nun, daß alle nicht Mitglieder dieser Gesellschaft würden, 
aber Prediger im Dienst dieser Gesellschaft! 
So auch mit dem Christentum und dem Staat. Das Christentum, 
diese Lehre von der Entsagung, dem Leiden, der Entfremdung von 
dieser Welt, die Lehre, die ihre Wechsel nur auf eine andere Welt 
ausstellt, diese Lehre will der Staat angebracht wissen. •Aber", 
sagt der Staat, •an den Pfarrern zu sparen, das wäre wirklich übel 
gespart, da erhielte man nur noch diese nüchternen, wässrigen Pre- 
digten, die keinen Menschen für diese Lehre gewinnen, vielmehr 
jedermann abschrecken. Nein, der Pfarrer muß so gestellt, sein Le- 
ben muß in jeder Weise darauf eingerichtet werden, daß die Ver- 
kündigung dieser Lehre ihm und seiner Familie Genuß verschafft. 
Dann kann man hoffen, daß er die Menschen für die Verleugnung 
des Irdischen gewinnt; denn dann wird der Pfarrer in der Stim- 
mung sein, mit Wärme und Nachdruck, mit wirklicher Überzeu- 
gungskraft den Menschen zu schildern, wie selig die Entsagung 
und das Leiden ist, wie selig es ist, eine Anweisung auf eine andere 
Welt zu bekommen, ja daß das ,hört!' selig, selig, selig ist!" 
Welches Glück, daß wir nicht alle Pfarrer sind !6 

Man mag Kierkegaard vorwerfen, daß er vergessen habe, daß Unkraut 
und Weizen auch innerhalb des Christentums nebeneinander gedeihen; 
daß es unter den Gläubigen nicht nur Heilige, sondern stets auch Sün- 
der gibt; daß die Kirche in Knechtsgestalt und als Pilgerin ihren Weg 
6 Ebd. 



Josef Imbach 354 

geht - sein Grundanliegen ist trotzdem berechtigt und hat bis heute 
nichts von seiner Aktualität eingebüßt. Das Christentum braucht nicht 
Funktionäre, sondern Pioniere, nicht Beamte, sondern Propheten, nicht 
Schwätzer, sondern Täter. Denn der christliche Glaube, wie das Chri- 
stentum überhaupt, ist in erster Linie nicht eine Lehre, die man sich an- 
eignen kann, oder eine Gegebenheit, in die man hineingeboren wird, 
sondern eine Lebenshaltung, die es zu bezeugen gilt. 

Weitergabe einer Glaubenserfahrung 

Gewiß ergibt sich für den Christen immer wieder die Notwendigkeit, 
seinen Glauben sich und Andersdenkenden gegenüber zu begründen 
(vgl. 1 Petr 3,15); dies ist schon allein ein Gebot der intellektuellen Red- 
lichkeit. Seine Überzeugungskraft aber verliert das Christentum stets da, 
wo man es sozusagen als Resultat der Überredungskunst betrachtet. Mit 
einem Wort (und dies in Erinnerung gerufen zu haben, ist das große 
Verdienst Kierkegaards), es geht nicht darum, die Menschen zum Chri- 
stentum zu überreden, sondern sie von seiner befreienden Wahrheit zu 
überzeugen. 

Zeugnis ablegen - dies ist nicht nur ein Schlüsselbegriff zum Verständ- 
nis der kierkegaardschen Christentumskritik, sondern auch eines der 
wichtigsten Stichworte des christlichen Glaubens. 

Im theologischen Sinn versteht man unter Zeugnis die Weitergabe ei- 
ner Glaubenserfahrung an eine andere Person, damit auch sie zu dieser 
Erfahrung Zugang findet. Die Wahrheit des Zeugnisses beruht darauf, 
daß der Zeuge mit seiner ganzen Person, in Wort und Verhalten und al- 
len nur möglichen Widerständen zum Trotz, für seine Sendung eintritt. 

Illustrieren läßt sich das aufs eindrücklichste an Hand der Biographie 
jenes altbundlichen Propheten, über dessen Leben wir am besten unter- 
richtet sind: Jeremia. Im jugendlichen Alter zum Propheten berufen (Jer 
1,6), soll Jeremia auf Gottes Weisung hin auf Ehe und Familie (16,1 f.) 
und zeitweise sogar auf jede Teilnahme am öffentlichen Leben über- 
haupt verzichten (16,5-9). Weil er gegen die aufkommenden heidni- 
schen Sitten und den fortschreitenden Glaubensabfall seiner Zeitgenos- 
sen auftritt, wird er von diesen gemieden. Schließlich überwirft er sich 
mit dem König und wird mißhandelt und eingekerkert (37,11-21). Mit 
seinem ganzen Leben steht der Prophet für Gottes Auftrag ein und legt 
so Zeugnis ab von seiner Sendung. 

Im Neuen Testament tauchen die Begriffe •Zeuge", •Zeugnis able- 
gen" und •bezeugen" in verschiedenen Zusammenhängen und in unter- 
schiedlicher Verwendung auf. 



Jesusnachfolge 355 

Für unsere Fragestellung ist zunächst einmal die Haltung Jesu von Be- 
deutung, der in die Welt kam, um •für die Wahrheit Zeugnis abzulegen" 
(Joh 18,37; vgl. 3,11.32f.). Aus der Sicht des Johannesevangeliums be- 
sitzt Jesu Selbstzeugnis deshalb einen unbestreitbaren Wert, weil es 
durch andere Zeugen bestätigt wird: durch den Täufer (1,6-8.15.19; 
3,26-34; 5,33-36); durch den Vater selbst (5,32.37; 8,18); durch den 
Geist (15,26). Dabei betont der vierte Evangelist hier vor allem den juri- 
dischen Charakter des Zeugnisses. Aber gleichzeitig unterstreicht er aus- 
drücklich und an mehreren Stellen, daß dieses Zeugnis durch Jesu Wir- 
ken bekräftigt wird: •Ich aber habe ein gewichtigeres Zeugnis als das 
des Johannes: die Werke, die mein Vater mir übertragen hat, damit ich 
sie zu Ende führe, diese Werke, die ich vollbringe, legen Zeugnis dafür 
ab, daß mich der Vater gesandt hat" (5,36). Auf die Frage, ob er der 
Messias sei, antwortet Jesus: •Ich habe es euch gesagt, aber ihr glaubt 
nicht. Die Werke, die ich im Namen meines Vaters vollbringe, legen Zeug- 
nis für mich ab" (10,25). Hier wird der Schritt von der juridischen in die 
existentielle Sphäre vollzogen; die Lebenspraxis dient als Gradmesser 
für die Glaubwürdigkeit des Zeugen und damit als Kriterium für die 
Wahrheit seiner Lehre. 

Wir brauchen uns hier keine Gedanken darüber zu machen, ob das 
Wort •Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt und stirbt, bleibt es 
allein; wenn es aber stirbt, bringt es reiche Frucht" (12,24) auf den hi- 
storischen Jesus selbst zurückzuführen ist oder ihm vom Evangelisten in 
den Mund gelegt wurde; denn aufgrund der gesamten neutestamentli- 
chen Überlieferung kann kein verkünftiger Zweifel daran bestehen, daß 
Jesus sein Dasein als Dienst am Mitmenschen verstanden hat, und dies 
nicht nur bis zu seinem Tod, sondern auch mit seinem Tod konkret be- 
zeugt hat. 

Zwar fehlt der Begriff •Zeugnis ablegen" in der spezifischen Bedeu- 
tung, mit der das Johannesevangelium ihn ausfüllt, bei den ersten drei 
Evangelisten (Matthäus, Markus und Lukas) und in der neutestamentli- 
chen Briefliteratur7, nicht aber die damit gemeinte Sache, insofern dort 
die Jesusnachfolge die konkrete Weise des Zeugnisses darstellt. 

•Folgt mir nach!" Mit diesem Wort wendet sich Jesus an Simon und 
Andreas, an Jakobus und Johannes (Mk 1,17.20) und an Matthäus (Mt 

7 Bei Mt und Mk und in den Paulusbriefen wird der Begriff Zeugnis im juridischen Sinn 
verwendet: Zeugnis geben von Gottes Barmherzigkeit (Rom 3,21), von der Auferstehung 
Jesu (1 Kor 15,15), von seinem messianischen Wirken (Mt 8,4 parr; 10,18 parr; Mk 6,11), 
von der Glaubwürdigkeit der Haltung des Paulus (Rom 1,9; 9,1; 2 Kor 1,23; Phil 1,8; 
1 Thess 2,5.10). Nach Lk sind nur die Zwölf (Ausnahmen: Stephanus, Apg 22,20; Paulus, 
Apg 26,6) Zeugen (Lk 24,48; Apg 10,41), und zwar der Auferstehung Jesu, wie auch sei- 
nes irdischen Lebens (Apg 1,21-26). 



Josef Imbach 356 

9,9; vgl. Mk 2,14). Dabei ist allerdings zu beachten, daß die Nachfolge, 
zu der Jesus seine Jünger auffordert, sich grundsätzlich von der Bezie- 
hung unterscheidet, in welcher die Schüler damals zu einem Rabbi stan- 
den. Denn während sonst der Schüler bei einem Lehrer um Aufnahme 
nachsuchte, und dies in der Absicht, seinerseits ein Rabbi zu werden, be- 
ruft Jesus seine Jünger selber und nicht in der Absicht, sie zu Rabbinen 
auszubilden (vgl. Mt 23,8). Wesentlich ist die Bindung an Jesus und 
seine •Sache", die aber von seiner Person nicht zu trennen ist. Jesus ver- 
langt von den Seinen eine Entscheidung, die alle Halbheiten aus- 
schließt. Jesus nachfolgen heißt sein Schicksal teilen. Deutlich kommt 
das in dem (in der vorliegenden Form sicher nach Ostern formulierten) 
Wort zum Ausdruck: •Wer mein Jünger sein will, der verleugne sich 
selbst, nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach" (Mk 8,34). Nach- 
folge bedeutet demnach nicht nur Lebens-, sondern auch Leidensgemein- 
schaft mit Jesus, wobei mit Leiden zunächst die Ablehnung und der Wi- 
derstand gemeint sind, auf die die Jünger Jesu stoßen. 

Auf sehr drastische Weise mußte ja schon die erste Christengenera- 
tion erfahren, daß die Nachfolge Jesu und das Zeugnis für ihn Schwie- 
rigkeiten und Verfolgung nach sich ziehen: 

Nehmt euch vor den Menschen in acht! Denn sie werden euch vor 
die Gerichte bringen und in ihren Synagogen auspeitschen. Ihr 
werdet um meinetwillen vor Statthalter und Könige geführt, damit 
ihr vor ihnen und den Heiden Zeugnis ablegt. Wenn man euch vor 
Gericht stellt, macht euch keine Sorgen, wie und was ihr reden 
sollt. Nicht ihr werdet dann reden, sondern der Geist eures Vaters 
wird durch euch reden. Brüder werden einander dem Tod auslie- 
fern und Väter ihre Kinder, und die Kinder werden sich gegen ihre 
Eltern auflehnen und sie in den Tod schicken. Und ihr werdet um 
meines Namens willen von allen gehaßt werden; wer aber bis zum 
Ende standhaft bleibt, der wird gerettet (Mt 10,17-22). 

Hier spiegeln sich die Erfahrungen der Jesusjünger zur Zeit des Evange- 
listen Matthäus wider, die er Jesus als Vorhersage in den Mund legt. 

Was mit Jesusnachfolge letztlich gemeint ist, läßt sich am trefflichsten 
mit dem Begriff Martyrium umschreiben. Wörtlich bedeuten die griechi- 
schen Ausdrücke märtys (märtyros), martyria und martyrein nichts ande- 
res als Zeuge, Zeugnis und bezeugen. 

Der erste, der dieses Zeugnis mit seinem Blut besiegelte, ist der Dia- 
kon Stephanus (Apg 22,20; vgl. 6,8-7,60). Dieses Martyrium als Anneh- 
men des Todes Christi und damit als äußerster Akt der Liebe (vgl. Joh 
15,13) und höchster Ausdruck des Starkmuts, bildet den Ernst- und 



Jesusnachfolge 357 

Grenzfall für den Glaubenden. Es ist der Ernstfall, insofern der Glaube 
wesensmäßig die Bereitschaft einschließt, die Sache Jesu bis zum letz- 
ten, also selbst um den Preis des eigenen Lebens, zu bezeugen. Und es 
ist der Grenzfall, insofern (aufs ganze gesehen) nur wenige Christen tat- 
sächlich vor diese Blutprobe gestellt werden. 

Andererseits muß man sich darüber im klaren sein, daß es keine au- 
thentische Jesusnachfolge gibt ohne die Bereitschaft zum Martyrium. 

Im Regelfall geschieht die Hingabe des Lebens für Jesus und seine Sa- 
che in der tätigen Nachfolge, die, nach der Erfahrung des Paulus, ein le- 
benslängliches Absterben bedeutet: •Ich bin mit Christus gekreuzigt 
worden; nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir" (Gal 2,19; 
vgl. Rom 6,3-11). 

Es wäre ein grobes Mißverständnis, solche Nachfolge als Nachah- 
mung zu verstehen. Nachfolge bedeutet vielmehr persönliche Betroffen- 
heit angesichts ganz konkreter Situationen, die immer neu aus dem 
Glauben heraus zu bewältigen sind. Anders ausgedrückt, es geht um den 
Versuch, die eigene - persönliche und soziale - Lebenswirklichkeit ent- 
sprechend der Weisung und dem Beispiel Jesu zu gestalten. Solche 
Nachfolge hat schöpferischen Charakter. Sie unterscheidet sich von der 
bloßen Nachahmung gerade darin, daß die Botschaft Jesu unter den je- 
weiligen Lebensumständen zum Tragen kommt. Dafür hält schon das 
Neue Testament Beispiele bereit. Erinnert sei an die sogenannte •Ge- 
meinderegel" im ersten Evangelium: 

Wenn dein Bruder sündigt, dann geh zu ihm und weise ihn unter 
vier Augen zurecht. Hört er auf dich, so hast du deinen Bruder zu- 
rückgewonnen. Hört er aber nicht auf dich, dann nimm einen oder 
zwei Männer mit, denn jede Sache muß durch die Aussage von 
zwei oder drei Zeugen entschieden werden. Hört er auch auf sie 
nicht, dann sag es der Gemeinde. Hört er aber auch auf die Ge- 
meinde nicht, dann sei er für sie wie ein Heide oder Zöllner (Mt 
18,15-17). 

Dem Evangelisten zufolge geht diese Weisung auf Jesus selbst zurück. 
Historisch gesehen jedoch handelt es sich um eine spätere Aktualisie- 
rung des Liebesgebotes durch einen Gemeindeleiter oder durch den 
Evangelisten selbst - und insofern um kreative Jesusnachfolge. 

Kreative Jesusnachfolge 

Die wohl bekanntesten Beispiele solcher Jesusnachfolge stellen die Hei- 
ligen dar. In ihrer Vielzahl dokumentieren sie die ganze Bandbreite von 



Josef Imbach 358 

Möglichkeiten des Zeugnisses. Deshalb betrachten die Christen sie als 
ihre Vorbilder. 

Die Frage ist allerdings, ob diese Vorbilder nicht manchmal als Vor- 
wand herhalten müssen. Dies geschieht immer dann, wenn sie lediglich 
der Erbauung dienen und auf diese Weise ihrer kritischen Funktion be- 
raubt und gewissermaßen unschädlich gemacht werden. Tatsächlich ist 
die Versuchung groß, daß die Jesusnachfolger daran Gefallen finden, 
sich im Glanz •ihrer" Heiligen zu sonnen und darüber vergessen, daß je- 
des Vorbild gleichzeitig einen Vorwurf für jene darstellt, welche die tä- 
tige Nachfolge mit frommer Bewunderung verwechseln. 

Darauf hat seinerzeit schon der streitbare Katholik und Schriftsteller 
Georges Bernanos (1888-1948) in seiner Essaysammlung •Die großen 
Friedhöfe unter dem Mond" verwiesen. Unter anderem findet sich darin 
ein Kapitel mit der Überschrift •Predigt eines Atheisten am Fest der 
Kleinen Therese". Am Gedenktag dieser Heiligen läßt ein Pfarrer einen 
Gottesleugner die Festpredigt halten. Dieser ungläubige Redner äußert 
sich seinen gläubigen Mitbrüdern gegenüber so: 

Betbrüder und Betschwestern, ich finde es ganz richtig, daß ihr die 
Heiligen verehrt, und ich bin glücklich, daß der Herr Pfarrer mir 
erlaubt hat, meine Lobesworte den euren beizugesellen. Die Heili- 
gen gehören euch mehr als mir, weil ihr zusammen den gleichen 
Herrn anbetet. Ich finde es deshalb ganz natürlich, daß ihr euch 
untereinander für den Triumph beglückwünscht, den jene durch 
ein erhabenes Leben erlangt haben. Immerhin - verzeiht mir die- 
sen Einspruch - wird es mir schwer, zu glauben, sie hätten bloß 
darum so viel gelitten und so viel gekämpft, damit ihr euch heute 
diese Festlichkeit gestatten könnt... 
Ihr gleicht jenen sagenhaften Italienern, die auf das Signal zum 
Angriff warten; plötzlich reißt der Oberst seinen Säbel hoch, 
springt über die Brustwehr, rennt allein durch das Sperrfeuer mit 
dem Ruf: Avanti, avanti, während seine Leute, immer noch im al- 
ten Schützengraben kauernd, elektrisiert von so viel Heldenmut, 
mit leuchtenden Augen in die Hände klatschen: Bravo! Bravo! 
Bravissimo!8 

Bernanos hat nichts gegen jene, die sich am Beispiel der Heiligen er- 
bauen - aber er zeigt auch, daß nicht die bloße Erbauung allein, sondern 
das Zeugnis für Jesus Heilige hervorbringt, und daß dieses Zeugnis, ver- 

8 G. Bernanos, Predigt eines Atheisten am Fest der Kleinen Therese. Einsiedeln 1954, 10 und 
49. 



Jesusnachfolge 359 

standen als kreative Jesusnachfolge, unabdingbar zum Christsein ge- 
hört. 

Solches Zeugnis bewirkt zweifellos mehr als eine rein verbale Verkün- 
digung; ja diese wird erst durch jenes glaubwürdig. Dieser Ansicht ist 
auch der Verfasser des ersten Johannesbriefes, wenn er seine Leser er- 
mahnt: •Wir wollen nicht mit Wort und Zunge lieben, sondern in Tat 
und Wahrheit" (1 Joh3,18). 

Damit schließt sich der Kreis, insofern wir wieder an dem Punkt ange- 
langt sind, von dem unsere Überlegungen ausgingen. Theologisch gese- 
hen meinen Zeugnis und Nachfolge die gleiche Wirklichkeit. Sie sind 
eine Art der Mitteilung, die andere dazu veranlaßt, die Zeugen nach der 
Quelle zu fragen, aus der sie schöpfen und die ihre Existenz speist. 

Gewiß, die Verkündigung durch das Wort gehört zum Wesen des 
christlichen Glaubens. Weil diese aber bewußt auf die Ausweitung der 
Gemeinschaft zielt, neigt sie häufig - und häufig unbewußt - zum Tri- 
umphalismus und zur Apologetik. Sie ist darauf aus, Gegner argumenta- 
tiv zu widerlegen und vermittelt deshalb eher eine Außenansicht des 
Glaubens. 

Die Tatverkündigung hingegen will andere nicht zum Glauben überre- 
den, sondern sie vom Glauben überzeugen. Naturgemäß geht es hier we- 
niger darum, gegen jemanden eine Lehre zu verteidigen, als vielmehr 
darum, für jemanden Zeugnis abzulegen. 

Vermutlich bewirken die persönlichen Tatbeweise eines Martin Lu- 
ther King, einer Mutter Teresa oder eines Dom Helder Camara eben 
doch viel mehr als die Zensuren, welche die Glaubenshüter und Sitten- 
wächter offiziell und vielleicht etwas allzu vorschnell erteilen. Damit 
sollen Orthopraxis und Orthodoxie nicht gegeneinander ausgespielt 
werden; es stellt sich ja stets auch die Frage nach dem richtigen Han- 
deln. Aber die rechte Lehre vermag sich nur dann durchzusetzen, wenn 
jene, die sie verkünden, immer mehr zu dem werden, was sie sein soll- 
ten: Licht auf dem Berg und Salz der Erde (vgl. Mt 5,13 f.). 




