Der Weg der Freude

Die acht Seligpreisungen (I)*

Klemens Stock, Rom

Es ist fiir uns lebensnotwendig, daB wir Freude erleben und unseren
Mitmenschen Freude schenken. Ohne Freude wird uns das Leben zur
Last und werden wir unseren Mitmenschen zur Last. Wer immer nur ein
triibes, unfrohes und miBmutiges Gesicht macht, wer immer nur zu jam-
mern, zu klagen und zu kritisieren hat, macht auch seiner Umgebung
das Leben schwer, trigt nichts bei zu einem gliicklichen und gelungenen
menschlichen Zusammenleben. Wir brauchen Freude. Sie ist das Licht
und die tragende Kraft des Lebens.

Die Freude ist ein Gefiihl von verschiedener Stirke und Ausdrucks-
form. Sie geht von einem leisen Angesprochensein bis zu einer starken,
den ganzen Menschen durchdringenden Erschiitterung, von einer tiefen
stillen Freude bis zu einem lauten und jubelnden Aufjauchzen, von einem
fliichtigen Lacheln bis zu Weinen und Schluchzen vor Freude. Wir sind
nirgends so stark und lebendig gegenwirtig, leben so intensiv wie im Er-
leben der Freude.

Die Freude ist ein Gefiihl, sie ist aber kein leeres und grundloses Ge-
fuhl. Freude wird dort lebendig, wo Harmonie, Ubereinstimmung erfah-
ren wird — Ubereinstimmung zwischen dem, was ich wiinsche und brau-
che und dem, was ich erhalte und erreiche. Freude ist dort gegeben, wo
Bediirfnis, Mangel, Sehnsucht, Trennung iiberwunden wird, wo Hoff-
nungen und Wiinsche erfiillt werden, wo ich das habe und das tue, was
ich haben und tun méchte, wo das, was ich wiinsche, verwirklicht ist.
Diesen Wiinschen entsprechend gibt es verschiedene Quellen der
Freude, die hier unvollstindig und in bunter Folge aufgezihlt werden:
Wissen, Kénnen, Macht, gesichertes Leben, Gesundheit, Besitz, Schén-
heit, Erfolg, Anerkennung, alle Formen des gegliickten menschlichen
Zusammenlebens. Ob wir tatsidchlich Freude erleben, hingt wesentlich
auch davon ab, daB wir die Freude nicht durch iibertriebene Wiinsche

* In dem vorliegenden Durchgang dorch die Seligpreisungen, Der Weg der Freude, (1) soll
gezeigt werden, worin auf Seilen des Menschen das rechte Verhalten besteht. In einem
weiteren Beitrag, Der Gott der Freude (11), wird K. Stock, Professor am Biblicum in Rom,
die Seligpreisungen noch einmal behandeln ( Geist und Leben Nov./Dez. 1989). Er versucht
darin zu erldutern, was es heiBBt, daB letzte Ursache der Freude das Handeln Gottes ist.

Die Redaktion.



Seligpreisungen 361

und Erwartungen selber verhindern. Wer nicht féhig ist, das, was ihm
gegeben ist und was er erreicht hat, zu sehen und anzuerkennen und zu
schiitzen, wer das viele Gute und Schéne, das ihm begegnet, nicht wahr-
nimmt, wer immer nur das Schlechte oder Mangelhafte sieht, wer immer
noch mehr haben will und die anderen, die anscheinend mehr haben,
voll Arger beneidet, der steht sich selber im Wege und zerstort seine ei-
gene Freude. Ob wir Freude erfahren, hiangt auch weitgehend von uns
selber ab, von unserem Tun, von unseren Wiinschen und Anspriichen,
von unserer Weise, die Menschen und Dinge zu sehen und zu werten.
Wir stellen also fest: Wie wichtig die Freude ist, wie das Leben ohne sie
zur Last wird; wie sie die Frucht der Ubereinstimmung und das Zeichen
des Gelingens ist; wie sie wesentlich von unserem Tun und unserer Ein-
stellung abhéangt.

Uns Menschen, die immer schon auf der Suche nach der Freude sind,
bringt Jesus das Evangelium, d.h. die gute Botschaft, die Botschaft von
der Freude. Darin besteht sein erstes Anliegen: Er mochte uns Men-
schen davon iiberzeugen, daB} es fiir uns die vollkommene Freude gibt,
und er moéchte uns den Weg zu dieser Freude zeigen. Der Evangelist
Matthius macht dieses Anliegen Jesu ganz deutlich. In seinem Evange-
lium stellt er an den Beginn des 6ffentlichen Wirkens Jesu die Bergpre-
digt (Mt 5-7) und an den Beginn der Bergpredigt die acht Seligkeiten
(Mt 5,3-10). Achtmal hintereinander sagt Jesus, wer selig ist, wer sich
ganz gliicklich schitzen darf, wer allen Grund zu jauchzender, tiberstrd-
mender Freude hat. Seligkeit meint die unbegrenzte, ganz schattenlose
und erfiillte Freude. Die Zahl ,,acht symbolisiert himmlische Fiille.
Wenn Jesus also achtmal hintereinander Seligkeit verkiindet, dann
kommt darin zum Ausdruck, dafl er unbegrenzte iberstromende Freude
in unbegrenzter himmlischer Fiille anzukiindigen hat. Es geht ihm alles
darum, dal} wir uns diese Freude schenken lassen und dafl wir den Weg
zu ihr kennenlernen.

Jede Seligpreisung besteht aus drei Teilen. Am Beginn steht immer
die Seligpreisung selber. Im folgenden Teil wird angegeben, wem diese
Seligpreisung gilt (z. B. ,,die arm sind vor Gott“). Hier wird jeweils ein
bestimmtes menschliches Verhalten oder Handeln genannt. Im dritten
Teil wird der Grund angefiihrt, warum diese Menschen seliggepriesen
werden und allen Grund haben zu iiberstrdmender Freude. Hier nennt
Jesus immer ein Handeln, mit dem Gott auf das angegebene menschli-
che Verhalten und Handeln antwortet (z. B. ,,ihnen gehort das Himmel-
reich®). Jesus verkiindet also, was fiir uns Menschen das richtige Verhal-
ten ist, damit wir durch jenes Handeln Gottes erreicht werden, das fiir
uns der Grund unendlicher Freude ist.



Klemens Stock 362

Schon bei unseren einleitenden Uberlegungen haben wir festgestellt,
daB} es auch vom Handeln und der Einstellung eines Menschen abhingt,
welche Freude er erleben darf, und daB wir selber der Freude im Wege
stehen konnen. Damit wir das vermeiden und damit wir nicht die
Freude verfehlen, nennt uns Jesus ganz wesentliche Verhaltensweisen,
die uns zur Freude fiihren. Bei manchen von ihnen sehen wir es viel-
leicht nicht auf den ersten Blick, was sie mit der Freude zu tun haben.
Wir wollen erst einmal genau hinhéren, was Jesus uns zu sagen hat.
Dann kann es ihm auch gelingen, unsere Einsicht und unsere Augen zu
offnen. Wie wir sehen werden, spricht Jesus vom rechten Verhalten in
ganz wesentlichen Bereichen unseres alltiglichen Lebens.

Selig, die arm sind vor Gott

In der ersten Seligpreisung sagt Jesus: ,,Selig, die arm sind vor Gott (die
arm sind im Geiste), denn ihnen gehért das Himmelreich® (5, 3). Mit die-
sem Wort appelliert Jesus an den Geist des Menschen, an die Fihigkeit,
durch die es uns gegeben ist, wach und kritisch zu sein, uns nichts vorzu-
machen und uns auch nichts vormachen zu lassen, die Dinge zu durch-
schauen und sie so zu sehen, wie sie sind. Durch diesen wachen, kriti-
schen Sinn sollen wir erfassen und anerkennen, was ganz grundlegend
unsere tatsachliche Situation ist, da3 wir arm sind, arm sind vor Gott.
Der Weg zur Freude fiihrt nicht ans Ziel, wenn wir uns tduschen lassen
und Illusionen hingeben, wenn wir uns mit einer verkiirzten Sicht der
Wirklichkeit begniigen; er setzt voraus, dal wir unsere wahre Situation
kritisch durchschauen und anerkennen.

Arm - in dem Sinn, wie es hier verstanden wird - ist der Mensch, der
nicht nur wenig, sondern zu wenig hat, der iiber nicht geniigend Mittel
verfiigt, um sein Leben zu unterhalten, der auf die Hilfe anderer ange-
wiesen ist, um [eben zu kénnen. Arm ist derjenige, der sein Leben nicht
aus eigenen Mitteln und Kriften garantieren kann. Wenn er nur auf sich
selber gestellt ist, kann er nicht leben, geht er unfehlbar zugrunde. Sein
Leben hidngt davon ab, daBl ihm Hilfe zukommt.

Fiir Jesus ist unsere menschliche Situation fundamental davon ge-
kennzeichnet, dal wir vor Gott arm sind, daB} wir von Gott abhiingig
sind und auf ihn fiir unser Leben angewiesen sind, daB wir unser Leben
nicht garantieren konnen und es nicht frei verfiigend in der Hand ha-
ben. Wenn wir nur oberflichlich auf unsere Lage schauen, ist das nicht
sichtbar. DaB3 ich leben kann und daB ich gut leben kann, das hingt
doch von meiner Arbeit und meiner Leistung ab. Ich bezahle mit mei-



Seligpreisungen 363

nem wohlverdienten Geld, was ich fiir mein Leben brauche; und Gott
sei Dank kann man bei uns alles Lebensnotwendige kaufen. Ich bezahle
auch meine Kranken- und meine Altersversicherung; auch da bin ich
nicht auf Geschenke angewiesen.

Es ist sehr gut, daB wir in einem weiten Bereich fiir uns selber sorgen
konnen; wir sollen das tun und unseren Mitmenschen nicht ohne Not
zur Last fallen. Das darf uns aber nicht zu der Illusion verfiihren, dal}
wir die schlechthin Unabhingigen sind, die ihr Leben vollstindig in der
Hand haben, die alles verdienen und bezahlen kénnen und auf niemand
angewiesen sind. Schon im alltdglichen Leben gibt es vieles, was man
nicht kaufen und bezahlen kann, was wir nur als Geschenk erhalten
konnen und auch selber nicht verkaufen, sondern nur schenken kénnen:
Freundschaft, herzliche Zuneigung, Vertrauen, Treue, ehrliche Anteil-
nahme usw. Das alles kénnen wir nicht herstellen und nicht erzwingen;
wir sind darauf angewiesen, da3 es uns geschenkt wird.

Diese Abhingigkeit wird noch deutlicher, wenn wir nicht nur auf den
heutigen Tag und den jetzigen Augenblick, sondern auf den Anfang und
das Ende unseres Lebens, auf unsere Herkunft und Zukunft schauen.
Wenn ich nur einen Ausschnitt, etwa den heutigen Tag, in den Blick
nehme, mag es scheinen, daB ich mein Leben voll in der Hand habe, frei
dariiber verfiige und alles mir selber verdanke. Wenn ich aber mein
Blickfeld etwas erweitere und auf den Anfang und das Ende und das
., Betriebskapital“ meines Lebens schaue, dann werden auf einmal meine
fundamentalen Abhiingigkeiten sichtbar, wo ich nicht verfiigt habe und
auch nicht verfiigen kann.

Wenn etwas sicher und unbestreitbar ist, dann ist es die Tatsache, daf}
niemand von uns sich selber ins Dasein gerufen hat. Dal} wir tiberhaupt
da sind, das verdanken wir nicht uns selber, das haben wir nicht selber
verfiigt. Am Beginn unseres Daseins stehen unsere Eltern, aber dal} ge-
rade ich da bin, in meiner Eigenart, verschieden von meinen Geschwi-
stern und den anderen Menschen, das haben nicht sie ausgesucht, son-
dern sie haben mich so entgegengenommen, wie ich gekommen bin.
Unsere Herkunft verbirgt sich in einem geheimnisvollen Dunkel. Jeden-
falls ist das eine sicher, daB3 wir unsere Existenz nicht uns selber, unse-
rem Willen und unserer Leistung verdanken. Im Glauben an Gott, den
Schépfer, bekennen wir, daB wir, vermittelt durch die von Gott be-
stimmten Ordnungen der Natur, unsere Existenz nicht einem Zufall,
sondern Gott verdanken, daB3 wir da sind, weil er uns gewollt hat. Wir
sind ,,arm“, geniigen nicht uns selber, sind abhéngig von Gott.

Was fiir unsere Existenz gilt, das gilt auch fiir das ,,Betriebskapital*
unseres Lebens, fiir die Mittel, mit denen wir es bestreiten. Unser Leib



Klemens Stock 364

mit allen seinen Organen, unser Geist mit allen seinen Fihigkeiten — das
alles haben wir uns nicht selber gegeben; wir haben es mitbekommen,
geschenkt bekommen gleichsam als groBartiges ,,Startkapital“, mit dem
wir ,,wirtschaften kénnen in der Ausbildung und im Einsatz unserer
Fihigkeiten. Auch hier sind nicht unsere Eltern die Bestimmenden:
nicht sie haben uns gleichsam herausmodelliert, sondern haben uns ent-
gegengenommen und unsere weitere Entwicklung geférdert. Mit unserer
Existenz verdanken wir uns selber mit allen Fihigkeiten Gott, dem
Schépfer, und sind ihm deshalb Rechenschaft schuldig iiber das ,,Start-
und Betriebskapital“, das er uns gegeben hat. Wir verfehlen die Wahr-
heit, wenn wir uns selber als die unabhingigen Herrn sehen, die alles
sich selber verdanken und deshalb auch nach Belieben iiber sich verfii-
gen konnen.

Dasselbe gilt auch fiir die Menschheit insgesamt und ihr ,,Betriebska-
pital“: die Umwelt, die Natur, die ganze Schoépfung. Nicht wir Men-
schen haben sie ins Dasein gerufen, sie ist vor uns da, ist uns vorgege-
ben, vom Schopfer geschenkt und anvertraut. Wir diirfen und sollen mit
ihr ,,wirtschaften®. Wie abhingig wir von diesem ,,Betriebskapital“ sind,
wie wir es zu pflegen haben und nicht willkirlich mit ihm umgehen diir-
fen, das kann uns aufgehen, je mehr sich die Schiden unseres gewaltsa-
men Umgangs mit der Natur zeigen, je mehr wir unsere Umwelt, und
das heil3t die Giiter, von denen wir leben, vergiften.

Auch ein Blick auf unser Ende kann zeigen, wie abhingig wir sind.
Das Leben wird uns genommen, ob wir wollen oder nicht. Unser Be-
stimmen reicht nicht iiber dieses Leben hinaus. Mit leeren Handen kom-
men wir aus dem geheimisvollen Dunkel unseres Ursprungs und mit lee-
ren Hinden gehen wir in das geheimnisvolle Dunkel unseres Zieles. Wir
kénnen nur hoffen und vertrauven, daB der Schopfer, der dieses Leben
geschenkt hat, uns nicht im Tode untergehen 148t, sondern uns unver-
géngliches, todiiberlegenes Leben schenkt. Wir sind arm, wir sind auf
seine Macht und Giite angewiesen.

Arm sein im Geiste, arm sein vor Gott bedeutet also, daB wir unsere
fundamentale Abhingigkeit von Gott anerkennen und damit der Wahr-
heit die Ehre geben. Wir sollen uns nicht in Hochmut und Verblendung
als die unabhingigen, souverdnen Herren aufspielen, die niemand etwas
zu verdanken haben und ihr Leben vollstindig im Griff haben. Wir sol-
len dazu stehen, daB wir unsere Existenz und das ganze ,,Betriebskapi-
tal“ unseres Lebens von Gott haben, und bereit sein, ihm Rechenschaft
zu geben von unserer Verwaltung. Wir sollen anerkennen, daB wir fiir
unser Ende und Ziel ganz auf Gott angewiesen sind.



Seligpreisungen 365

Die Armut im Geiste f#llt nicht zusammen mit der materiellen Armut.
Einer der materiell arm ist, nicht geniigend Mittel hat, um sein Leben zu
fristen, ist nicht notwendig auch arm im Geiste. Auch er kann Gott ganz
vergessen, voll Neid auf die Reichen schauen und alle Hoffnung auf die
materiellen Mittel setzen. Andererseits ist auch zu sehen, daB der Uber-
fluB an materiellen Giitern die Armut im Geiste nicht fordert. Er verlei-
tet uns dazu, da wir nur auf den heutigen Tag schauen, an dem wir an-
scheinend fiir alles sorgen konnen und niemand etwas zu verdanken
haben. Es sieht so aus: Wir haben alles selber in der Hand und wir brau-
chen Gott nicht. Warum sollen wir uns fragen, wo denn alles herkommt?
Es ist doch alles da. Der UberfluB schafft leicht Illusionen, fiihrt zu ei-
ner falschen Unabhingigkeit, 148t Gott vergessen und fordert die Un-
dankbarkeit.

Ein Armer wird sonst bedauert. Jesus preist die Armen im Geiste se-
lig; sie haben allen Grund zu iiberstrémender Freude. Weil sie ihre Ar-
mut anerkennen, sind sie auch Gott dankbar, setzen ihre Hoffnung auf
ihn, sind bereit, sich von ihm weiter beschenken zu lassen. Nicht ihre
Armut als solche, aber das, was Gott ihnen bereits bestimmt hat, ist der
eigentliche Grund zur Freude. Gott zwingt seine Gaben nicht auf. Er
schenkt dem, der sich von ihm beschenken 14aBt. Wer sich mit dem, tiber
das er selbst verfiigen kann, begniigt, der ist fiir das Geschenk Gottes
und die Freude nicht bereit. Daher macht uns Jesus darauf aufmerksam:
Selig, die arm sind vor Gott.

Selig die Trauernden

In dieser Seligpreisung werden Gegensitze verbunden. Trauer ist
doch das Gegenteil von Freude. Freude begleitet die Erfahrung von
Ubereinstimmung und Erfillung. Trauer meint Leid und Schmerz ange-
sichts von Zerstérung und Verlust.

Die Heilige Schrift nennt als Ursachen der Trauer am hiufigsten den
Tod (z.B. Gen 23,2; 50,3; Mt 9,15; Offb 21,4), dann Zerstérung und
Verwiistung (z.B. Neh 1,4; Joel 1,8f), Krankheit (Ps 35,13f) und Leid
(Sir 7,34; vgl. Rém 12,15) von Mitmenschen und die Siinde. Es sind die
gleichen Ursachen, die wir aus unserer Erfahrung kennen und die uns
schwer zu schaffen machen; der Tod nichster Angehdriger, vielleicht in
jungen Jahren und ganz plotzlich, etwa durch einen todlichen Unfall;
die schwere Krankheit lieber Mitmenschen, die immer weiter schreitet
und der keine menschliche Kunst gewachsen ist; Unvernunft und Unbe-
lehrbarkeit, wenn wir mitansehen miissen, wie uns nahestehende Men-



Klemens Stock 366

schen in ihr Ungliick rennen und sich nichts sagen lassen. Nicht jeder
seelische Schmerz und jedes seelische Leid ist Trauer. Der Schmerz, den
wir erleben, wenn uns selber ein Ungliick zust6Bt, wenn wir selber krank
sind, ist keine Trauer. Trauer ist Anteilnahme am Ungliick anderer, von
dem ich wegen meiner herzlichen Verbundenheit mit ihnen mitbetroffen
bin. Sie setzt eine lebendige persénliche Beziehung mit den betreffenden
Menschen voraus. Je herzlicher und tiefer diese Beziehung ist, je niher
wir einander stehen, desto stirker ist auch die Trauer, desto mehr sind
wir von ihrem Leid betroffen. Und je zahlreicher diese starken Bezie-
hungen sind, desto mehr sind wir der Trauer ausgesetzt. Man kann die
Trauer eine Form der Nichstenliebe nennen, bei der wir dem anderen
nicht aktiv helfen, ihn aber auch nicht in seinem Leid allein lassen, son-
dern es mit ihm teilen.

In der Trauer erfahren wir auBerdem, wie anfillig, zerbrechlich und
vergdnglich unser menschliches Leben ist, auch wie enge Grenzen unse-
rem menschlichen Kdnnen gezogen sind, wie wir weithin hilflos und
ohnmichtig sind. Ganz augenfillig ist das bei der Trauer iiber den Tod
eines lieben Menschen. Wir kénnen nichts daran dndern. Aller Protest
und alle Rebellion hilft nichts. Wir kénnen nur die Wunde ertragen, und
die GroBle der Wunde verweist auf den Grad der Verbundenheit. Auch
die Trauer iiber die Siinde ist ein Ausdruck der Liebe. Ein Mensch, der
sich um Gott nicht kiimmert, wird weder iiber seine eigenen Siinden
noch iiber die Siinden anderer trauern. Unser Verhiltnis zu Gott ist im-
mer bedroht von unseren Schwichen, von unserem bosen Willen und
unserem Versagen. Je stirker und je personlicher wir mit Gott verbun-
den sind, desto mehr werden wir von dem tatséchlichen Versagen betrof-
fen sein. Das Trauern ist ein Erleiden, das die Folge ist von herzlicher,
persdnlicher Verbundenheit und der ganzen Zerbrechlichkeit unserer
menschlichen Situation.

Wir Menschen kénnen die Trauer vermeiden und verweigern. Je mehr
wir in uns selber abgeschlossen sind, je schwicher wir mit unseren Mit-
menschen verbunden sind, je weniger wir von Leid und Tod unserer
Mitmenschen wissen wollen, desto weniger werden wir von der Trauer
erreicht werden. Dieses Sich-Verweigern und dieses Hartsein ist eine
Form des Egoismus: Ich will meine Ruhe haben. Ich will vom Leid der
anderen, von der menschlichen Vergiinglichkeit und Ohnmacht nichts
wissen. Ich will ungestort meine Wege gehen (vgl. Offb 18,7). Jesus
preist die Trauernden selig. Wer sich vom Leid der Mitmenschen und
von der Vergénglichkeit dieses irdischen Lebens erschiittern 148t, der ist
zutiefst dariiber aufgeschlossen, den Trost Gottes, die totale Verwand-
lung dieser Situation in vollkommener Seligkeit zu erfahren.



Seligpreisungen 367

Selig, die keine Gewalt anwenden

Bei der ersten Seligpreisung ging es um das Verhiltnis zu Gott, daB
wir unsere umfassende Abhingigkeit von ihm anerkennen. Die zweite
betraf unser Verhalten zum Leid der Mitmenschen. In der dritten geht es
um das Verhalten zum Nichsten besonders bei Spannungen und in
Konfliktfillen. Das ,,Selig die Sanftmiitigen“ wird auch ibersetzt: ,,Se-
lig, die keine Gewalt anwenden!* Hier sind nicht Menschen gemeint,
die vollig passiv sind und einfach alles mit sich geschehen lassen. Das
Wort spricht auch nicht von Menschen, die kein Temperament haben,
energielos und lahm sind; schon eher von Menschen, die ihr Tempera-
ment ziigeln und in der Hand haben. Bei der Haltung, die Jesus hier se-
ligpreist, kommt es nicht zuerst darauf an, was wir fiir unsere Mitmen-
schen tun, sondern auf das, was wir ihnen gegeniiber unterlassen (vgl:
keine Gewalt anwenden). Fiir die Sanftmut, die im Neuen Testament zu-
sammen mit der Demut (Mt 11,29; Eph 4,2), der Selbstbeherrschung
(Gal 5,23) und der GroBmut (Eph 4,2; Kol 3, 12) genannt wird, ist kenn-
zeichnend die grundsitzliche und liebevolle Anerkennung der Person
des Mitmenschen und die Beherrschung der eigenen Emotionen und Stre-
bungen. Der Sanftmiitige gibt dem Mitmenschen Raum, 1463t ihn gelten
in seiner personlichen Eigenart, will ihn nicht nach eigenen Vorstellun-
gen zurechtmachen. Er anerkennt ihn als gleichwertig, will ihn nicht un-
ter sich sehen, sondern weifl ihn auf der gleichen Ebene (vgl.: du sollst
deinen Nichsten lieben wie dich selbst). Er begegnet seinem Néchsten
mit Ruhe, Wohlwollen und Anerkennung und weil seine Emotionen
wie Wut, Zorn, Neid, Uberheblichkeit, Ablehnung usw. zu beherrschen.

Die Sanftmut ist von groBter Bedeutung fiir ein harmonisches und
friedliches, menschliches Zusammenleben. Wir brauchen nur zu iiberle-
gen, wie die Haltungen, die ihr entgegenstehen z.B. Uberheblichkeit,
Kritiksucht, Unbeherrschtheit Gegensitze schaffen und vertiefen und
Einheit und Zusammenhalt unmdglich machen. Sie ist auch besonders
notwendig, wo es darum geht, einen andern auf seine Fehler aufmerk-
sam zu machen (Gal 6,1; 1 Tim 2,25). Das Versagen anderer ist oft der
Grund fiir Uberheblichkeit und Selbstgerechtigkeit, und die Korrektur
kann auf der einen Seite AnlaB werden zur AnmafBlung und falschen Si-
cherheit und auf der anderen Seite zu Verdemiitigung und Bitterkeit.
Wer in diesem Fall sanftmiitig handelt, der ist sich seiner eigenen
Schwiche bewuBt, fithrt sich nicht besser und iiberlegen auf, sondern
behandelt den, der gefehlt hat, von gleich zu gleich, von Bruder zu Bru-
der.



Klemens Stock 368

Paulus zihlt die Sanftmut zu den wesentlichen Gaben des HI. Geistes
(Gal 5,23). Durch keine andere Eigenschaft wird Jesus so hiufig ge-
kennzeichnet wie durch die Sanftmut (Mt 11,29; 21,5; 2 Kor 10, ).
Schon das kann uns zeigen, wie wichtig sie ist und wie wir sie nicht
durch bloBe menschliche Anstrengung erlangen konnen. Aber ohne un-
ser Mithen wird sie uns auch nicht vom Geist Gottes geschenkt. Es ver-
langt viel Kraft und Reife, sanftmiitig zu sein. Diese beherrschte und re-
spektvolle Giite gegeniiber allen Mitmenschen hilft aber, viele Konflikte
zu 18sen und den Frieden zu wahren, und ist damit schon ein Grund der
Freude.

Selig, die hungern und diirsten nach der Gerechtigkeit

Hunger und Durst bezeichnen normalerweise das spontane, elemen-
tare und starke Verlangen, sich Speise und Trank zu verschaffen und da-
mit das Leben zu sichern. Jesus sagt in dieser Seligpreisung, wir sollen
nicht nur nebenbei und hin und wieder, sondern so spontan und radikal
auf die Gerechtigkeit aus sein. Natiirlich muB bestimmt werden, was er
mit Gerechtigkeit meint. Um es gleich vorwegzunehmen: Jesus spricht
hier nicht von den sogenannten Gerechtigkeitsfanatikern, die darauf
achten, daf} die anderen gerecht handeln, daB es iiberall genau korrekt
und gerecht zugeht und daB ihnen selbst und auch anderen kein Un-
recht geschieht.

Gerechtigkeit meint das eigene rechte Handeln. Nach der Verkiindi-
gung Jesu ist das menschliche Handeln richtig, wenn es dem Willen Got-
tes folgt. So sagt er: ,,Nicht jeder, der zu mir sagt: Herr! Herr! wird in
das Himmelreich eingehen, sondern wer den Willen meines Vaters im
Himmel tut” (Mt 7,21). Der Wille des Vaters wird durch die Verkiindi-
gung Jesu bekannt. Dies geschieht besonders auch in der Bergpredigt,
wo Jesus ausfiihrt, was rechtes Verhalten gegeniiber den Mitmenschen
(5,21-48), gegeniiber Gott (6,1-18) und gegeniiber den materiellen Din-
gen (6,19-34) ist. Klug ist der Mann, der die Worte Jesu hort und da-
nach handelt (7,24). Gerechtigkeit meint also nicht nur einen Teil des
rechten Handelns, z.B. die soziale Gerechtigkeit, sondern meint das
rechte Handeln insgesamt, im Bereich aller Beziehungen, in denen wir
stehen.

Jesus preist diejenigen selig, denen es ein elementares und innerstes
Anliegen ist, recht zu handeln, dem Willen Gottes zu folgen, wie er von
Jesus verkiindet wird. Es geniigt nicht, gleichsam nur passiv die Abhin-
gigkeit von Gott und die Verantwortung von Gott anzuerkennen (Armut



Seligpreisungen 369

im Geiste). Aus ihr folgt und zu ihr gehort das entschiedene Streben,
den Willen Gottes zu tun. Jesus zeigt das als Weg zur Freude. Mit dem
Einsatz fir das rechte Handeln ist nicht nur Miihe und Anstrengung,
sondern auch Freude verbunden. Wer so handelt, bereitet sich aber auch
darauf vor, von Gott selber gesittigt zu werden.

Selig die Barmherzigen

Jesus stellt uns vor Augen das grofle Beispiel des barmherzigen Sama-
riters (Lk 10,30-37). Nicht von ihm gesucht, sondern an seinem Wege
begegnet ihm unvermutet der Mitmensch, der in Not und auf seine Hilfe
angewiesen ist. Der Mann, der als Opfer menschlicher Brutalitit halbtot
in der Wiiste am Weg liegt, ist dem Tod preisgegeben. Er kann nichts
mehr fiir sich selber tun, sondern hingt ganz von der Hilfe seiner Mit-
menschen ab. Er ist der klassische Fall des Menschen, der auf Barmher-
zigkeit angewiesen ist. Nach den Rédubern fillt er unter die Unbarmher-
zigen. Sie sehen ihn und gehen weiter. Jesus nennt nicht ihre Griinde.
Vielleicht haben sie Angst, in dieser gefdhrlichen Gegend selber unter
die Rduber zu fallen; vielleicht scheuen sie die Miihe und die Schere-
reien, die mit der Hilfe verbunden sind; vielleicht sind sie in groBer Eile,
haben ihr festes Programm und wollen keine Stérung. Jedenfalls — sie
sind ganz auf sich selbst und auf die eigenen Anliegen konzentriert, und
das macht ihr Herz hart. Fiir den Barmherzigen ist kennzeichnend, daf
er offene Augen hat und die Not des anderen sieht, daB3 er von Mitleid
gertihrt wird und alle anderen Uberlegungen zuriickstellt, daB er wirk-
sam hilft. Jesus zeigt an diesem Beispiel, was Nichstenliebe ist (vgl. Lk
10,25-29). Er zéhlt die Barmherzigkeit zu den wichtigsten Forderungen,
die Gott an den Menschen stellt (Mt 9,13; 12,7; 23,23). Barmherzig ist
derjenige, der nicht nur an sich selber denkt, sondern ein Herz hat fiir
die Notleidenden und ihnen nach Kriften hilft. Wie die Trauer ist auch
die Barmherzigkeit Anteilnahme am Leid des anderen. Zur Trauer ge-
hort die Erfahrung der menschlichen Machtlosigkeit, zur Barmherzig-
keit aber die tatkriftige Hilfe.

Eine Form der Barmherzigkeit, die von Jesus noch besonders hervor-
gehoben wird, ist das Verzeihen. Der Mitmensch, der mir Unrecht getan
hat und der bei mir in Schuld ist, hdngt ab von meiner Vergebung. Ohne
sie kann ein harmonisches Zusammenleben nicht wiederhergestellt wer-
den. Es ist unbarmherzig, die Verzeihung zu verweigern und dem ande-
ren sein Unrecht immer neu vorzuhalten (Mt 18,21-35; 6, 12).



Klemens Stock 370

Durch die Armut im Geiste anerkennen wir unsere Abhiingigkeit von
Gott. Als Barmherzige gehen wir in der rechten Weise um mit den Mit-
menschen, die von uns abhéngig und auf unsere Hilfe oder Verzeihung
angewiesen sind. Helfen und Verzeihen kann sehr miihsam sein, bereitet
aber fiir die Freude, die wir mit dem Erbarmen Gottes erfahren diirfen.
Nicht-Helfen und Nicht-Verzeihen belastet die Gemeinschaft und ver-
hindert die Freude.

Selig, die ein reines Herz haben

In dieser Seligpreisung sagt Jesus, wie es um das Herz des Menschen
bestellt sein soll. Unter ,,Herz* versteht die Hl. Schrift das Zentrum des
Menschen, den Ursprungsort von Denken, Wollen und Fiihlen, diese le-
bendige Mitte, in der das ganze bewulite Leben des Menschen gegen-
wirtig ist und die sein Handeln bestimmt. Diese Mitte soll ,,rein® sein,
das heift: sie soll mit Gott und mit seinem Willen iibereinstimmen. In
einer Auseinandersetzung iiber rein und unrein stellt Jesus fest: ,,Aus
dem Herzen kommen bdse Gedanken, Mord, Ehebruch, Unzucht, Dieb-
stahl, falsche Zeugenaussagen und Verleumdungen. Das ist es, was den
Menschen unrein macht™ (Mt 15, 19f). Bevor etwas durch die duBere Tat
verwirklicht wird, wird es im Herzen iiberlegt und angestrebt. Mit seiner
Aufzdhlung der schlechten Taten, die aus dem Herzen kommen, folgt Je-
sus den Zehn Geboten vom 5. bis 8. Gebot. Unrein macht also das, was
gegen das Gebot Gottes gerichtet ist, in dem sich der Wille Gottes aus-
spricht. Rein ist dementsprechend das, was mit dem Willen Gottes iiber-
einstimmt. Die ein reines Herz haben, stimmen schon im Herzen, im Be-
reich des Denkens, Wollens und Fiihlens, im Bereich der Haltung und
Einstellung und nicht erst im Bereich des Handelns mit dem Willen Got-
tes liberein. Bose Taten kdonnen aus Mangel an Gelegenheit, wegen du-
Berer Hindernisse oder innerer Schwiche unterbleiben. Auch ohne bése
Taten kann das Herz bdse sein, und dann ist es nicht der Ndhrboden fiir
Freude. Mit dem Herzen, mit unserer innersten Haltung und Uberzeu-
gung sollen wir auf Gott und entsprechend dem Gebot Gottes auf un-
sere Mitmenschen ausgerichtet sein. Diese Seligpreisung steht der ande-
ren ,,Selig, die hungern und diirsten nach der Gerechtigkeit* nahe. Bei
beiden geht es um die Orientierung an Gott und an seinem Willen, die
nicht nur im Tun (diirfte bei Hunger und Durst nach der Gerechtigkeit
im Vordergrund stehen), sondern auch im Herzen gegeben sein soll.



Seligpreisungen 371

Selig, die Frieden stiften

Bei dieser Seligpreisung ist die Aufmerksamkeit wieder auf das du-
Bere Handeln gerichtet. Die Arten der Beziehung, in der einzelne Men-
schen oder auch Gruppen von Menschen zueinander stehen, konnen wir
etwa so charakterisieren: das erbitterte Gegeneinander, das kiithle Ne-
beneinander, das lebendige Miteinander. Nur die letztgenannte Form
der Beziehung verdient den Namen Frieden. Sie ist ein hohes und ge-
fahrdetes Gut, dessen Erhaltung oder gar Wiederherstellung einen ho-
hen Einsatz erfordert. Es gibt so viele Mdglichkeiten, verschiedener An-
-sicht zu sein, gegeneinander zu stehen und die Menschen gegeneinander
aufzubringen. Alle Haltungen, die vorausgehend in den Seligpreisungen
genannt wurden, besonders die Sanftmut und die Barmherzigkeit, sind
notwendig fiir den Frieden. Wir brauchen nur daran zu denken, wie die
entgegengesetzten Haltungen: Uberheblichkeit, Gewaltitigkeit, das Feh-
len von Barmherzigkeit und Verzeihungsbereitschaft das lebendige Mit-
einander stéren und zerstoren. Der Dienst am Frieden, der aktive Ein-
satz dafiir setzt die in den anderen Seligpreisungen genannten Haltun-
gen voraus, lenkt sie auf ein Ziel und fa3t sie zusammen. Nicht umsonst
ist die Seligpreisung derer, die fiir den Frieden arbeiten, die letzte von
denen, die sich auf ein Tun beziehen. Die nichste und letzte gilt ja ei-
nem Erleiden, dem Verfolgtwerden.

Die Arbeit fiir den Frieden setzt voraus, dal3 man sich in seinem eige-
nen unmittelbaren Lebensbereich, beginnend bei der eigenen Familie,
fiir den Frieden einsetzt. Wer mit seinen eigenen Familienangehérigen
verfeindet ist, kann nicht iiberzeugend wirken, wenn er andere Personen
miteinander versdhnen will. Die Arbeit fiir den Frieden fingt nicht erst
dort an, wo er bereits zerbrochen ist. Besser ist es, wenn das Zerbrechen
einer guten Gemeinschaft vermieden wird. Es gilt, alles zu tun, was den
Frieden bewahren und fordern kann. Eine Gemeinschaft lebt von dem,
was aktiv und positiv in sie eingebracht wird. Wo der Friede zerbrochen
ist, kann er nur schwer wiederhergestellt werden. Dies wird nicht gelin-
gen, wenn die Streitenden gegeneinander rechtbehalten und den ande-
ren unterlegen sehen wollen. Beide Seiten missen ihr Gesicht wahren
kénnen. Das ist nur moglich, wenn sie sich als gleichwertig anerkennen
und zum Verzeihen bereit sind. Die Arbeit fiir den Frieden, dieses Mii-
hen um gelungene Gemeinschaft, um Ausgleich und Versdhnung ist
miihsam und nur mdglich, wenn sie von einer echten Nachstenliebe ge-
tragen wird. Aber nicht aus Feindschaft und Gleichgiiltigkeit, sondern
nur aus dem lebendigen Miteinander wichst Freude.



Klemens Stock 372

Selig, die verfolgt werden um der Gerechtigkeit willen

Neben der Seligpreisung der Trauernden wirkt diese letzte am mei-
sten paradox. Es ist ja kein Vergniigen, verfolgt zu werden und vom
Spott bis zum gewaltsamen Tod (vgl. 5,11; 23,34) alle Formen der Ab-
lehnung auf sich zu nehmen. Die vierte Seligpreisung galt denjenigen,
die hungern und diirsten nach der Gerechtigkeit (5,6). Dort schon haben
wir festgestellt, dal Gerechtigkeit das menschliche Handeln bedeutet,
das deswegen recht ist, weil es sich am Willen Gottes orientiert, wie er
durch Jesus verkiindet wird. Wer so handelt, wird von Jesus seliggeprie-
sen. Er darf aber nicht damit rechnen, daB3 er von allen Menschen dafiir
gelobt und anerkannt wird, sondern er muB sich auf Ablehnung einstel-
len. Jesus selber ist verfolgt worden; seine Jiinger kénnen nicht erwar-
ten, dal3 es ihnen besser ergeht als ihm (10,24f). Er gibt ihnen eine aus-
fiihrliche Unterweisung, wie sie sich in der Verfolgung verhalten sollen
(10,16-39). Sie sollen sich zwar um ein friedliches Auskommen mit allen
bemiihen (5,9), dies darf aber nicht auf Kosten der Treue zum Wort Jesu
gehen; sonst bringen sie keine Frucht (13,21). Wenn der Konflikt nicht
anders gelost werden kann, dann ist die Verfolgung zu ertragen. Um je-
den Preis ist an Jesus und seinem Wort festzuhalten, denn nur in der Ge-
meinschaft mit ihm kann das Leben gewonnen werden. Nicht die Ver-
folgung, aber dieses treue Festhalten an Jesus und die Gemeinschaft mit
ihm sind Grund zur Freude. Auch wenn mit den Verfolgern kein friedli-
ches Auskommen moglich ist, darf der Christ nicht mit Haf3 und Feind-
schaft auf ihr Verhalten antworten. Jesus verlangt von seinen Jiingern:
»Liebet eure Feinde und betet fiir die, die euch verfolgen* (5,44). Ge-
rade ein so intensiv negatives Verhiltnis, wie es mit der Verfolgung gege-
ben ist, darf von der Liebe und von dem lebendigen Austausch mit Gott
nicht ausgeschlossen sein.

Der Weg zur Freude

Wir haben eingangs festgestellt: Freude wird dort lebendig, wo Har-
monie, Ubereinstimmung erfahren wird, wo das, was ich wiinsche, ver-
wirklicht wird. Als Ziel unserer Wiinsche und Quellen der Freude haben
wir aufgezidhlt: Wissen, Kénnen, Macht, gesichertes Leben, Gesundheit,
Besitz, Schonheit, Erfolg, Anerkennung, alle Formen des gegliickten
menschlichen Zusammenlebens. Nach dem, was wir aus den Seligprei-
sungen erfahren, besteht fiir Jesus der Weg zur Freude nicht darin, daf3
wir diese Wiinsche direkt zu erfiillen suchen, uns um Erfolg, Besitz, An-
erkennung usw. bemiihen.



Seligpreisungen 373

In seinen Ausfithrungen stellt er in den Vordergrund das Bemiihen
um die Harmonie mit Gott und um die Harmonie mit den Mitmenschen.
Vier Seligpreisungen sind ausschlieBlich oder vorwiegend auf die Uber-
einstimmung mit Gott bezogen und vier auf die Ubereinstimmung mit
den Mitmenschen. Bei der Armut im Geiste geht es darum, daB ich
meine Abhingigkeit von Gott anerkenne; bei Hunger und Durst nach
der Gerechtigkeit und bei der Reinheit des Herzens darum, da8 ich die
Konsequenzen aus dieser Abhéngigkeit ziche und mich in meinem &uBe-
ren Tun, aber auch in meinem Herzen um die Ubereinstimmung mit
Gott und mit seinem Willen bemiihe. Die Verfolgung um der Gerechtig-
keit willen setzt voraus die unbedingte Treue zu Gott, auch wenn ich da-
fiir die Feindschaft der Menschen und gro3e Nachteile in Kauf nehmen
muB. Trauer, Sanftmut, Barmherzigkeit, Bemiihen um den Frieden sind
ausgerichtet auf die lebendige und harmonische Gemeinschaft mit den
Mitmenschen. Jesus geht an die Wurzeln. Die unabdingbare Vorausset-
zung fiir die Freude sieht er in der Harmonie mit Gott und mit den Mit-
menschen. Ohne sie, oder gar gegen sie, im Widerspruch und Streit mit
ihnen, kann es zwar Freuden und Vergniigungen, aber keine Seligkeit,
keine tiefe, bleibende, alles durchdringende Freude geben.

Die Ubereinstimmung mit Gott und mit den Mitmenschen ist in sich
schon Quelle der Freude und wird von uns als solche erfahren. Sie ist
aber auch die Vorbereitung und Voraussetzung dafiir, da wir vom
machtvollen und giitigen Wirken Gottes erreicht werden. Wir haben uns
das Leben nicht selber gegeben, sondern haben es von Gott empfangen.
Auch die Fiille des Lebens und der Freude kénnen wir uns nicht selber
geben, wir kénnen und sollen uns aber dafiir bereit machen. Dies ge-
schieht in dem Bemiihen um die Harmonie mit Gott und mit den Mit-
menschen. Jesus falBt diesen Weg zur Freude auch so zusammen: ,,Su-
chet zuerst das Reich Gottes und Gottes Gerechtigkeit; dann wird euch
alles andere dazugegeben™ (Mt 6,33).





