
Der Weg der Freude 
Die acht Seligpreisungen (I)* 

Klemens Stock, Rom 

Es ist für uns lebensnotwendig, daß wir Freude erleben und unseren 
Mitmenschen Freude schenken. Ohne Freude wird uns das Leben zur 
Last und werden wir unseren Mitmenschen zur Last. Wer immer nur ein 
trübes, unfrohes und mißmutiges Gesicht macht, wer immer nur zu jam- 
mern, zu klagen und zu kritisieren hat, macht auch seiner Umgebung 
das Leben schwer, trägt nichts bei zu einem glücklichen und gelungenen 
menschlichen Zusammenleben. Wir brauchen Freude. Sie ist das Licht 
und die tragende Kraft des Lebens. 

Die Freude ist ein Gefühl von verschiedener Stärke und Ausdrucks- 
form. Sie geht von einem leisen Angesprochensein bis zu einer starken, 
den ganzen Menschen durchdringenden Erschütterung, von einer tiefen 
stillen Freude bis zu einem lauten und jubelnden Aufjauchzen, von einem 
flüchtigen Lächeln bis zu Weinen und Schluchzen vor Freude. Wir sind 
nirgends so stark und lebendig gegenwärtig, leben so intensiv wie im Er- 
leben der Freude. 

Die Freude ist ein Gefühl, sie ist aber kein leeres und grundloses Ge- 
fühl. Freude wird dort lebendig, wo Harmonie, Übereinstimmung erfah- 
ren wird - Übereinstimmung zwischen dem, was ich wünsche und brau- 
che und dem, was ich erhalte und erreiche. Freude ist dort gegeben, wo 
Bedürfnis, Mangel, Sehnsucht, Trennung überwunden wird, wo Hoff- 
nungen und Wünsche erfüllt werden, wo ich das habe und das tue, was 
ich haben und tun möchte, wo das, was ich wünsche, verwirklicht ist. 
Diesen Wünschen entsprechend gibt es verschiedene Quellen der 
Freude, die hier unvollständig und in bunter Folge aufgezählt werden: 
Wissen, Können, Macht, gesichertes Leben, Gesundheit, Besitz, Schön- 
heit, Erfolg, Anerkennung, alle Formen des geglückten menschlichen 
Zusammenlebens. Ob wir tatsächlich Freude erleben, hängt wesentlich 
auch davon ab, daß wir die Freude nicht durch übertriebene Wünsche 

* In dem vorliegenden Durchgang durch die Seligpreisungen, Der Weg der Freude, (I) soll 
gezeigt werden, worin auf Seiten des Menschen das rechte Verhalten besteht. In einem 
weiteren Beitrag, Der Gott der Freude (II), wird K. Stock, Professor am Biblicum in Rom, 
die Seligpreisungen noch einmal behandeln (Geist und Leben Nov./Dez. 1989). Er versucht 
darin zu erläutern, was es heißt, daß letzte Ursache der Freude das Handeln Gottes ist. 

Die Redaktion. 



Seligpreisungen 361 

und Erwartungen selber verhindern. Wer nicht fähig ist, das, was ihm 
gegeben ist und was er erreicht hat, zu sehen und anzuerkennen und zu 
schätzen, wer das viele Gute und Schöne, das ihm begegnet, nicht wahr- 
nimmt, wer immer nur das Schlechte oder Mangelhafte sieht, wer immer 
noch mehr haben will und die anderen, die anscheinend mehr haben, 
voll Ärger beneidet, der steht sich selber im Wege und zerstört seine ei- 
gene Freude. Ob wir Freude erfahren, hängt auch weitgehend von uns 
selber ab, von unserem Tun, von unseren Wünschen und Ansprüchen, 
von unserer Weise, die Menschen und Dinge zu sehen und zu werten. 
Wir stellen also fest: Wie wichtig die Freude ist, wie das Leben ohne sie 
zur Last wird; wie sie die Frucht der Übereinstimmung und das Zeichen 
des Gelingens ist; wie sie wesentlich von unserem Tun und unserer Ein- 
stellung abhängt. 

Uns Menschen, die immer schon auf der Suche nach der Freude sind, 
bringt Jesus das Evangelium, d. h. die gute Botschaft, die Botschaft von 
der Freude. Darin besteht sein erstes Anliegen: Er möchte uns Men- 
schen davon überzeugen, daß es für uns die vollkommene Freude gibt, 
und er möchte uns den Weg zu dieser Freude zeigen. Der Evangelist 
Matthäus macht dieses Anliegen Jesu ganz deutlich. In seinem Evange- 
lium stellt er an den Beginn des öffentlichen Wirkens Jesu die Bergpre- 
digt (Mt 5-7) und an den Beginn der Bergpredigt die acht Seligkeiten 
(Mt 5,3-10). Achtmal hintereinander sagt Jesus, wer selig ist, wer sich 
ganz glücklich schätzen darf, wer allen Grund zu jauchzender, überströ- 
mender Freude hat. Seligkeit meint die unbegrenzte, ganz schattenlose 
und erfüllte Freude. Die Zahl •acht" symbolisiert himmlische Fülle. 
Wenn Jesus also achtmal hintereinander Seligkeit verkündet, dann 
kommt darin zum Ausdruck, daß er unbegrenzte überströmende Freude 
in unbegrenzter himmlischer Fülle anzukündigen hat. Es geht ihm alles 
darum, daß wir uns diese Freude schenken lassen und daß wir den Weg 
zu ihr kennenlernen. 

Jede Seligpreisung besteht aus drei Teilen. Am Beginn steht immer 
die Seligpreisung selber. Im folgenden Teil wird angegeben, wem diese 
Seligpreisung gilt (z. B. •die arm sind vor Gott"). Hier wird jeweils ein 
bestimmtes menschliches Verhalten oder Handeln genannt. Im dritten 
Teil wird der Grund angeführt, warum diese Menschen seliggepriesen 
werden und allen Grund haben zu überströmender Freude. Hier nennt 
Jesus immer ein Handeln, mit dem Gott auf das angegebene menschli- 
che Verhalten und Handeln antwortet (z. B. •ihnen gehört das Himmel- 
reich"). Jesus verkündet also, was für uns Menschen das richtige Verhal- 
ten ist, damit wir durch jenes Handeln Gottes erreicht werden, das für 
uns der Grund unendlicher Freude ist. 



Klemens Stock 362 

Schon bei unseren einleitenden Überlegungen haben wir festgestellt, 
daß es auch vom Handeln und der Einstellung eines Menschen abhängt, 
welche Freude er erleben darf, und daß wir selber der Freude im Wege 
stehen können. Damit wir das vermeiden und damit wir nicht die 
Freude verfehlen, nennt uns Jesus ganz wesentliche Verhaltensweisen, 
die uns zur Freude führen. Bei manchen von ihnen sehen wir es viel- 
leicht nicht auf den ersten Blick, was sie mit der Freude zu tun haben. 
Wir wollen erst einmal genau hinhören, was Jesus uns zu sagen hat. 
Dann kann es ihm auch gelingen, unsere Einsicht und unsere Augen zu 
öffnen. Wie wir sehen werden, spricht Jesus vom rechten Verhalten in 
ganz wesentlichen Bereichen unseres alltäglichen Lebens. 

Selig, die arm sind vor Gott 

In der ersten Seligpreisung sagt Jesus: •Selig, die arm sind vor Gott (die 
arm sind im Geiste), denn ihnen gehört das Himmelreich" (5,3). Mit die- 
sem Wort appelliert Jesus an den Geist des Menschen, an die Fähigkeit, 
durch die es uns gegeben ist, wach und kritisch zu sein, uns nichts vorzu- 
machen und uns auch nichts vormachen zu lassen, die Dinge zu durch- 
schauen und sie so zu sehen, wie sie sind. Durch diesen wachen, kriti- 
schen Sinn sollen wir erfassen und anerkennen, was ganz grundlegend 
unsere tatsächliche Situation ist, daß wir arm sind, arm sind vor Gott. 
Der Weg zur Freude führt nicht ans Ziel, wenn wir uns täuschen lassen 
und Illusionen hingeben, wenn wir uns mit einer verkürzten Sicht der 
Wirklichkeit begnügen; er setzt voraus, daß wir unsere wahre Situation 
kritisch durchschauen und anerkennen. 

Arm - in dem Sinn, wie es hier verstanden wird - ist der Mensch, der 
nicht nur wenig, sondern zu wenig hat, der über nicht genügend Mittel 
verfügt, um sein Leben zu unterhalten, der auf die Hilfe anderer ange- 
wiesen ist, um leben zu können. Arm ist derjenige, der sein Leben nicht 
aus eigenen Mitteln und Kräften garantieren kann. Wenn er nur auf sich 
selber gestellt ist, kann er nicht leben, geht er unfehlbar zugrunde. Sein 
Leben hängt davon ab, daß ihm Hilfe zukommt. 

Für Jesus ist unsere menschliche Situation fundamental davon ge- 
kennzeichnet, daß wir vor Gott arm sind, daß wir von Gott abhängig 
sind und auf ihn für unser Leben angewiesen sind, daß wir unser Leben 
nicht garantieren können und es nicht frei verfügend in der Hand ha- 
ben. Wenn wir nur oberflächlich auf unsere Lage schauen, ist das nicht 
sichtbar. Daß ich leben kann und daß ich gut leben kann, das hängt 
doch von meiner Arbeit und meiner Leistung ab. Ich bezahle mit mei- 



Seligpreisungen 363 

nem wohlverdienten Geld, was ich für mein Leben brauche; und Gott 
sei Dank kann man bei uns alles Lebensnotwendige kaufen. Ich bezahle 
auch meine Kranken- und meine Altersversicherung; auch da bin ich 
nicht auf Geschenke angewiesen. 

Es ist sehr gut, daß wir in einem weiten Bereich für uns selber sorgen 
können; wir sollen das tun und unseren Mitmenschen nicht ohne Not 
zur Last fallen. Das darf uns aber nicht zu der Illusion verführen, daß 
wir die schlechthin Unabhängigen sind, die ihr Leben vollständig in der 
Hand haben, die alles verdienen und bezahlen können und auf niemand 
angewiesen sind. Schon im alltäglichen Leben gibt es vieles, was man 
nicht kaufen und bezahlen kann, was wir nur als Geschenk erhalten 
können und auch selber nicht verkaufen, sondern nur schenken können: 
Freundschaft, herzliche Zuneigung, Vertrauen, Treue, ehrliche Anteil- 
nahme usw. Das alles können wir nicht herstellen und nicht erzwingen; 
wir sind darauf angewiesen, daß es uns geschenkt wird. 

Diese Abhängigkeit wird noch deutlicher, wenn wir nicht nur auf den 
heutigen Tag und den jetzigen Augenblick, sondern auf den Anfang und 
das Ende unseres Lebens, auf unsere Herkunft und Zukunft schauen. 
Wenn ich nur einen Ausschnitt, etwa den heutigen Tag, in den Blick 
nehme, mag es scheinen, daß ich mein Leben voll in der Hand habe, frei 
darüber verfüge und alles mir selber verdanke. Wenn ich aber mein 
Blickfeld etwas erweitere und auf den Anfang und das Ende und das 
•Betriebskapital" meines Lebens schaue, dann werden auf einmal meine 
fundamentalen Abhängigkeiten sichtbar, wo ich nicht verfügt habe und 
auch nicht verfügen kann. 

Wenn etwas sicher und unbestreitbar ist, dann ist es die Tatsache, daß 
niemand von uns sich selber ins Dasein gerufen hat. Daß wir überhaupt 
da sind, das verdanken wir nicht uns selber, das haben wir nicht selber 
verfügt. Am Beginn unseres Daseins stehen unsere Eltern, aber daß ge- 
rade ich da bin, in meiner Eigenart, verschieden von meinen Geschwi- 
stern und den anderen Menschen, das haben nicht sie ausgesucht, son- 
dern sie haben mich so entgegengenommen, wie ich gekommen bin. 
Unsere Herkunft verbirgt sich in einem geheimnisvollen Dunkel. Jeden- 
falls ist das eine sicher, daß wir unsere Existenz nicht uns selber, unse- 
rem Willen und unserer Leistung verdanken. Im Glauben an Gott, den 
Schöpfer, bekennen wir, daß wir, vermittelt durch die von Gott be- 
stimmten Ordnungen der Natur, unsere Existenz nicht einem Zufall, 
sondern Gott verdanken, daß wir da sind, weil er uns gewollt hat. Wir 
sind •arm", genügen nicht uns selber, sind abhängig von Gott. 

Was für unsere Existenz gilt, das gilt auch für das •Betriebskapital" 
unseres Lebens, für die Mittel, mit denen wir es bestreiten. Unser Leib 



Klemens Stock 364 

mit allen seinen Organen, unser Geist mit allen seinen Fähigkeiten - das 
alles haben wir uns nicht selber gegeben; wir haben es mitbekommen, 
geschenkt bekommen gleichsam als großartiges •Startkapital", mit dem 
wir •wirtschaften" können in der Ausbildung und im Einsatz unserer 
Fähigkeiten. Auch hier sind nicht unsere Eltern die Bestimmenden; 
nicht sie haben uns gleichsam herausmodelliert, sondern haben uns ent- 
gegengenommen und unsere weitere Entwicklung gefördert. Mit unserer 
Existenz verdanken wir uns selber mit allen Fähigkeiten Gott, dem 
Schöpfer, und sind ihm deshalb Rechenschaft schuldig über das •Start- 
und Betriebskapital", das er uns gegeben hat. Wir verfehlen die Wahr- 
heit, wenn wir uns selber als die unabhängigen Herrn sehen, die alles 
sich selber verdanken und deshalb auch nach Belieben über sich verfü- 
gen können. 

Dasselbe gilt auch für die Menschheit insgesamt und ihr •Betriebska- 
pital": die Umwelt, die Natur, die ganze Schöpfung. Nicht wir Men- 
schen haben sie ins Dasein gerufen, sie ist vor uns da, ist uns vorgege- 
ben, vom Schöpfer geschenkt und anvertraut. Wir dürfen und sollen mit 
ihr •wirtschaften". Wie abhängig wir von diesem •Betriebskapital" sind, 
wie wir es zu pflegen haben und nicht willkürlich mit ihm umgehen dür- 
fen, das kann uns aufgehen, je mehr sich die Schäden unseres gewaltsa- 
men Umgangs mit der Natur zeigen, je mehr wir unsere Umwelt, und 
das heißt die Güter, von denen wir leben, vergiften. 

Auch ein Blick auf unser Ende kann zeigen, wie abhängig wir sind. 
Das Leben wird uns genommen, ob wir wollen oder nicht. Unser Be- 
stimmen reicht nicht über dieses Leben hinaus. Mit leeren Händen kom- 
men wir aus dem geheimisvollen Dunkel unseres Ursprungs und mit lee- 
ren Händen gehen wir in das geheimnisvolle Dunkel unseres Zieles. Wir 
können nur hoffen und vertrauen, daß der Schöpfer, der dieses Leben 
geschenkt hat, uns nicht im Tode untergehen läßt, sondern uns unver- 
gängliches, todüberlegenes Leben schenkt. Wir sind arm, wir sind auf 
seine Macht und Güte angewiesen. 

Arm sein im Geiste, arm sein vor Gott bedeutet also, daß wir unsere 
fundamentale Abhängigkeit von Gott anerkennen und damit der Wahr- 
heit die Ehre geben. Wir sollen uns nicht in Hochmut und Verblendung 
als die unabhängigen, souveränen Herren aufspielen, die niemand etwas 
zu verdanken haben und ihr Leben vollständig im Griff haben. Wir sol- 
len dazu stehen, daß wir unsere Existenz und das ganze •Betriebskapi- 
tal" unseres Lebens von Gott haben, und bereit sein, ihm Rechenschaft 
zu geben von unserer Verwaltung. Wir sollen anerkennen, daß wir für 
unser Ende und Ziel ganz auf Gott angewiesen sind. 



Seligpreisungen 365 

Die Armut im Geiste fällt nicht zusammen mit der materiellen Armut. 
Einer der materiell arm ist, nicht genügend Mittel hat, um sein Leben zu 
fristen, ist nicht notwendig auch arm im Geiste. Auch er kann Gott ganz 
vergessen, voll Neid auf die Reichen schauen und alle Hoffnung auf die 
materiellen Mittel setzen. Andererseits ist auch zu sehen, daß der Über- 
fluß an materiellen Gütern die Armut im Geiste nicht fördert. Er verlei- 
tet uns dazu, daß wir nur auf den heutigen Tag schauen, an dem wir an- 
scheinend für alles sorgen können und niemand etwas zu verdanken 
haben. Es sieht so aus: Wir haben alles selber in der Hand und wir brau- 
chen Gott nicht. Warum sollen wir uns fragen, wo denn alles herkommt? 
Es ist doch alles da. Der Überfluß schafft leicht Illusionen, führt zu ei- 
ner falschen Unabhängigkeit, läßt Gott vergessen und fördert die Un- 
dankbarkeit. 

Ein Armer wird sonst bedauert. Jesus preist die Armen im Geiste se- 
lig; sie haben allen Grund zu überströmender Freude. Weil sie ihre Ar- 
mut anerkennen, sind sie auch Gott dankbar, setzen ihre Hoffnung auf 
ihn, sind bereit, sich von ihm weiter beschenken zu lassen. Nicht ihre 
Armut als solche, aber das, was Gott ihnen bereits bestimmt hat, ist der 
eigentliche Grund zur Freude. Gott zwingt seine Gaben nicht auf. Er 
schenkt dem, der sich von ihm beschenken läßt. Wer sich mit dem, über 
das er selbst verfügen kann, begnügt, der ist für das Geschenk Gottes 
und die Freude nicht bereit. Daher macht uns Jesus darauf aufmerksam: 
Selig, die arm sind vor Gott. 

Selig die Trauernden 

In dieser Seligpreisung werden Gegensätze verbunden. Trauer ist 
doch das Gegenteil von Freude. Freude begleitet die Erfahrung von 
Übereinstimmung und Erfüllung. Trauer meint Leid und Schmerz ange- 
sichts von Zerstörung und Verlust. 

Die Heilige Schrift nennt als Ursachen der Trauer am häufigsten den 
Tod (z.B. Gen 23,2; 50,3; Mt 9,15; Offb 21,4), dann Zerstörung und 
Verwüstung (z.B. Neh 1,4; Joel l,8f), Krankheit (Ps 35,13 0 und Leid 
(Sir 7,34; vgl. Rom 12,15) von Mitmenschen und die Sünde. Es sind die 
gleichen Ursachen, die wir aus unserer Erfahrung kennen und die uns 
schwer zu schaffen machen; der Tod nächster Angehöriger, vielleicht in 
jungen Jahren und ganz plötzlich, etwa durch einen tödlichen Unfall; 
die schwere Krankheit lieber Mitmenschen, die immer weiter schreitet 
und der keine menschliche Kunst gewachsen ist; Unvernunft und Unbe- 
lehrbarkeit, wenn wir mitansehen müssen, wie uns nahestehende Men- 



Klemens Stock 366 

sehen in ihr Unglück rennen und sich nichts sagen lassen. Nicht jeder 
seelische Schmerz und jedes seelische Leid ist Trauer. Der Schmerz, den 
wir erleben, wenn uns selber ein Unglück zustößt, wenn wir selber krank 
sind, ist keine Trauer. Trauer ist Anteilnahme am Unglück anderer, von 
dem ich wegen meiner herzlichen Verbundenheit mit ihnen mitbetroffen 
bin. Sie setzt eine lebendige persönliche Beziehung mit den betreffenden 
Menschen voraus. Je herzlicher und tiefer diese Beziehung ist, je näher 
wir einander stehen, desto stärker ist auch die Trauer, desto mehr sind 
wir von ihrem Leid betroffen. Und je zahlreicher diese starken Bezie- 
hungen sind, desto mehr sind wir der Trauer ausgesetzt. Man kann die 
Trauer eine Form der Nächstenliebe nennen, bei der wir dem anderen 
nicht aktiv helfen, ihn aber auch nicht in seinem Leid allein lassen, son- 
dern es mit ihm teilen. 

In der Trauer erfahren wir außerdem, wie anfällig, zerbrechlich und 
vergänglich unser menschliches Leben ist, auch wie enge Grenzen unse- 
rem menschlichen Können gezogen sind, wie wir weithin hilflos und 
ohnmächtig sind. Ganz augenfällig ist das bei der Trauer über den Tod 
eines lieben Menschen. Wir können nichts daran ändern. Aller Protest 
und alle Rebellion hilft nichts. Wir können nur die Wunde ertragen, und 
die Größe der Wunde verweist auf den Grad der Verbundenheit. Auch 
die Trauer über die Sünde ist ein Ausdruck der Liebe. Ein Mensch, der 
sich um Gott nicht kümmert, wird weder über seine eigenen Sünden 
noch über die Sünden anderer trauern. Unser Verhältnis zu Gott ist im- 
mer bedroht von unseren Schwächen, von unserem bösen Willen und 
unserem Versagen. Je stärker und je persönlicher wir mit Gott verbun- 
den sind, desto mehr werden wir von dem tatsächlichen Versagen betrof- 
fen sein. Das Trauern ist ein Erleiden, das die Folge ist von herzlicher, 
persönlicher Verbundenheit und der ganzen Zerbrechlichkeit unserer 
menschlichen Situation. 

Wir Menschen können die Trauer vermeiden und verweigern. Je mehr 
wir in uns selber abgeschlossen sind, je schwächer wir mit unseren Mit- 
menschen verbunden sind, je weniger wir von Leid und Tod unserer 
Mitmenschen wissen wollen, desto weniger werden wir von der Trauer 
erreicht werden. Dieses Sich-Verweigern und dieses Hartsein ist eine 
Form des Egoismus: Ich will meine Ruhe haben. Ich will vom Leid der 
anderen, von der menschlichen Vergänglichkeit und Ohnmacht nichts 
wissen. Ich will ungestört meine Wege gehen (vgl. Offb 18,7). Jesus 
preist die Trauernden selig. Wer sich vom Leid der Mitmenschen und 
von der Vergänglichkeit dieses irdischen Lebens erschüttern läßt, der ist 
zutiefst darüber aufgeschlossen, den Trost Gottes, die totale Verwand- 
lung dieser Situation in vollkommener Seligkeit zu erfahren. 



Seligpreisungen 367 

Selig, die keine Gewalt anwenden 

Bei der ersten Seligpreisung ging es um das Verhältnis zu Gott, daß 
wir unsere umfassende Abhängigkeit von ihm anerkennen. Die zweite 
betraf unser Verhalten zum Leid der Mitmenschen. In der dritten geht es 
um das Verhalten zum Nächsten besonders bei Spannungen und in 
Konfliktfällen. Das •Selig die Sanftmütigen" wird auch übersetzt: •Se- 
lig, die keine Gewalt anwenden!" Hier sind nicht Menschen gemeint, 
die völlig passiv sind und einfach alles mit sich geschehen lassen. Das 
Wort spricht auch nicht von Menschen, die kein Temperament haben, 
energielos und lahm sind; schon eher von Menschen, die ihr Tempera- 
ment zügeln und in der Hand haben. Bei der Haltung, die Jesus hier se- 
ligpreist, kommt es nicht zuerst darauf an, was wir für unsere Mitmen- 
schen tun, sondern auf das, was wir ihnen gegenüber unterlassen (vgl: 
keine Gewalt anwenden). Für die Sanftmut, die im Neuen Testament zu- 
sammen mit der Demut (Mt 11,29; Eph 4,2), der Selbstbeherrschung 
(Gal 5,23) und der Großmut (Eph 4,2; Kol 3,12) genannt wird, ist kenn- 
zeichnend die grundsätzliche und liebevolle Anerkennung der Person 
des Mitmenschen und die Beherrschung der eigenen Emotionen und Stre- 
bungen. Der Sanftmütige gibt dem Mitmenschen Raum, läßt ihn gelten 
in seiner persönlichen Eigenart, will ihn nicht nach eigenen Vorstellun- 
gen zurechtmachen. Er anerkennt ihn als gleichwertig, will ihn nicht un- 
ter sich sehen, sondern weiß ihn auf der gleichen Ebene (vgl.: du sollst 
deinen Nächsten lieben wie dich selbst). Er begegnet seinem Nächsten 
mit Ruhe, Wohlwollen und Anerkennung und weiß seine Emotionen 
wie Wut, Zorn, Neid, Überheblichkeit, Ablehnung usw. zu beherrschen. 

Die Sanftmut ist von größter Bedeutung für ein harmonisches und 
friedliches, menschliches Zusammenleben. Wir brauchen nur zu überle- 
gen, wie die Haltungen, die ihr entgegenstehen z.B. Überheblichkeit, 
Kritiksucht, Unbeherrschtheit Gegensätze schaffen und vertiefen und 
Einheit und Zusammenhalt unmöglich machen. Sie ist auch besonders 
notwendig, wo es darum geht, einen andern auf seine Fehler aufmerk- 
sam zu machen (Gal 6,1; 1 Tim 2,25). Das Versagen anderer ist oft der 
Grund für Überheblichkeit und Selbstgerechtigkeit, und die Korrektur 
kann auf der einen Seite Anlaß werden zur Anmaßung und falschen Si- 
cherheit und auf der anderen Seite zu Verdemütigung und Bitterkeit. 
Wer in diesem Fall sanftmütig handelt, der ist sich seiner eigenen 
Schwäche bewußt, führt sich nicht besser und überlegen auf, sondern 
behandelt den, der gefehlt hat, von gleich zu gleich, von Bruder zu Bru- 
der. 



Klemens Stock 368 

Paulus zählt die Sanftmut zu den wesentlichen Gaben des Hl. Geistes 
(Gal 5,23). Durch keine andere Eigenschaft wird Jesus so häufig ge- 
kennzeichnet wie durch die Sanftmut (Mt 11,29; 21,5; 2 Kor 10,1). 
Schon das kann uns zeigen, wie wichtig sie ist und wie wir sie nicht 
durch bloße menschliche Anstrengung erlangen können. Aber ohne un- 
ser Mühen wird sie uns auch nicht vom Geist Gottes geschenkt. Es ver- 
langt viel Kraft und Reife, sanftmütig zu sein. Diese beherrschte und re- 
spektvolle Güte gegenüber allen Mitmenschen hilft aber, viele Konflikte 
zu lösen und den Frieden zu wahren, und ist damit schon ein Grund der 
Freude. 

Selig, die hungern und dürsten nach der Gerechtigkeit 

Hunger und Durst bezeichnen normalerweise das spontane, elemen- 
tare und starke Verlangen, sich Speise und Trank zu verschaffen und da- 
mit das Leben zu sichern. Jesus sagt in dieser Seligpreisung, wir sollen 
nicht nur nebenbei und hin und wieder, sondern so spontan und radikal 
auf die Gerechtigkeit aus sein. Natürlich muß bestimmt werden, was er 
mit Gerechtigkeit meint. Um es gleich vorwegzunehmen: Jesus spricht 
hier nicht von den sogenannten Gerechtigkeitsfanatikern, die darauf 
achten, daß die anderen gerecht handeln, daß es überall genau korrekt 
und gerecht zugeht und daß ihnen selbst und auch anderen kein Un- 
recht geschieht. 

Gerechtigkeit meint das eigene rechte Handeln. Nach der Verkündi- 
gung Jesu ist das menschliche Handeln richtig, wenn es dem Willen Got- 
tes folgt. So sagt er: •Nicht jeder, der zu mir sagt: Herr! Herr! wird in 
das Himmelreich eingehen, sondern wer den Willen meines Vaters im 
Himmel tut" (Mt 7,21). Der Wille des Vaters wird durch die Verkündi- 
gung Jesu bekannt. Dies geschieht besonders auch in der Bergpredigt, 
wo Jesus ausführt, was rechtes Verhalten gegenüber den Mitmenschen 
(5,21-48), gegenüber Gott (6,1-18) und gegenüber den materiellen Din- 
gen (6,19-34) ist. Klug ist der Mann, der die Worte Jesu hört und da- 
nach handelt (7,24). Gerechtigkeit meint also nicht nur einen Teil des 
rechten Handelns, z.B. die soziale Gerechtigkeit, sondern meint das 
rechte Handeln insgesamt, im Bereich aller Beziehungen, in denen wir 
stehen. 

Jesus preist diejenigen selig, denen es ein elementares und innerstes 
Anliegen ist, recht zu handeln, dem Willen Gottes zu folgen, wie er von 
Jesus verkündet wird. Es genügt nicht, gleichsam nur passiv die Abhän- 
gigkeit von Gott und die Verantwortung von Gott anzuerkennen (Armut 



Seligpreisungen 369 

im Geiste). Aus ihr folgt und zu ihr gehört das entschiedene Streben, 
den Willen Gottes zu tun. Jesus zeigt das als Weg zur Freude. Mit dem 
Einsatz für das rechte Handeln ist nicht nur Mühe und Anstrengung, 
sondern auch Freude verbunden. Wer so handelt, bereitet sich aber auch 
darauf vor, von Gott selber gesättigt zu werden. 

Selig die Barmherzigen 

Jesus stellt uns vor Augen das große Beispiel des barmherzigen Sama- 
riters (Lk 10,30-37). Nicht von ihm gesucht, sondern an seinem Wege 
begegnet ihm unvermutet der Mitmensch, der in Not und auf seine Hilfe 
angewiesen ist. Der Mann, der als Opfer menschlicher Brutalität halbtot 
in der Wüste am Weg liegt, ist dem Tod preisgegeben. Er kann nichts 
mehr für sich selber tun, sondern hängt ganz von der Hilfe seiner Mit- 
menschen ab. Er ist der klassische Fall des Menschen, der auf Barmher- 
zigkeit angewiesen ist. Nach den Räubern fällt er unter die Unbarmher- 
zigen. Sie sehen ihn und gehen weiter. Jesus nennt nicht ihre Gründe. 
Vielleicht haben sie Angst, in dieser gefährlichen Gegend selber unter 
die Räuber zu fallen; vielleicht scheuen sie die Mühe und die Schere- 
reien, die mit der Hilfe verbunden sind; vielleicht sind sie in großer Eile, 
haben ihr festes Programm und wollen keine Störung. Jedenfalls - sie 
sind ganz auf sich selbst und auf die eigenen Anliegen konzentriert, und 
das macht ihr Herz hart. Für den Barmherzigen ist kennzeichnend, daß 
er offene Augen hat und die Not des anderen sieht, daß er von Mitleid 
gerührt wird und alle anderen Überlegungen zurückstellt, daß er wirk- 
sam hilft. Jesus zeigt an diesem Beispiel, was Nächstenliebe ist (vgl. Lk 
10,25-29). Er zählt die Barmherzigkeit zu den wichtigsten Forderungen, 
die Gott an den Menschen stellt (Mt 9,13; 12,7; 23,23). Barmherzig ist 
derjenige, der nicht nur an sich selber denkt, sondern ein Herz hat für 
die Notleidenden und ihnen nach Kräften hilft. Wie die Trauer ist auch 
die Barmherzigkeit Anteilnahme am Leid des anderen. Zur Trauer ge- 
hört die Erfahrung der menschlichen Machtlosigkeit, zur Barmherzig- 
keit aber die tatkräftige Hilfe. 

Eine Form der Barmherzigkeit, die von Jesus noch besonders hervor- 
gehoben wird, ist das Verzeihen. Der Mitmensch, der mir Unrecht getan 
hat und der bei mir in Schuld ist, hängt ab von meiner Vergebung. Ohne 
sie kann ein harmonisches Zusammenleben nicht wiederhergestellt wer- 
den. Es ist unbarmherzig, die Verzeihung zu verweigern und dem ande- 
ren sein Unrecht immer neu vorzuhalten (Mt 18,21-35; 6,12). 



Klemens Stock 370 

Durch die Armut im Geiste anerkennen wir unsere Abhängigkeit von 
Gott. Als Barmherzige gehen wir in der rechten Weise um mit den Mit- 
menschen, die von uns abhängig und auf unsere Hilfe oder Verzeihung 
angewiesen sind. Helfen und Verzeihen kann sehr mühsam sein, bereitet 
aber für die Freude, die wir mit dem Erbarmen Gottes erfahren dürfen. 
Nicht-Helfen und Nicht-Verzeihen belastet die Gemeinschaft und ver- 
hindert die Freude. 

Selig, die ein reines Herz haben 

In dieser Seligpreisung sagt Jesus, wie es um das Herz des Menschen 
bestellt sein soll. Unter •Herz" versteht die Hl. Schrift das Zentrum des 
Menschen, den Ursprungsort von Denken, Wollen und Fühlen, diese le- 
bendige Mitte, in der das ganze bewußte Leben des Menschen gegen- 
wärtig ist und die sein Handeln bestimmt. Diese Mitte soll •rein" sein, 
das heißt: sie soll mit Gott und mit seinem Willen übereinstimmen. In 
einer Auseinandersetzung über rein und unrein stellt Jesus fest: •Aus 
dem Herzen kommen böse Gedanken, Mord, Ehebruch, Unzucht, Dieb- 
stahl, falsche Zeugenaussagen und Verleumdungen. Das ist es, was den 
Menschen unrein macht" (Mt 15,19 0- Bevor etwas durch die äußere Tat 
verwirklicht wird, wird es im Herzen überlegt und angestrebt. Mit seiner 
Aufzählung der schlechten Taten, die aus dem Herzen kommen, folgt Je- 
sus den Zehn Geboten vom 5. bis 8. Gebot. Unrein macht also das, was 
gegen das Gebot Gottes gerichtet ist, in dem sich der Wille Gottes aus- 
spricht. Rein ist dementsprechend das, was mit dem Willen Gottes über- 
einstimmt. Die ein reines Herz haben, stimmen schon im Herzen, im Be- 
reich des Denkens, Wollens und Fühlens, im Bereich der Haltung und 
Einstellung und nicht erst im Bereich des Handelns mit dem Willen Got- 
tes überein. Böse Taten können aus Mangel an Gelegenheit, wegen äu- 
ßerer Hindernisse oder innerer Schwäche unterbleiben. Auch ohne böse 
Taten kann das Herz böse sein, und dann ist es nicht der Nährboden für 
Freude. Mit dem Herzen, mit unserer innersten Haltung und Überzeu- 
gung sollen wir auf Gott und entsprechend dem Gebot Gottes auf un- 
sere Mitmenschen ausgerichtet sein. Diese Seligpreisung steht der ande- 
ren •Selig, die hungern und dürsten nach der Gerechtigkeit" nahe. Bei 
beiden geht es um die Orientierung an Gott und an seinem Willen, die 
nicht nur im Tun (dürfte bei Hunger und Durst nach der Gerechtigkeit 
im Vordergrund stehen), sondern auch im Herzen gegeben sein soll. 



Seligpreisungen 371 

Selig, die Frieden stiften 

Bei dieser Seligpreisung ist die Aufmerksamkeit wieder auf das äu- 
ßere Handeln gerichtet. Die Arten der Beziehung, in der einzelne Men- 
schen oder auch Gruppen von Menschen zueinander stehen, können wir 
etwa so charakterisieren: das erbitterte Gegeneinander, das kühle Ne- 
beneinander, das lebendige Miteinander. Nur die letztgenannte Form 
der Beziehung verdient den Namen Frieden. Sie ist ein hohes und ge- 
fährdetes Gut, dessen Erhaltung oder gar Wiederherstellung einen ho- 
hen Einsatz erfordert. Es gibt so viele Möglichkeiten, verschiedener An- 
sicht zu sein, gegeneinander zu stehen und die Menschen gegeneinander 
aufzubringen. Alle Haltungen, die vorausgehend in den Seligpreisungen 
genannt wurden, besonders die Sanftmut und die Barmherzigkeit, sind 
notwendig für den Frieden. Wir brauchen nur daran zu denken, wie die 
entgegengesetzten Haltungen: Überheblichkeit, Gewaltätigkeit, das Feh- 
len von Barmherzigkeit und Verzeihungsbereitschaft das lebendige Mit- 
einander stören und zerstören. Der Dienst am Frieden, der aktive Ein- 
satz dafür setzt die in den anderen Seligpreisungen genannten Haltun- 
gen voraus, lenkt sie auf ein Ziel und faßt sie zusammen. Nicht umsonst 
ist die Seligpreisung derer, die für den Frieden arbeiten, die letzte von 
denen, die sich auf ein Tun beziehen. Die nächste und letzte gilt ja ei- 
nem Erleiden, dem Verfolgtwerden. 

Die Arbeit für den Frieden setzt voraus, daß man sich in seinem eige- 
nen unmittelbaren Lebensbereich, beginnend bei der eigenen Familie, 
für den Frieden einsetzt. Wer mit seinen eigenen Familienangehörigen 
verfeindet ist, kann nicht überzeugend wirken, wenn er andere Personen 
miteinander versöhnen will. Die Arbeit für den Frieden fängt nicht erst 
dort an, wo er bereits zerbrochen ist. Besser ist es, wenn das Zerbrechen 
einer guten Gemeinschaft vermieden wird. Es gilt, alles zu tun, was den 
Frieden bewahren und fördern kann. Eine Gemeinschaft lebt von dem, 
was aktiv und positiv in sie eingebracht wird. Wo der Friede zerbrochen 
ist, kann er nur schwer wiederhergestellt werden. Dies wird nicht gelin- 
gen, wenn die Streitenden gegeneinander rechtbehalten und den ande- 
ren unterlegen sehen wollen. Beide Seiten müssen ihr Gesicht wahren 
können. Das ist nur möglich, wenn sie sich als gleichwertig anerkennen 
und zum Verzeihen bereit sind. Die Arbeit für den Frieden, dieses Mü- 
hen um gelungene Gemeinschaft, um Ausgleich und Versöhnung ist 
mühsam und nur möglich, wenn sie von einer echten Nächstenliebe ge- 
tragen wird. Aber nicht aus Feindschaft und Gleichgültigkeit, sondern 
nur aus dem lebendigen Miteinander wächst Freude. 



Klemens Stock 372 

Selig, die verfolgt werden um der Gerechtigkeit willen 

Neben der Seligpreisung der Trauernden wirkt diese letzte am mei- 
sten paradox. Es ist ja kein Vergnügen, verfolgt zu werden und vom 
Spott bis zum gewaltsamen Tod (vgl. 5,11; 23,34) alle Formen der Ab- 
lehnung auf sich zu nehmen. Die vierte Seligpreisung galt denjenigen, 
die hungern und dürsten nach der Gerechtigkeit (5,6). Dort schon haben 
wir festgestellt, daß Gerechtigkeit das menschliche Handeln bedeutet, 
das deswegen recht ist, weil es sich am Willen Gottes orientiert, wie er 
durch Jesus verkündet wird. Wer so handelt, wird von Jesus seliggeprie- 
sen. Er darf aber nicht damit rechnen, daß er von allen Menschen dafür 
gelobt und anerkannt wird, sondern er muß sich auf Ablehnung einstel- 
len. Jesus selber ist verfolgt worden; seine Jünger können nicht erwar- 
ten, daß es ihnen besser ergeht als ihm (10,24f). Er gibt ihnen eine aus- 
führliche Unterweisung, wie sie sich in der Verfolgung verhalten sollen 
(10,16-39). Sie sollen sich zwar um ein friedliches Auskommen mit allen 
bemühen (5,9), dies darf aber nicht auf Kosten der Treue zum Wort Jesu 
gehen; sonst bringen sie keine Frucht (13,21). Wenn der Konflikt nicht 
anders gelöst werden kann, dann ist die Verfolgung zu ertragen. Um je- 
den Preis ist an Jesus und seinem Wort festzuhalten, denn nur in der Ge- 
meinschaft mit ihm kann das Leben gewonnen werden. Nicht die Ver- 
folgung, aber dieses treue Festhalten an Jesus und die Gemeinschaft mit 
ihm sind Grund zur Freude. Auch wenn mit den Verfolgern kein friedli- 
ches Auskommen möglich ist, darf der Christ nicht mit Haß und Feind- 
schaft auf ihr Verhalten antworten. Jesus verlangt von seinen Jüngern: 
•Liebet eure Feinde und betet für die, die euch verfolgen" (5,44). Ge- 
rade ein so intensiv negatives Verhältnis, wie es mit der Verfolgung gege- 
ben ist, darf von der Liebe und von dem lebendigen Austausch mit Gott 
nicht ausgeschlossen sein. 

Der Weg zur Freude 

Wir haben eingangs festgestellt: Freude wird dort lebendig, wo Har- 
monie, Übereinstimmung erfahren wird, wo das, was ich wünsche, ver- 
wirklicht wird. Als Ziel unserer Wünsche und Quellen der Freude haben 
wir aufgezählt: Wissen, Können, Macht, gesichertes Leben, Gesundheit, 
Besitz, Schönheit, Erfolg, Anerkennung, alle Formen des geglückten 
menschlichen Zusammenlebens. Nach dem, was wir aus den Seligprei- 
sungen erfahren, besteht für Jesus der Weg zur Freude nicht darin, daß 
wir diese Wünsche direkt zu erfüllen suchen, uns um Erfolg, Besitz, An- 
erkennung usw. bemühen. 



Seligpreisungen 373 

In seinen Ausführungen stellt er in den Vordergrund das Bemühen 
um die Harmonie mit Gott und um die Harmonie mit den Mitmenschen. 
Vier Seligpreisungen sind ausschließlich oder vorwiegend auf die Über- 
einstimmung mit Gott bezogen und vier auf die Übereinstimmung mit 
den Mitmenschen. Bei der Armut im Geiste geht es darum, daß ich 
meine Abhängigkeit von Gott anerkenne; bei Hunger und Durst nach 
der Gerechtigkeit und bei der Reinheit des Herzens darum, daß ich die 
Konsequenzen aus dieser Abhängigkeit ziehe und mich in meinem äuße- 
ren Tun, aber auch in meinem Herzen um die Übereinstimmung mit 
Gott und mit seinem Willen bemühe. Die Verfolgung um der Gerechtig- 
keit willen setzt voraus die unbedingte Treue zu Gott, auch wenn ich da- 
für die Feindschaft der Menschen und große Nachteile in Kauf nehmen 
muß. Trauer, Sanftmut, Barmherzigkeit, Bemühen um den Frieden sind 
ausgerichtet auf die lebendige und harmonische Gemeinschaft mit den 
Mitmenschen. Jesus geht an die Wurzeln. Die unabdingbare Vorausset- 
zung für die Freude sieht er in der Harmonie mit Gott und mit den Mit- 
menschen. Ohne sie, oder gar gegen sie, im Widerspruch und Streit mit 
ihnen, kann es zwar Freuden und Vergnügungen, aber keine Seligkeit, 
keine tiefe, bleibende, alles durchdringende Freude geben. 

Die Übereinstimmung mit Gott und mit den Mitmenschen ist in sich 
schon Quelle der Freude und wird von uns als solche erfahren. Sie ist 
aber auch die Vorbereitung und Voraussetzung dafür, daß wir vom 
machtvollen und gütigen Wirken Gottes erreicht werden. Wir haben uns 
das Leben nicht selber gegeben, sondern haben es von Gott empfangen. 
Auch die Fülle des Lebens und der Freude können wir uns nicht selber 
geben, wir können und sollen uns aber dafür bereit machen. Dies ge- 
schieht in dem Bemühen um die Harmonie mit Gott und mit den Mit- 
menschen. Jesus faßt diesen Weg zur Freude auch so zusammen: •Su- 
chet zuerst das Reich Gottes und Gottes Gerechtigkeit; dann wird euch 
alles andere dazugegeben" (Mt 6,33). 




