
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Ganz Auge, ganz Licht, ganz Geist 

Beten mit Ikonen* 

Zur Einführung 

Die Ikone ist wohl ein Bild für unsere leiblichen Augen, aber sie ist auch und 
vor allem eines für die Augen des Glaubens: Die Ikone will Abbild des Unsicht- 
baren sein und eine Erzieherin zum Glauben. Sie ist deshalb in jedem Augen- 
blick einer zweifachen Treue unterworfen: Der Treue zu unserer Welt, die das 
Werk Gottes ist, und der Treue zu dem, den nichts und niemand zu fassen ver- 
mag und der nicht darstellbar ist. Mit Hilfe irdischer Mittel - Gestalt, Farbe, 
Licht - muß die Ikone die transzendente Wirklichkeit übersetzen. Und da sich 
ihr Gegenstand jenseits des Sichtbaren befindet, darf sie sich nicht in erster Li- 
nie von ästhetischen Forderungen leiten lassen, sondern von der Offenbarung 
und vom Glauben. Hierin besteht der doppelte Anspruch, der die Kunst der Iko- 
nenmalerei belebt. Wenn man diese Voraussetzung vergißt, verschließt sich der 
Zugang zur Welt der Ikonen. Die Ikone wird dann auf ein einfaches religiöses 
Bildnis reduziert oder gar zu einer Art ästhetischem Idol pervertiert. 

Die theologische Betrachtung der Ikone unterscheidet sich stark von der des 
Bildes im Westen. Dennoch muß man festhalten, daß die grundlegende Theolo- 
gie der Ikone, wie sie das 2. Konzil von Nikaia (787) definiert hat, der ganzen 
Kirche gemeinsam ist. Sie ist Teil des katholischen Glaubens und ist von ande- 
ren Konzilien bestätigt worden. Jedoch ist sie in der lateinischen Kirche nicht in 
dem Maße entwickelt und integriert worden wie in der Orthodoxen Kirche und 
in den anderen Kirchen des Ostens. 

Der Grund für diesen Sachverhalt liegt wohl in der Spiritualität des Westens, 
die den Akzent stärker auf das Wort und auf die Struktur des Glaubens legt als 
auf deren künstlerische Ausdruckgebung. Ein anderer Grund liegt vermutlich in 
der Tatsache, daß der Westen sich nicht in der Situation befand, die typisch 
orientalischen Häresien monophysitischer Tendenz bekämpfen zu müssen. 

Die theologische Konzeption der Ikone findet im Laufe der ikonoklastischen 
Krise des 8. und 9. Jahrhunderts zu ihrer eigentlichen Form. In dieser Krise, die 
an die Wurzeln der byzantinischen Kultur ging und auch das politische und 

* Die Einführung des folgenden Beitrags stammt von E. Sendler, der weitere Textbestand 
von M. G. Muzj. Es handelt sich um einen Vorabdruck aus: Muzj, Maria Giovanna:Ganz 
Auge, ganz Licht, ganz Geist. Einführung in die Betrachtung der Ikonen. Mit einem Vor- 
wort von Egon Sendler. Aus dem Italienischen von Gerhard Gäde. Würzburg, Echter 
1989. 180 S., geb., DM 39,-. Das Buch wird in Geist und Leben 6/89 besprochen. 

Die Redaktion. 



Einübung und Weisung 387 

wirtschaftliche Leben erschütterte, wurde nicht nur die Berechtigung des Bildes 
in Zweifel gezogen, insofern es das Göttliche darstellt, sondern auch das Dogma 
der Menschwerdung Gottes in Frage gestellt, welches ja integraler Bestandteil 
des christlichen Glaubens ist. 

Im Zentrum der Auseinandersetzung stand die Ikone Christi. Ihre Verteidiger 
betonten, daß in der Ikone nicht die bloße Gottheit Christi dargestellt wird, zu- 
mal diese über jede Gestalt und jedes menschliche Sprechen erhaben ist. Ebenso 
handle es sich nicht um eine einfache Abbildung Jesu von Nazaret. Vielmehr 
wolle die Ikone die Person (Hypostasis) Christi in ihrer Integrität darstellen, was 
gleichbedeutend ist mit der geheimnisvollen Einheit der göttlichen und der 
menschlichen Natur im Wort (Logos). 

Die Ikone stellt deshalb einen Reflex der Inkarnation dar. Sie wird zum Ort 
ihrer Gegenwart. Die Wirklichkeit des Urbildes vergegenwärtigt sich in der Rea- 
lität des Abbildes. Zwischen diesen beiden Wirklichkeiten, nämlich der prototy- 
pischen und der antitypischen besteht nach den Worten des heiligen Theodoros 
Studites, eines der bedeutendsten Bildtheologen, die Beziehung der Ähnlichkeit. 
Diese gehört der geistlichen Ordnung an und ist dem menschlichen Verstand zu- 
gänglich. Diese Sicht überrascht und könnte rationalistisch erscheinen. Aber in 
Wirklichkeit geht es nicht um den rein natürlichen Verstand. Auf dieser Ebene 
bliebe die Ikone ja ein einfaches Kunstwerk. Deshalb darf die Ähnlichkeit nicht 
in natürlicher Weise verstanden werden, sondern wie eine Epiphanie, die dem 
menschlichen Geist aufgeht, insofern er vom Glauben erleuchtet ist. Die Ikone 
übersteigt deshalb die Fähigkeit des menschlichen Geistes und öffnet sich ihm 
nur durch die geistliche, das heißt vom Glauben informierte Betrachtung. 

Dadurch, daß der christliche Glaube diesen verstandesmäßigen Vorgang be- 
stimmt, vermittelt er dem Materiellen eine neue Würde. Mit der Menschwer- 
dung Christi, dieser untrennbaren Einheit ohne jede Vermischung der Gottheit 
und der Menschheit, hat sich etwas ganz und gar Neues aufgetan in der Bezie- 
hung zwischen Gott und Mensch, zwischen irdischer und himmlischer Wirklich- 
keit. Seit der Menschwerdung Christi steht das Bild nicht mehr unter dem Ver- 
bot des Alten Testaments, sondern es wird legitim und sogar notwendig. Die 
Ikone entsteht aus der Freude, das Absolute •darstellen" zu können. 

Es ist wohl wahr, daß man die Merkmale der Ikone als Reflex der Offenba- 
rung und der theologischen Vertiefung auch in den Bildnissen des Westens fin- 
det. Aber der Ikone ist noch eine andere Bedeutung eigen: Sie wird zum Stempel 
der himmlischen Welt, der der Materie aufgedrückt ist, und als solche wird sie 
zum Kultbild. Vermittelt durch die geistliche Ähnlichkeit, wird die heilige Wirk- 
lichkeit im Bild präsent. Auf diese Weise verwandelt sich die Verehrung der 
Christusikone in Anbetung. Aufgrund dieser Verbindung mit der Welt Gottes 
wird die Ikone zum Werkzeug der Gnade. Das ist die Glaubenserfahrung der 
Christen im Osten, die seit den ersten Jahrhunderten weitergegeben wird. In der 
Betrachtung der heiligen Abbilder nehmen sie die vom Licht Gottes verklärte 
Welt in sich auf und empfangen •die Kraft gegen das Böse, Heilung der Seele 
und des Leibes und den Trost des Heiligen Geistes", wie es im Segensgebet der 
Ikonen heißt. 



Einübung und Weisung 3gg 

Wem all dies bewußt wird, dem wird sich die intellektuelle Wißbegier in eine 
wirkliche geistliche Entdeckung verwandeln, und der theologische Reichtum 
dieser Bilder wird sich wie eine Vision darbieten, die das Herz öffnet, um das 
Gebet zu ihm aufsteigen zu lassen, der die Quelle aller Wahrheit und Schönheit 
ist. Die Ikone wird so zum Ort geistlicher Einswerdung in einer strengen Treue 
zur Offenbarung Christi, der in die Herrlichkeit Gottes hinein auferstanden ist 
(Farbtafel I). 

Die Geburt Christi 

•Das Geheimnis Gottes, der Mensch wird, die Vergöttlichung des Menschen, der 
vom Logos aufgenommen wird, die Offenbarung des Geheimnisses Gottes, die 
Selbsterniedrigung der göttlichen Natur stellen die Summe der Güter dar, die Chri- 
stus uns geschenkt hat. Das Kommen Gottes unter die Menschen als strahlendes 
Licht und göttliche Wirklichkeit in Klarheit und Sichtbarkeit, ist die große, und 
wunderbare Gabe des Heils, in die wir eingeführt wurden."      (Andreas von Kreta) 

•Seht, ich mache alles neu." 
Offb 21,5 

In der Kirche hat die Ikonenmalerei die Aufgabe, in gedrängter Form die theo- 
logische Aussage und den geistlichen Gehalt der Offenbarung ins Bild zu fassen. 
So erklärt sich der überraschende Reichtum dieser Ikone der Geburt Christi 
(Farbtafel II). Die nach Ort und Zeit verschiedenen heilsgeschichtlichen Ereig- 
nisse erscheinen, zusammen mit symbolischen Darstellungen, zu Einheit und 
Gleichzeitigkeit verwoben; so entfaltet die Ikone die verschiedenen Dimensio- 
nen des gefeierten Glaubensgeheimnisses. 

In diesem Meisterwerk aus der Schule Rublews, das die verschiedenen erzäh- 
lerischen Elemente zu einer kompositorischen Einheit zu verbinden vermag, läßt 
sich als zentrales ikonographisches Darstellungsmuster von Mutter und Kind 
das erst seit dem 6. Jahrhundert gebräuchliche erkennen. Bis dahin wurde Maria 
sitzend und das Kind auf den Knien haltend dargestellt. Das entsprach der 
Lehre des Johannes Chrysostomus, Maria habe das Kind selbst in den Futter- 
trog gelegt. •Dann aber hob sie es wieder auf und nahm es auf die Knie." 

Das bedeutete, Maria habe bei der Niederkunft nicht unter Geburtswehen ge- 
litten, und spiegelt wider, wie sehr in jener Zeit die Sorge lebendig war, die im- 
merwährende Jungfräulichkeit Mariens indirekt bestätigen zu müssen. Als je- 
doch die Unversehrtheit Mariens nicht mehr Gegenstand von Zweifeln und Un- 
sicherheiten war, begann man, die Jungfrau liegend darzustellen wie eine Wöch- 
nerin, um die menschliche Konkretheit des Ereignisses zu unterstreichen. 

Die Badeszene des Kindes bezeugt hingegen einen zweifachen Einfluß: Aus 
dem apokryphen Matthäusevangelium ist die Figur der Hebamme überliefert, 
die zur Zeugin der jungfräulichen Geburt Mariens wird; das Bad des Neugebo- 



Farbtafel I: Der Auferstandene 



'•    •   %: 
»* .• ».  *  ••. 

•t<y • < 

Farbtafel II: Die Geburt Christi 



Farbtafel III: Die Gottesmutter Hodegetria 



Farbtafel IV: Christus und die Himmlischen Mächte 



Einübung und Weisung 389 

renen ist hingegen ein gängiges Element der Ikonographie der Zeit. Da es je- 
doch für eine Reinigung des fleischgewordenen Wortes keinen Grund gab, er- 
hielt das Bad die Funktion einer Vorabbildung der Taufe. Dementsprechend 
nahm das Badebassin, wie hier, die Form eines Taufbeckens an. 

Als Grundstruktur der Ikone erscheint die waagerechte Einteilung in drei 
Ebenen, die die zentrale Szene der Geburt umgeben. 

Die untere Ebene zeigt die irdischen Aspekte dieses Ereignisses; und zwar 
zum einen seine konkrete Wirklichkeit mit dem Bad des Neugeborenen und der 
Amme, zum anderen aber als ein den Gesetzen der natürlichen Zeugung frem- 
des Geschehen. Die Gestalt des Josef ist Träger dieser Botschaft: Von der Ein- 
heit Mutter-Kind getrennt, macht er einem klassischen Darstellungsmuster 
nach deutlich, daß er an der Empfängnis des Kindes nicht beteiligt war. Zu- 
gleich steht er als Sinnbild für die Schwierigkeiten des menschlichen Denkens, 
mit seiner wesenhaften Bindung ans Materielle in das Mysterium einzudringen. 
In der Gestalt, die Josef gegenübersteht und deren Identität unklar bleibt - ist 
es eine Gestalt aus der heidnischen Mythologie? der Prophet Jesaja? der Versu- 
cher? -, wird diese Schwierigkeit, die zur Versuchung geraten kann, gewisser- 
maßen veräußerlicht. 

In der mittleren Ebene des Bildes ist die erste Epiphanie des fleischgeworde- 
nen Wortes dargestellt, die den Engeln und den Hirten zuteil wird. Das Myste- 
rium ist gegenwärtig, und als solches betrachtet es auch die Mutter. In Ruhelage 
ausgestreckt wie jede Frau, die ein Kind zur Welt gebracht hat, ist sie zugleich 
die heiligste Herrscherin, die Mutter Gottes, welche der rote, golddurchwirkte 
Teppich in eine Mandorla der Glorie hüllt. 

Das in Windeln gewickelte Kind antizipiert den Menschen, der von den Ban- 
den des Todes umklammert und ins Grab gelegt werden wird. Sein Haupt liegt 
auf der senkrechten Achse der Ikone, die der göttliche Strahl deutlich kenn- 
zeichnet. Eben um dieses so unscheinbare Menschenkind wird sich der große 
Kampf entfesseln, der sich schon unheilvoll in der dunklen Höhle hinter ihm an- 
kündigt. 

Alles wird sich an ihm entscheiden, weil er wahrhaft der Dreh- und Angel- 
punkt der Welt ist. Und die traditionellen Figuren des Ochsen und des Esels 
(hier ist ein Pferd dargestellt, weil der Esel in Rußland unbekannt war), die hier 
im Lichte des Kindes erscheinen, stehen für die ganze Schöpfung, die •sehn- 
süchtig auf das Offenbarwerden der Söhne Gottes wartet" (Rom 8,19) und in 
dem Kind bereits ihren Schöpfer und Retter erkannt hat. 

Die obere Ebene zeigt die Erscheinung des Herrn für die Magier, die im Osten 
zusammen mit der Geburt des Herrn gefeiert wird. Es ist eine in Schweigen ge- 
hüllte Theophanie: der Stern bezeichnet die Gegenwart Gottes. Die Engel beten 
dieses Zeichen des Heiles in seiner ewigen Aktualität an, während die Magier, 
die für alle diejenigen stehen, die sich aufmachen nach Betlehem, so erscheinen, 
als würden sie, die Zeit hinter sich lassend, zu dem göttlichen Strahl aufsteigen, 
der sie mit seinem Licht umgibt. 

Die aufsteigende Bewegung, die die Ikone vermittelt, vereint die drei Ebenen 
zu einer zusammenfassenden Vision des Heilsplans, wie sie dem Denken Johan- 



Einübung und Weisung 390 

nes Chrysostomus' eigen ist. Für ihn enthält die Geburt Christi bereits die Epi- 
phanie, Ostern und Pfingsten. 

Der Gebirgsrücken, auf dem die Ikone die Heilsereignisse darstellt, lenkt den 
Blick von unten nach oben. Es ist der Berg selbst, der sich aus der Tiefe hoch- 
reckt zum Stern. Die Bewegung umfängt die dunkle Grotte und wird verstärkt 
durch die feuerrote Diagonale der Mutter, die, in starkem Kontrast mit dem 
Schwarz der Höhle, aus dem Inneren zu brennen scheint wie eine große und ru- 
hige Flamme. Es ist, als wollte der Maler durch diesen Kontrast eine unsagbare 
Freude ausdrücken: die Freude des Menschen, der versteht, daß er seinem 
Schöpfer und Erlöser außer seiner Erbärmlichkeit und seinen Dunkelheiten die 
schönste aller Kreaturen darbieten kann: sie, die •verehrungswürdiger ist als die 
Kerubim und unvergleichlich glorreicher als die Serafim", die Ehre des Men- 
schengeschlechtes. 

In durchscheinenden Kaskaden ergießt sich das Licht von oben auf die Fel- 
sen ; es bringt Baumstümpfe und Zweige zum Aufstrahlen; es schmückt mit gol- 
dener Äderung das Wasserbecken und strömt wie flüssiges Gold aus dem Krug. 
Auswirkung des österlichen Geheimnisses ist die Gabe des Geistes, sein Ein- 
dringen in die menschliche und kosmische Wirklichkeit. 

Die Gottesmutter Hodegetria 

•Da Gott das Abbild aller Schönheit schaffen und seine eigene Ähnlichkeit sowohl 
den Engeln wie den Menschen schenken wollte, hat er Maria mit seiner eigenen 
vollkommenen Schönheit geformt. Er hat in ihr die einzelnen Schönheiten, wie sie 
auf die Geschöpfe gemäß ihrer Ordnung verteilt sind, zur Einheit zusammengeführt 
und hat sie eingesetzt zur allgemeinen Zierde aller Wesen, seien sie nun sichtbar 
oder unsichtbar. Oder so: Er hat sie erscheinen lassen als die Zusammenfassung 
aller Schönheiten Gottes, der Engel und der Menschen und als höchste Schönheit, 
die beide Welten ziert." (Gregorios Palamas) 

•Alles an dir ist schön, meine Freundin; 
kein Makel haftet an dir." 

Hld 4,7 

Nachdem das Christentum im 4. Jahrhundert den Sieg davongetragen und das 
Konzil von Ephesus im Jahre 431 die Gottesmutterschaft Mariens - Theotokos ~ 
dogmatisch definiert hatte, war der Weg offen für eine Darstellung der Mutter 
mit dem Kind, die von der kaiserlichen Ikonographie inspiriert war. Im Osten 
wie im Westen mehren sich Bildnisse der Jungfrau, die als Majestät auf dem 
Thron sitzt und dabei ihr Kind darbietet, das der Sohn Gottes ist. 

Dieses ikonographische Muster führte im byzantinischen Einflußbereich zu 
zwei gleichermaßen hieratischen wie regalen Darstellungen: die Panhagia Niko- 
pöia, eine majestätisch und in strenger Haltung sitzende Muttergottes, die mit 



Einübung und Weisung 391 

beiden Händen das Kind vor sich hält, und die Panhagia Hodegetria. Diese wird 
entweder aufrecht stehend oder als Brustbild dargestellt, wobei sie das Kind auf 
dem Arm hält. Nach dem Sieg über die Bilderstürmer (843) erfuhren diese Dar- 
stellungen zusammen mit der Blacherniotissa ihre weiteste Verbreitung. Dies lag 
zum einen an der beständigen Anrufung der Muttergottes im öffentlichen Kult 
der Kirche und in der privaten Frömmigkeit. Zum anderen aber auch daran, daß 
eine große Zahl von Kunstwerkstätten entstand, in denen die in den großen Hei- 
ligtümern Konstantinopels verehrten Ikonen reproduziert wurden. 

Die Muttergottes Hodegetria, für die diese byzantinische Ikone aus dem 
14. Jahrhundert ein schönes Beispiel liefert, war nach einer Kirche Konstantino- 
pels benannt, die den Namen Kirche der Wegweisung (•hodegoi") trug und in 
der ein ähnliches Bildnis als Werk des Evangelisten Lukas verehrt wurde (Farb- 
tafel III). In der Folgezeit wurde dieser Name auf die in der Ikone dargestellte 
Person bezogen: Maria als •Weiserin des Weges". 

Christus ist hier als Erwachsener dargestellt. Er sitzt aufrecht auf dem Arm 
der Mutter, segnet als Erlöser und hält in der Linken das aufgerollte Evange- 
lium. Sein golddurchwirktes Gewand, an dem des antiken Weisen orientiert, ist 
das priesterliche und königliche Kleid des fleischgewordenen Wortes. 

Die Mutter ist eingehüllt in einen Purpurmantel mit goldenem Saum. Sie übt 
nicht - wie in der westlichen Kunst - eine beschützende Rolle gegenüber ihrem 
Sohn aus, sondern stellt ihn den Menschen dar, indem sie zugleich bei ihm für 
jene eintritt. In der Tat drückt ihre Rechte mit bedeutungsschwangerer Geste zu- 
gleich das Empfangen und das Schenken aus. Der Ausdruck ist ernst, voll sou- 
veräner Gelassenheit, der Blick unmittelbar auf den Betrachter gerichtet. 

Etwas wie geistliche Architektur prägt die Komposition der Antlitze: die un- 
realistisch vergrößerte Kuppelform des Hauptes als Sitz des Geistes, der die 
Sinne des Leibes beherrscht, verkündet die Gottähnlichkeit der menschlichen 
Kreatur. Die geometrisch nachgeformten Gesichtszüge umreißen ebenfalls die- 
sen lebendigen Tempel, der der Mensch ist. Die feine Linie des Nasenbeins trägt 
die Bögen der Augenbrauen, unter denen sich die Augen weit öffnen für die Be- 
trachtung und aus denen das innere Licht hervortritt. 

Auch die Farbkomposition ist voll von spiritueller Bedeutung. Die große 
dunkle Fläche des Mantels, den die Jungfrau trägt, hebt sich wie ein einziger 
Block gegen den goldenen Hintergrund ab. Dies ist das ideale chromatische 
Umfeld der byzantinischen Mosaiken und Ikonen: da Gold keine Lichtquelle 
braucht, ist es keine •Farbe" im eigentlichen Sinn des Wortes, sondern ein abso- 
luter Lichtwert; denn es erlaubt jenen Dualismus von Licht und Schatten nicht, 
ohne den Irdisches nicht begreifbar ist. 

Durch solch sichtbare symbolhafte Gleichung wollten das Denken und die 
Kunst Byzanz' das christliche Glaubensfaktum des Eintauchens von heilsge- 
schichtlichen Personen und Ereignissen in das Geheimnis Gottes zum Ausdruck 
bringen. 

Unterhalb der obligatorischen Initialen MP ©Y, die die Würde Mariens als 
Mutter Gottes zum Ausdruck bringen, hat der Ikonograph den Ehrentitel •Hä 
peribleptos" hinzugefügt: die Wunderbare. Gnade und Schönheit verbinden 



Einübung und Weisung 392 

sich in der Allerreinsten, die Gott selbst der Welt gezeigt hat •als Synthese aller 
Schönheit Gottes, der Engel und der Menschen und als höchste Schönheit, die 
die beiden Welten ziert." 

Christus und die Himmlischen Mächte 

• Wir predigen nicht bloß eine Ankunft Christi, wir verkünden auch noch eine 
zweite, eine noch viel herrlichere als die erste. Die eine war Leidensoffenbarung, 
die andere zeigt das Diadem göttlicher Herrschaft. 
Bei der ersten Ankunft war er in einer Krippe in Windeln eingewickelt, bei der zwei- 
ten umkleidet er sich mit Licht. Bei der ersten Ankunft trug er, der Schmach nicht 
achtend, das Kreuz; bei der zweiten wird er in Begleitung eines Heeres von Engeln 
in Herrlichkeit kommen. 
Unser Herr Jesus Christus wird von den Himmeln kommen. Am Ende dieser Welt, 
am Jüngsten Tage, wird er mit Herrlichkeit kommen. Diese Welt nimmt ein Ende; 
erneuert wird diese erschaffene Welt." (Cyrill von Jerusalem) 

•Oberhalb der Platte über ihren Köpfen war etwas, das wie Saphir 
aussah und einem Thron glich. Auf dem, was einem Thron glich, saß 
eine Gestalt, die wie ein Mensch aussah." 

Ez 1,26 

Unermeßliche Kraft, äußerste Schärfe der Umrisse, gewaltige, expandierende 
Energie um einen Lichtkern: wer kann sich vorstellen, daß dieses Wunder An- 
drej Rublews keine 20 Zentimeter an Höhe erreicht? (Farbtafel IV) So stellt sich 
die Frage, ob hier nicht der ausdrückliche Wille vorliegt, durch die Paradoxie 
solcher Kleinheit die unermeßliche Herrlichkeit dessen darzustellen, der auf den 
Kerubim thront? 

Es handelt sich bei dieser Darstellung um eine Vision großer synthetischer 
Kraft, in der mannigfache Aspekte des Geheimnisses um das fleischgewordene 
Wort zusammenfließen. Auf einem Thron sitzend, der getragen ist von den Feu- 
errädern der Kerubim und umgeben von den Seraphim, erscheint die Gestalt ge- 
mäß den hier miteinander verbundenen Visionen Ezechiels und Jesajas in erster 
Linie als der Schöpfer und Herr des Universums, das sich um ihn herum ordnet. 
Es wird dargestellt durch den Rhombus in roter Farbe, der für die Erde steht, 
und durch die in Grün gehaltene Ellipse des Himmels. Auch der in Weiß fein 
gezeichnete Thron nimmt die kosmische Symbolik in sich auf durch seinen kubi- 
schen Sitz, den Rücken- und Armlehne im halbkreisförmigen Bogen überragen. 
Der rechteckige Fußschemel unterstreicht nochmals seine Herrschaft: •Der 
Himmel ist mein Thron und die Erde der Schemel für meine Füße" (Jes 66,1). 

Das glühende Rot der beiden Rhomben, durch das dunkle Grün, das sie 
trennt, noch hervorgehoben, evoziert das Geheimnis dessen, der unzugängliche 



Einübung und Weisung 393 

Finsternis und Licht zugleich ist: •Jene Finsternis, von der man wenig gesagt 
hat, wenn man versichert, daß sie funkelt von dem allerleuchtendsten Licht im 
Schöße der schwärzesten Dunkelheit", wie Dionysius Areopagita zu sagen 
pflegte. Aber die •wie glänzendes Gold in einem Feuerschein" (Ez 1,27) darge- 
stellte Gestalt des Christus-Logos, die sich stark abhebt vom feurigen Rot und 
sogar dessen Dominanz dämpft, kündigt mit der schweigenden Evidenz der Vi- 
sion an, daß die mehr als lichtvolle göttliche Finsternis sich als Licht für die 
Menschen geoffenbart hat. 

Sicher war das für den Hesychasmus zentrale Thema der Manifestation des 
ungeschaffenen Lichtes im fleischgewordenen Wort dem seligen Andrej nicht 
fremd. Seine Lebensspanne, die sich vom 14. in das 15. Jahrhundert hinüber er- 
streckt, fällt nämlich in die Zeit, da die hesychastische Spiritualität in Rußland 
ihre weiteste Verbreitung hatte. 

Den Wagen Jahwes evozierend, verbinden die geflügelten Feuerräder die 
Symbolik des Thrones mit der äußeren Vierecksform, in der tetramorphisch die 
vier lebenden Wesen - Mensch, Löwe, Stier und Adler - der prophetischen 
Schau Ezechiels erscheinen: •Ich sah: Ein Sturmwind kam von Norden, eine 
große Wolke mit flackerndem Feuer umgeben von einem hellen Schein. Aus 
dem Feuer strahlte es wie glänzendes Gold. Mitten darin erschien etwas wie vier 
Lebewesen. ... Die Lebewesen änderten beim Gehen ihre Richtung nicht: Jedes 
ging in die Richtung, in die eines seiner Gesichter wies" (Ez l,4f.9b). Diese Vier- 
gestaltigkeit ist schon in der Schöpfungsordnung Symbol für die fügende Allge- 
genwart Gottes; doch in der Ordnung der Gnade bezeichnet sie die rettende Of- 
fenbarung, die durch die Evangelisten an den vier Enden der Erde verkündet 
wird. Christus, der Herr, hält das Evangelium als reines und weißes Licht. Es ist 
der leuchtende Kern der ganzen Ikone. Christus selbst ist der Ursprung der vier 
goldenen Strahlenbündel; er erscheint so als das sich ausbreitende und alles er- 
fassende Zentrum der neuen Schöpfung. 

Doch der in dieser Ikone zum Ausdruck gebrachte Reichtum der Aspekte des 
Mysteriums Christi erschöpft sich hiermit noch nicht. Insofern Christus in pures 
Gold, das assist, wie die Ikonenmaler es nannten, gekleidet ist, erscheint er wie 
ein Blitz auf dem Hintergrund der doppelten Viereckform. Er ist der Richter des 
achten Tages, der Herr der Geschichte. Die Schrift sagt von ihm: •Denn er muß 
herrschen, bis Gott ihm alle Feinde unter die Füße gelegt hat" (1 Kor 15,25). 

Insofern jedoch der ernste, alles erforschende Ausdruck seines Antlitzes, das 
ganz von innen her leuchtet, im Lichte der Worte betrachtet wird, die in dem 
aufgeschlagenen Buch zu lesen sind - •Kommt alle zu mir, die ihr euch plagt 
und schwere Lasten zu tragen habt. Ich werde euch Ruhe verschaffen" (Mt 
11,28), ist er der Barmherzige, der Menschenfreund, jener, der ein Gesetz der 
Freiheit erläßt und nach diesem Gesetz richtet. 

Egon Sendler, Paris/Maria Giovanna Muzj, Rom 




