EINUBUNG UND WEISUNG

Ganz Auge, ganz Licht, ganz Geist

Beten mit Ikonen*

Zur Einfiihrung

Die Ikone ist wohl ein Bild fiir unsere leiblichen Augen, aber sie ist auch und
vor allem eines fiir die Augen des Glaubens: Die Ikone will Abbild des Unsicht-
baren sein und eine Erzieherint zum Glauben. Sie ist deshalb in jedem Augen-
blick einer zweifachen Treue unterworfen: Der Treue zu unserer Welt, die das
Werk Gottes ist, und der Treue zu dem, den nichts und niemand zu fassen ver-
mag und der nicht darstellbar ist. Mit Hilfe irdischer Mittel — Gestalt, Farbe,
Licht — muf} die Ikone die transzendente Wirklichkeit iibersetzen. Und da sich
ihr Gegenstand jenseits des Sichtbaren befindet, darf sie sich nicht in erster Li-
nie von asthetischen Forderungen leiten lassen, sondern von der Offenbarung
und vom Glauben. Hierin besteht der doppelte Anspruch, der die Kunst der Iko-
nenmalerei belebt. Wenn man diese Voraussetzung vergiBt, verschlie3t sich der
Zugang zur Welt der Ikonen. Die Ikone wird dann auf ein einfaches religitses
Bildnis reduziert oder gar zu ciner Art dsthetischem Idol pervertiert.

Die theologische Betrachtung der Ikone unterscheidet sich stark von der des
Bildes im Westen. Dennoch mufl man festhalten, dafl die grundlegende Theolo-
gie der lkone, wie sie das 2. Konzil von Nikaia (787) definiert hat, der ganzen
Kirche gemeinsam ist. Sie ist Teil des katholischen Glaubens und ist von ande-
ren Konzilien bestitigt worden. Jedoch ist sie in der lateinischen Kirche nicht in
dem MaBe entwickelt und integriert worden wie in der Orthodoxen Kirche und
in den anderen Kirchen des Ostens.

Der Grund fiir diesen Sachverhalt liegt wohl in der Spiritualitit des Westens,
die den Akzent starker auf das Wort und auf die Struktur des Glaubens legt als
auf deren kiinstlerische Ausdruckgebung. Ein anderer Grund liegt vermutlich in
der Tatsache, daBl der Westen sich nicht in der Situation befand, die typisch
orientalischen Haresien monophysitischer Tendenz bekdmpfen zu miissen.

Die theologische Konzeption der Ikone findet im Laufe der ikonoklastischen
Krise des 8. und 9. Jahrhunderts zu ihrer eigentlichen Form. In dieser Krise, die
an die Wurzeln der byzantinischen Kultur ging und auch das politische und

* Die Einfithrung des folgenden Beitrags stammt von E. Sendler, der weitere Textbestand
von M. G. Muzj. Es handelt sich um einen Vorabdruck aus: Muzj, Maria Giovanna: Ganz
Auge, ganz Licht, ganz Geist. Einfiihrung in die Betrachtung der Tkonen. Mit einem Vor-
wort von Egon Sendler. Aus dem Italienischen von Gerhard Giade. Wiirzburg, Echter
1989. 180 S., geb., DM 39,-. Das Buch wird in Geist und Leben 6/89 besprochen.

Die Redaktion.



Einiibung und Weisung 387

wirtschaftliche Leben erschiitterte, wurde nicht nur die Berechtigung des Bildes
in Zweifel gezogen, insofern es das Gottliche darstellt, sondern auch das Dogma
der Menschwerdung Gottes in Frage gestellt, welches ja integraler Bestandteil
des christlichen Glaubens ist.

Im Zentrum der Auseinandersetzung stand die Ikone Christi. Thre Verteidiger
betonten, daB in der Ikone nicht die bloBe Gottheit Christi dargestellt wird, zu-
mal diese iiber jede Gestalt und jedes menschliche Sprechen erhaben ist. Ebenso
handle es sich nicht um eine einfache Abbildung Jesu von Nazaret. Vielmehr
wolle die Ikone die Person (Hypostasis) Christi in ihrer Integritéit darstellen, was
gleichbedeutend ist mit der geheimnisvollen Einheit der gottlichen und der
menschlichen Natur im Wort (Logos).

Die Ikone stellt deshalb einen Reflex der Inkarnation dar. Sie wird zum Ort
ihrer Gegenwart. Die Wirklichkeit des Urbildes vergegenwartigt sich in der Rea-
litat des Abbildes. Zwischen diesen beiden Wirklichkeiten, ndmlich der prototy-
pischen und der antitypischen besteht nach den Worten des heiligen Theodoros
Studites, eines der bedeutendsten Bildtheologen, die Beziehung der Ahnlichkeit.
Diese gehort der geistlichen Ordnung an und ist dem menschlichen Verstand zu-
ganglich. Diese Sicht iiberrascht und konnte rationalistisch erscheinen. Aber in
Wirklichkeit geht es nicht um den rein natiirlichen Verstand. Auf dieser Ebene
bliebe die Ikone ja ein einfaches Kunstwerk. Deshalb darf die Ahnlichkeit nicht
in natiirlicher Weise verstanden werden, sondern wie eine Epiphanie, die dem
menschlichen Geist aufgeht, insofern er vom Glauben erleuchtet ist. Die lkone
iibersteigt deshalb die Fihigkeit des menschlichen Geistes und 6ffnet sich ihm
nur durch die geistliche, das heiBt vom Glauben informierte Betrachtung.

Dadurch, daB der christliche Glaube diesen verstandesméBigen Vorgang be-
stimmt, vermittelt er dem Materiellen eine neue Wiirde. Mit der Menschwer-
dung Christi, dieser untrennbaren Einheit ohne jede Vermischung der Gottheit
und der Menschheit, hat sich etwas ganz und gar Neues aufgetan in der Bezie-
hung zwischen Gott und Mensch, zwischen irdischer und himmlischer Wirklich-
keit. Seit der Menschwerdung Christi steht das Bild nicht mehr unter dem Ver-
bot des Alten Testaments, sondern es wird legitim und sogar notwendig. Die
Ikone entsteht aus der Freude, das Absolute ,,darstellen* zu konnen.

Es ist wohl wahr, daB man die Merkmale der Ikone als Reflex der Offenba-
rung und der theologischen Vertiefung auch in den Bildnissen des Westens fin-
det. Aber der Ikone ist noch eine andere Bedeutung eigen: Sie wird zum Stempel
der himmlischen Welt, der der Materie aufgedriickt ist, und als solche wird sie
zum Kultbild. Vermittelt durch die geistliche Ahnlichkeit, wird die heilige Wirk-
lichkeit im Bild prisent. Auf diese Weise verwandelt sich die Verehrung der
Christusikone in Anbetung. Aufgrund dieser Verbindung mit der Welt Gottes
wird die Ikone zum Werkzeug der Gnade. Das ist die Glaubenserfahrung der
Christen im Osten, die seit den ersten Jahrhunderten weitergegeben wird. In der
Betrachtung der heiligen Abbilder nehmen sie die vom Licht Gottes verklarte
Welt in sich auf und empfangen ,.die Kraft gegen das Bose, Heilung der Seele
und des Leibes und den Trost des Heiligen Geistes®, wie es im Segensgebet der
Tkonen heifit.



Einiibung und Weisung 388

Wem all dies bewuBt wird, dem wird sich die intellektuelle WiBbegier in eine
wirkliche geistliche Entdeckung verwandeln, und der theologische Reichtum
dieser Bilder wird sich wie eine Vision darbieten, die das Herz 6ffnet, um das
Gebet zu ihm aufsteigen zu lassen, der die Quelle aller Wahrheit und Schonheit
ist. Die Ikone wird so zum Ort geistlicher Einswerdung in einer strengen Treue
zur Offenbarung Christi, der in die Herrlichkeit Gottes hinein auferstanden ist
(Farbtafel I).

Die Geburt Christi

.Das Geheimnis Gottes, der Mensch wird, die Vergéttlichung des Menschen, der
vom Logos aufgenommen wird, die Offenbarung des Geheimnisses Gottes, die
Selbsterniedrigung der géttlichen Natur stellen die Summe der Giiter dar. die Chri-
stus uns geschenkt hat. Das Kommen Gottes unter die Menschen als strahlendes
Licht und gotliche Wirklichkeit in Klarheit und Sichtbarkeit, ist die grofie. und
wunderbare Gabe des Heils, in die wir eingefiihrt wurden. “ (Andreas von Kreta)

»Seht, ich mache alles neu.”
Offb 21,5

In der Kirche hat die Ikonenmalerei die Aufgabe, in gedringter Form die theo-
logische Aussage und den geistlichen Gehalt der Offenbarung ins Bild zu fassen.
So erklart sich der iiberraschende Reichtum dieser Ikone der Geburt Christi
(Farbtafel II). Die nach Ort und Zeit verschiedenen heilsgeschichtlichen Ereig-
nisse erscheinen, zusammen mit symbolischen Darstellungen, zu Einheit und
Gleichzeitigkeit verwoben; so entfaltet die Ikone die verschiedenen Dimensio-
nen des gefeierten Glaubensgeheimnisses.

In diesem Meisterwerk aus der Schule Rublews, das die verschiedenen erzih-
lerischen Elemente zu einer kompositorischen Einheit zu verbinden vermag, 146t
sich als zentrales ikonographisches Darstellungsmuster von Mutter und Kind
das erst seit dem 6. Jahrhundert gebriuchliche erkennen. Bis dahin wurde Maria
sitzend und das Kind auf den Knien haltend dargestellt. Das entsprach der
Lehre des Johannes Chrysostomus, Maria habe das Kind selbst in den Futter-
trog gelegt. ,,Dann aber hob sie es wieder auf und nahm es auf die Knie.“

Das bedeutete, Maria habe bei der Niederkunft nicht unter Geburtswehen ge-
litten, und spiegelt wider, wie sehr in jener Zeit die Sorge lebendig war, die im-
merwihrende Jungfriulichkeit Mariens indirekt bestitigen zu miissen. Als je-
doch die Unversehrtheit Mariens nicht mehr Gegenstand von Zweifeln und Un-
sicherheiten war, begann man, die Jungfrau liegend darzustellen wie eine Woch-
nerin, um die menschliche Konkretheit des Ereignisses zu unterstreichen.

Die Badeszene des Kindes bezeugt hingegen einen zweifachen EinfluB: Aus
dem apokryphen Matthiusevangelium ist die Figur der Hebamme tiberliefert,
die zur Zeugin der jungfriulichen Geburt Mariens wird: das Bad des Neugebo-















Einiibung und Weisung 389

renen ist hingegen ein gingiges Element der Tkonographie der Zeit. Da es je-
doch fiir eine Reinigung des fleischgewordenen Wortes keinen Grund gab, er-
hielt das Bad die Funktion einer Vorabbildung der Taufe. Dementsprechend
nahm das Badebassin, wie hier, die Form eines Taufbeckens an.

Als Grundstruktur der Ikone erscheint die waagerechte Einteilung in drei
Ebenen, die die zentrale Szene der Geburt umgeben.

Die untere Ebene zeigt die irdischen Aspekte dieses Ereignisses; und zwar
zum einen seine konkrete Wirklichkeit mit dem Bad des Neugeborenen und der
Amme, zum anderen aber als ein den Gesetzen der natiirlichen Zeugung frem-
des Geschehen. Die Gestalt des Josef ist Triger dieser Botschaft: Von der Ein-
heit Muiter-Kind getrennt, macht er einem klassischen Darstellungsmuster
nach deutlich, daB3 er an der Empfingnis des Kindes nicht beteiligt war. Zu-
gleich steht er als Sinnbild fiir die Schwierigkeiten des menschlichen Denkens,
mit seiner wesenhaften Bindung ans Materielle in das Mysterium einzudringen.
In der Gestalt, die Josef gegeniibersteht und deren Identitit unklar bleibt — ist
es eine Gestalt aus der heidnischen Mythologie? der Prophet Jesaja? der Versu-
cher? —, wird diese Schwierigkeit, die zur Versuchung geraten kann, gewisser-
maBen verduBerlicht.

In der mittleren Ebene des Bildes ist die erste Epiphanie des fleischgeworde-
nen Wortes dargestellt, die den Engeln und den Hirten zuteil wird. Das Myste-
rium ist gegenwirtig, und als solches betrachtet es auch die Mutter. In Ruhelage
ausgestreckt wie jede Frau, die ein Kind zur Welt gebracht hat, ist sie zugleich
die heiligste Herrscherin, die Mutter Gottes, welche der rote, golddurchwirkte
Teppich in eine Mandorla der Glorie hiillt.

Das in Windeln gewickelte Kind antizipiert den Menschen, der von den Ban-
den des Todes umklammert und ins Grab gelegt werden wird. Sein Haupt liegt
auf der senkrechten Achse der lkone, die der gottliche Strahl deutlich kenn-
zeichnet. Eben um dieses so unscheinbare Menschenkind wird sich der grofle
Kampf entfesseln, der sich schon unheilvoll in der dunklen Hohle hinter ihm an-
kiindigt.

Alles wird sich an ihm entscheiden, weil er wahrhaft der Dreh- und Angel-
punkt der Welt ist. Und die traditionellen Figuren des Ochsen und des Esels
(hier ist ein Pferd dargestellt, weil der Esel in RuBland unbekannt war), die hier
im Lichte des Kindes erscheinen, stehen fiir die ganze Schépfung, die ,,sehn-
siichtig auf das Offenbarwerden der S6hne Gottes wartet” (R6m 8,19) und in
dem Kind bereits ihren Schépfer und Retter erkannt hat.

Die obere Ebene zeigt die Erscheinung des Herrn fiir die Magier, die im Osten
zusammen mit der Geburt des Herrn gefeiert wird. Es ist eine in Schweigen ge-
hiillte Theophanie: der Stern bezeichnet die Gegenwart Gottes. Die Engel beten
dieses Zeichen des Heiles in seiner ewigen Aktualitdt an, wihrend die Magier,
die fiir alle diejenigen stehen, die sich aufmachen nach Betlehem, so erscheinen,
als wiirden sie, die Zeit hinter sich lassend, zu dem géttlichen Strahl aufsteigen,
der sie mit seinem Licht umgibt.

Die aufsteigende Bewegung, die die Ikone vermittelt, vereint die drei Ebenen
Zu einer zusammenfassenden Vision des Heilsplans, wie sie dem Denken Johan-



Einiibung und Weisung 390

nes Chrysostomus’ eigen ist. Fiir ihn enthilt die Geburt Christi bereits die Epi-
phanie, Ostern und Pfingsten.

Der Gebirgsriicken, auf dem die Ikone die Heilsereignisse darstellt, lenkt den
Blick von unten nach oben. Es ist der Berg selbst, der sich aus der Tiefe hoch-
reckt zum Stern. Die Bewegung umfingt die dunkle Grotte und wird verstirkt
durch die feuerrote Diagonale der Mutter, die, in starkem Kontrast mit dem
Schwarz der Hohle, aus dem Inneren zu brennen scheint wie eine groBe und ru-
hige Flamme. Es ist, als wollte der Maler durch diesen Kontrast eine unsagbare
Freude ausdriicken: die Freude des Menschen, der versteht, dal3 er seinem
Schopfer und Erléser auBer seiner Erbirmlichkeit und seinen Dunkelheiten die
schonste aller Kreaturen darbieten kann: sie, die ,,verehrungswiirdiger ist als die
Kerubim und unvergleichlich glorreicher als die Serafim“, die Ehre des Men-
schengeschlechtes.

In durchscheinenden Kaskaden ergieBt sich das Licht von oben auf die Fel-
sen; es bringt Baumstiimpfe und Zweige zum Aufstrahlen; es schmiickt mit gol-
dener Aderung das Wasserbecken und stromt wie fliissiges Gold aus dem Krug.
Auswirkung des Gsterlichen Geheimnisses ist die Gabe des Geistes, sein Ein-
dringen in die menschliche und kosmische Wirklichkeit.

Die Gottesmutter Hodegetria

~Da Gott das Abbild aller Schonheit schaffen und seine eigene Ahnlichkeit sowohl
den Engeln wie den Menschen schenken wollte, hat er Maria mit seiner eigenen
vollkommenen Schonheit geformt. Er hat in ihr die einzelnen Schonheiten, wie sie
auf die Geschopfe gemdfs ihrer Ordnung verteilt sind, zur Einheit zusammengefiihrt
und hat sie eingesetzt zur allgemeinen Zierde aller Wesen, seien sie nun sichtbar
oder unsichtbar. Oder so: Er hat sie erscheinen lassen als die Zusammenfassung
aller Schénheiten Gottes, der Engel und der Menschen und als héchste Schinheit,
die beide Welten ziert. ™ (Gregorios Palamas)

,Alles an dir ist schon, meine Freundin;
kein Makel haftet an dir.“
Hid 4,7

Nachdem das Christentum im 4. Jahrhundert den Sieg davongetragen und das
Konzil von Ephesus im Jahre 431 die Gottesmutterschaft Mariens — Theotokos —
dogmatisch definiert hatte, war der Weg offen fiir eine Darstellung der Mutter
mit dem Kind, die von der kaiserlichen Ikonographie inspiriert war. Im Osten
wie im Westen mehren sich Bildnisse der Jungfrau, die als Majestit auf dem
Thron sitzt und dabei ihr Kind darbietet, das der Sohn Gottes ist.

Dieses ikonographische Muster fiihrte im byzantinischen EinfluBbereich zu
zwei gleichermalien hieratischen wie regalen Darstellungen: die Panhagia Niko-
poia, eine majestitisch und in strenger Haltung sitzende Muttergottes, die mit



Einiibung und Weisung 391

beiden Hinden das Kind vor sich hélt, und die Panhagia Hodegetria. Diese wird
entweder aufrecht stehend oder als Brustbild dargestellt, wobei sie das Kind auf
dem Arm hilt. Nach dem Sieg iiber die Bilderstiirmer (843) erfuhren diese Dar-
stellungen zusammen mit der Blacherniotissa ihre weiteste Verbreitung. Dies lag
zum e¢inen an der bestindigen Anrufung der Muttergottes im 6ffentlichen Kult
der Kirche und in der privaten Frémmigkeit. Zum anderen aber auch daran, dal3
eine groBe Zahl von Kunstwerkstitten entstand, in denen die in den groien Hei-
ligtiimern Konstantinopels verehrten Ikonen reproduziert wurden.

Die Muttergottes Hodegetria, fiir die diese byzantinische Ikone aus dem
14. Jahrhundert ein schones Beispiel liefert, war nach einer Kirche Konstantino-
pels benannt, die den Namen Kirche der Wegweisung (,,hodegoi“) trug und in
der ein dhnliches Bildnis als Werk des Evangelisten Lukas verehrt wurde (Farb-
tafel ITI). In der Folgezeit wurde dieser Name auf die in der Ikone dargestellte
Person bezogen: Maria als ,,Weiserin des Weges*®.

Christus ist hier als Erwachsener dargestellt. Er sitzt aufrecht auf dem Arm
der Mutter, segnet als Erléser und hilt in der Linken das aufgerollte Evange-
lium. Sein golddurchwirktes Gewand, an dem des antiken Weisen orientiert, ist
das priesterliche und kénigliche Kleid des fleischgewordenen Wortes.

Die Mutter ist eingehiillt in einen Purpurmantel mit goldenem Saum. Sie iibt
nicht — wie in der westlichen Kunst - eine beschiitzende Rolle gegeniiber ihrem
Sohn aus, sondern stellt ihn den Menschen dar, indem sie zugleich bei ihm fiir
jene eintritt. In der Tat driickt ihre Rechte mit bedeutungsschwangerer Geste zu-
gleich das Empfangen und das Schenken aus. Der Ausdruck ist ernst, voll sou-
verdner Gelassenheit, der Blick unmittelbar auf den Betrachter gerichtet.

Etwas wie geistliche Architektur prigt die Komposition der Antlitze: die un-
realistisch vergréBerte Kuppelform des Hauptes als Sitz des Geistes, der die
Sinne des Leibes beherrscht, verkiindet die Gottihnlichkeit der menschlichen
Kreatur. Die geometrisch nachgeformten Gesichtsziige umreien ebenfalls die-
sen lebendigen Tempel, der der Mensch ist. Die feine Linie des Nasenbeins trigt
die Bogen der Augenbrauen, unter denen sich die Augen weit 6ffnen fiir die Be-
trachtung und aus denen das innere Licht hervortritt.

Auch die Farbkomposition ist voll von spiritueller Bedeutung. Die groBle
dunkle Fliche des Mantels, den die Jungfrau trigt, hebt sich wie ein einziger
Block gegen den goldenen Hintergrund ab. Dies ist das ideale chromatische
Umfeld der byzantinischen Mosaiken und Ikonen: da Gold keine Lichtquelle
braucht, ist es keine ,,Farbe“ im eigentlichen Sinn des Wortes, sondern ein abso-
luter Lichtwert; denn es erlaubt jenen Dualismus von Licht und Schatten nicht,
ohne den Irdisches nicht begreifbar ist.

Durch solch sichtbare symbolhafte Gleichung wollten das Denken und die
Kunst Byzanz’ das christliche Glaubensfaktum des Eintauchens von heilsge-
schichtlichen Personen und Ereignissen in das Geheimnis Gottes zum Ausdruck
bringen.

Unterhalb der obligatorischen Initialen MP ©®Y, die die Wiirde Mariens als
Mutter Gottes zum Ausdruck bringen, hat der Ikonograph den Ehrentitel ,,H4
peribleptos*“ hinzugefiigt: die Wunderbare. Gnade und Schonheit verbinden



Einiibung und Weisung 392

sich in der Allerreinsten, die Gott selbst der Welt gezeigt hat ,,als Synthese aller
Schonheit Gottes, der Engel und der Menschen und als héchste Schonheit, die
die beiden Welten ziert.“

Christus und die Himmlischen Michte

. Wir predigen nicht blofy eine Ankunft Christi, wir verkiinden auch noch eine
zweite, eine noch viel herrlichere als die erste. Die eine war Leidensoffenbarung,
die andere zeigt das Diadem gétilicher Herrschatft.

Bei der ersten Ankunft war er in einer Krippe in Windeln eingewickelt, bei der zwei-
ten umbkleidet er sich mit Licht. Bei der ersten Ankunft trug er, der Schmach nicht
achtend, das Kreuz, bei der zweiten wird er in Begleitung eines Heeres von Engeln
in Herrlichkeit kommen.

Unser Herr Jesus Christus wird von den Himmeln kommen. Am Ende dieser Welr,
am Jiingsten Tage, wird er mit Herrlichkeit kommen. Diese Welt nimmt ein Ende;
erneuert wird diese erschaffene Welt. " (Cyrill von Jerusalem)

»Oberhalb der Platte iiber ihren Kopfen war etwas, das wie Saphir
aussah und einem Thron glich. Auf dem, was einem Thron glich, saf3
eine Gestalt, die wie ein Mensch aussah.“

Ez 1,26

UnermeBliche Kraft, duBlerste Schirfe der Umrisse, gewaltige, expandierende
Energie um einen Lichtkern: wer kann sich vorstellen, dafl dieses Wunder An-
drej Rublews keine 20 Zentimeter an Hohe erreicht? (Farbtafel IV) So stellt sich
die Frage, ob hier nicht der ausdriickliche Wille vorliegt, durch die Paradoxie
solcher Kleinheit die unermeBliche Herrlichkeit dessen darzustellen, der auf den
Kerubim thront?

Es handelt sich bei dieser Darstellung um eine Vision groBer synthetischer
Kraft, in der mannigfache Aspekte des Geheimnisses um das fleischgewordene
Wort zusammenflieBen. Auf einem Thron sitzend, der getragen ist von den Feu-
errddern der Kerubim und umgeben von den Seraphim, erscheint die Gestalt ge-
méf den hier miteinander verbundenen Visionen Ezechiels und Jesajas in erster
Linie als der Schopfer und Herr des Universums, das sich um ihn herum ordnet.
Es wird dargestellt durch den Rhombus in roter Farbe, der fiir die Erde steht,
und durch die in Griin gehaltene Ellipse des Himmels. Auch der in Wei8 fein
gezeichnete Thron nimmt die kosmische Symbolik in sich auf durch seinen kubi-
schen Sitz, den Riicken- und Armlehne im halbkreisférmigen Bogen iiberragen.
Der rechteckige Fullschemel unterstreicht nochmals seine Herrschaft: , Der
Himmel ist mein Thron und die Erde der Schemel fiir meine FiBe* (Jes 66,1).

Das glithende Rot der beiden Rhomben, durch das dunkle Griin, das sie
trennt, noch hervorgehoben, evoziert das Geheimnis dessen, der unzugingliche



Einiibung und Weisung 393

Finsternis und Licht zugleich ist: ,Jene Finsternis, von der man wenig gesagt
hat, wenn man versichert, daB sie funkelt von dem allerleuchtendsten Licht im
SchoBe der schwirzesten Dunkelheit®, wie Dionysius Areopagita zu sagen
pflegte. Aber die ,,wie glinzendes Gold in einem Feuerschein* (Ez 1,27) darge-
stellte Gestalt des Christus-Logos, die sich stark abhebt vom feurigen Rot und
sogar dessen Dominanz dampft, kiindigt mit der schweigenden Evidenz der Vi-
sion an, daB die mehr als lichtvolle goéttliche Finsternis sich als Licht fiir die
Menschen geoffenbart hat.

Sicher war das fiir den Hesychasmus zentrale Thema der Manifestation des
ungeschaffenen Lichtes im fleischgewordenen Wort dem seligen Andrej nicht
fremd. Seine Lebensspanne, die sich vom 14. in das 15. Jahrhundert hiniiber er-
streckt, fallt ndmlich in die Zeit, da die hesychastische Spiritualitdt in Ruflland
ihre weiteste Verbreitung hatte.

Den Wagen Jahwes evozierend, verbinden die gefliigelten Feuerrdder die
Symbolik des Thrones mit der duBleren Vierecksform, in der tetramorphisch die
vier lebenden Wesen - Mensch, Lowe, Stier und Adler - der prophetischen
Schau Ezechiels erscheinen: ,,Ich sah: Ein Sturmwind kam von Norden, eine
groBe Wolke mit flackerndem Feuer umgeben von einem hellen Schein. Aus
dem Feuer strahlte es wie glinzendes Gold. Mitten darin erschien etwas wie vier
Lebewesen. ... Die Lebewesen dnderten beim Gehen ihre Richtung nicht: Jedes
ging in die Richtung, in die eines seiner Gesichter wies* (Ez 1,4f.9b). Diese Vier-
gestaltigkeit ist schon in der Schépfungsordnung Symbol fiir die fiigende Allge-
genwart Gottes; doch in der Ordnung der Gnade bezeichnet sie die rettende Of-
fenbarung, die durch die Evangelisten an den vier Enden der Erde verkiindet
wird. Christus, der Herr, hilt das Evangelium als reines und weiBles Licht. Es ist
der leuchtende Kern der ganzen Ikone. Christus selbst ist der Ursprung der vier
goldenen Strahlenbiindel; er erscheint so als das sich ausbreitende und alles er-
fassende Zentrum der neuen Schdpfung.

Doch der in dieser Ikone zum Ausdruck gebrachte Reichtum der Aspekte des
Mysteriums Christi erschopft sich hiermit noch nicht. Insofern Christus in pures
Gold, das assist, wie die Ikonenmaler es nannten, gekleidet ist, erscheint er wie
ein Blitz auf dem Hintergrund der doppelten Viereckform. Er ist der Richter des
achten Tages, der Herr der Geschichte. Die Schrift sagt von ihm: ,,Denn er muf}
herrschen, bis Gott ihm alle Feinde unter die Fiile gelegt hat* (1 Kor 15,25).

Insofern jedoch der ernste, alles erforschende Ausdruck seines Antlitzes, das
ganz von innen her leuchtet, im Lichte der Worte betrachtet wird, die in dem
aufgeschlagenen Buch zu lesen sind - ,,Kommt alle zu mir, die ihr euch plagt
und schwere Lasten zu tragen habt. Ich werde euch Ruhe verschaffen™ (Mt
11,28), ist er der Barmherzige, der Menschenfreund, jener, der ein Gesetz der
Freiheit erldBt und nach diesem Gesetz richtet.

Egon Sendler, Paris/Maria Giovanna Muzj, Rom





