
Ganzheitlichkeit 
Ein biblisches Anliegen 

Paul Imhof, München 

In den verschiedenen spirituellen Strömungen und Weltanschauungen 
ist heutzutage eine gemeinsame Tendenz spürbar geworden, nämlich das 
Interesse ganzheitlich zu leben. Unter diesem formalen Aspekt wird sehr 
Differentes angeboten und angezielt. Das moderne Bewußtsein ist ge- 
kennzeichnet durch einerseits immer größere Differenzierung und Spe- 
zialisierung, andererseits aber durch immer neue Bewegungen und Stre- 
bungen nach mehr Einheit. Religiös gewendet: Immer neuen spirituel- 
len Gruppierungen, Sekten und Bewegungen korrespondiert die Ten- 
denz, die eigene Lebenswelt, die Gesellschaft, ja die Menschheit univer- 
sell und ganzheitlich zu sehen. 

Wir sprechen erstens von einer Ganzheitlichkeit, die jedes Seiende mit 
sich selbst besitzt, also in welchem Selbstverhältnis es steht. Dabei lassen 
sich verschiedene Seinsebenen unterscheiden, nämlich die Welt des Ge- 
genständlichen und Strukturellen, die Welt des Vegetativen, die Welt 
des Animalischen, die Welt des Personalen und des Geistigen. All diese 
Bereiche und entsprechende Einzelphänomene sind mit sich selbst ver- 
mittelte •Ganze". Sie stehen zueinander und miteinander in Beziehung. 
Und dies ist der zweite wichtige Aspekt. Es geht um ganzheitliche Bezie- 
hungen des einzelnen Seienden mit anderen Seienden. Dies soll auch für 
die Beziehung zum Göttlichen gelten. •Geistesgeschichtlich wird das Pro- 
blem des •Ganzen" seit der griechischen Philosophie beständig verhan- 
delt; so steht der berühmte Parmenides-Satz das •Ein und Alles" (•hen 
kai pan") dem Vielen und den Teilen gegenüber"1. 

Was in der New-Age-Bewegung unter verschiedener Rücksicht immer 
wieder angestrebt wird, besitzt genau gesehen biblische Wurzeln. Zu un- 
serer Frage nach Ganzheitlichkeit ist dabei an erster Stelle das Buch 
Deuteronomium zu nennen. Es heißt dort: •Höre, Israel! Jahwe, unser 
Gott, Jahwe ist einzig. Darum sollst du den Herrn, deinen Gott, lieben 
mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit ganzer Kraft" (Dtn 6,4.5). 

Ein Blick in die Religionsgeschichte zeigt, daß es vor allem die Zeit 
des Gebetes ist, in der ganzheitliche Vollzüge angestrebt werden. So for- 

1 H.-B. Gerl, Ganzheitlichkeit. In: Frauenlexikon. Traditionen, Fakten, Perspektiven. Hg. A. 
Lissner, R. Süssmuth, K. Walter, München 1988, 399 f. 



Paul Imhof 402 

muliert H. Bürkle bezüglich des Gebetes als dem Grundphänomen der 
verschiedenen Religionen: •Das Gebetsverhalten der Menschen in den 
Religionen ist das intensivste und umfassendste Verhalten, das der 
Mensch an den Tag zu legen vermag. Es ist immer Ausdruck dessen, was 
den Menschen unbedingt angeht' (P. Tillich) und ihn darum in seiner 
Totalität betrifft."2 Wenn hier von Totalität die Rede ist, dann kann man 
davon ausgehen, daß damit ein Synonym für Ganzheit verwendet wird. 

Alle körperlichen, geistigen und seelischen Dimensionen sollen bei 
ganzheitlichen Vollzügen selbig füreinander verwendet werden und sich 
realisieren. Nicht partiell, perspektivisch und gespalten, sondern ganz- 
heitlich soll gelebt werden. 

An den freien Menschen wendet sich das Zehngebot im Alten Testa- 
ment, das Gesetz Gottes. Dies will sagen, daß im Hören auf die Weisun- 
gen zum Leben, die Inhalte des Bundes zwischen dem befreienden Gott 
und seinem Volk sind, der Mensch ein Fundament findet, auf dem 
er seine einzelnen Lebenssituationen ganz bestehen und deuten kann. 
Wenn neutestamentlich gesagt wird, daß kein Jota, kein kleines Häk- 
chen vom Gesetz also, vergehen wird, bis alles erfüllt ist (vgl. Mk 
5,17-19), dann besitzt diese Kunde als Kehrseite die Zusage, daß nicht 
nur jedes Einzelgeschehen wichtig ist, sondern es soll uns gesagt wer- 
den, daß das verkündete Wort Gottes als solches die Gestalt der Ganz- 
heit besitzt. Der Zahlenwert für Jota ist nämlich genau zehn. 

An diesem Punkt unserer Überlegungen soll nun nicht spekulativ klin- 
genden Gedanken nachgegangen werden, sondern es soll erfaßt werden: 
Nur durch die Liebe zum Detail gelangt man zu einer ganzen Gestalt. 
Im Bild gesprochen: Wenn nur ein weniges fehlt, ist eine Kugel nicht 
mehr eine Kugel. Um Ganzheit geht es. 

Nur wenigen, etwa Thomas Schipflinger, gelingt ein positives Einbrin- 
gen von holistischem Gedankengut in die katholische Tradition. 

•Der neuere Ausdruck holistisch (Holismus) wurde von Jan Smuts ge- 
prägt, der damit wissenschaftlich und philosophisch klar aussprechen 
und darlegen wollte, daß alle Lebensphänomene im Gegensatz zum Me- 
chanizismus aus einem ganzheitlichen ,metabiologischen Prinzip', aus 
einer entelechialen Ganzheit abzuleiten seien... 

Die Natur- und Geisteswissenschaften, besonders die Biologie, Öko- 
logie, Medizin, Pädagogik, Anthropologie und andere verwenden die 
Worte ganzheitlich, holistisch immer mehr. Hol(ist)isch ist zu einem 
Schlüsselbegriff des neuen Zeitalters und der Holosophie geworden, 

2 H. Bürkle, Das Gebet - ein Grundphänomen der Religion. In: Geist und Leben 54 (1981) 
36. 



Ganzheitlichkeit 403 

ebenso wie kosmisch. Da kosmisch und hol(ist)isch im Grunde dieselbe 
Bedeutung haben, möchte das Wort kosmisch die geheimnisvolle, numi- 
nose Dimension von hol(ist)isch hervorheben."3 

Das alte Grundanliegen der Gemeinschaft der Gläubigen in der einen 
kat-holischen Kirche miteinander eins zu sein im Blick auf den Einen, 
findet sich meist in verschobener Weise in der Forderung, sich holistisch 
zu verstehen und entsprechend zu leben. Kat-holon d. h. ursprünglich in 
bezug auf das Ganze existierend und so ein uni-verseller Mensch zu 
sein, d. h. allgemein offen und gerade so die Kehre zum Unum, dem Ei- 
nen, zeitigend (lat. uni-vertere). Dabei ist die Geschichtlichkeit der Glau- 
bensoffenbarung ganz zu berücksichtigen, deren zentraler Inhalt lautet: 
Gott ist ganz Mensch geworden. 

Das allgemeine Interesse an Ganzheitlichkeit, das in der gegenwärti- 
gen Diskussion unumkehrbar aufgekommen ist, besitzt seine Wurzeln in 
der aktuellen theologischen Diskussion, zumindest was die reflektierte 
Gestalt dieses Interesses in theologischer Hinsicht ausmacht. •Mit der 
Feministischen Theologie ist aus den USA eine bis dahin bei uns nicht 
geläufige Vorstellung zu uns gelangt: Ganzheit... Sie setzt zutiefst erlit- 
tene Spaltung voraus und möchte sie beseitigen. Ganzheit umfaßt nach 
unserem jetzigen Sprachverständnis Integration von Leib, Seele und 
Geist, nachdem in der theologischen Anthropologie Seele und Geist do- 
miniert hatten."4 

Bei solchen Integrationsprozessen gilt je spezifisch: •Je stärker sich 
ein Lebewesen zur Ganzheit integriert, desto differenzierter werden 
seine Teile. Ganzheitlichkeit ist also nicht ein embryonaler Zustand, 
Spannungsarmut und Monolog, sondern Auswägen von Spannungen, 
Dialog der eigenen gegengeschlechtlichen Spannungen."5 

Die Einheit der Welt und alle ihr korrespondierenden Erfahrungen 
kategorialer Art werden erst in einem transzendentalen Horizont erfaßt, 
der bewußt oder unbewußt immer schon das Apriori jeglicher kategoria- 
len Wahrnehmung ist. Metaphysisch gesehen geht es allerdings nicht 
um Binnentranszendenz, sondern um einen Welthorizont, der als sol- 
cher immer schon auf den göttlichen Bereich hin aufgesprengt ist. An- 
ders gesagt: Geschaffene Wirklichkeit kann sich als sie selbst erst ange- 

3 T. Schipflinger, Sophia - Maria. Eine ganzheitliche Vision der Schöpfung. (KOINONIA. 
Schriftenreihe des Ostkirchlichen Instituts Regensburg Bd. 7. Hg. A. Rauch und P. Imhof) 
München 1988, 308. 
4 Frau und Religion. Gotteserfahrung im Patriarchat. Hg. E. Moltmann-Wendel. In: Die Frau 
in der Gesellschaft. Texte und Lebensgeschichten, Hg. G. Brinker-Gabler, Frankfurt 1984, 
31. 
5 H.-B. Gerl, Ganzheitlichkeit (s. Anm. 1), 402. 



Paul Imhof 404 

sichts der ungeschaffenen Wirklichkeit, die wir Gott nennen, begreifen. 
Jedes wirkliche, ganze Zu-sich-selbst-Kommen ereignet sich also im 
Über-sich-Hinauswerden auf Gott, die je größere Liebe hin. In diesem 
Zusammenhang läßt sich auf eine These von B. Staehelin zurückgreifen: 
•Erst in der großen, Gottes Anwesenheit einbeziehenden und auf ihn 
hin ausgerichteten Ganzheitsschau und Ganzheitserfahrung kann der 
Mensch sein eigentliches Wesen und damit Heil und Heilung finden; 
... erst von dorther kann der Mensch seiner Angst von Grund auf begeg- 
nen und sie umformen in Urvertrauen und Urglauben."6 

Was hier knapp und gleichsam plakativ formuliert ist, läßt sich erst in 
der konkreten Auseinandersetzung mit einzelnen okkulten, spiritisti- 
schen, esoterischen und neugnostischen Strömungen in seiner prakti- 
schen Relevanz erörtern. Da es in all diesen Auseinandersetzungen ideo- 
logischer Art um den konkreten, d. h. hier den mehr oder minder ganzen 
Menschen geht, sind der Beitrag der Vernunft als dem Grundvermögen 
des Menschen, das sich auf das Ganze der Wirklichkeit bezieht, wie die 
Tradition der christlichen Offenbarung, die auf das Heil des ganzen 
Menschen zielt, unverzichtbare Bestandteile im aktuellen Gespräch zwi- 
schen Bewegungen um mehr Ganzheit, die wirklich dazu führen, und 
Tendenzen, die durch die Art und Weise, sich zu gebärden, gerade das 
verhindern, was sie programmatisch behaupten. 

Ein allgemeines Interesse an Ganzheitlichkeit findet sich weithin ge- 
schichtslos in mehr oder minder gnostischen, mit neuer Mythologie aus- 
gestatteten holistischen Bewegungen. Es gilt also zu unterscheiden zwi- 
schen einem wirklichen Interesse an Ganzheitlichkeit, das alle Bereiche 
zu berücksichtigen bereit ist und modischen, unkritischen Tendenzen 
nach mehr •Ganzheitlichkeit". •Letztlich muß jeder selbst entscheiden, 
wie er zu neuen Entwicklungen steht. Dennoch scheint es einige christli- 
che Grundmaximen zu geben im Umgang mit Neuem und Unbekann- 
ten: 

1. Offenheit: •Prüft alles, das Gute aber behaltet" (1 Thess 5,21). 
2. Toleranz: •Laßt beides wachsen bis zum Tag der Ernte" (Mt 13,30). 
3. Unvoreingenommenheit: •An ihren Früchten werdet ihr sie erken- 

nen" (Mt 12,33)"7. 
Für einen überzeugten Christen ist das entscheidende Kriterium letzt- 

lich, ob etwas zum tieferen Verständnis der Botschaft Jesu Christi hin- 
führt oder ob es davon abbringt. 

6 B. Staehelin, Urangst - Urvertrauen - Urglauben. In: Geist und Leben 56 (1983) 328. 
7 H. Walach, Neue Religiosität. In: Jetzt 21 (2/1988), 5, 6. 




