Mystik und Politik

Paul M. Zulehner, Wien

In den christlichen GroBkirchen lassen sich zur Zeit zwei Arten von Kir-
chenmitgliedern beobachten: unpolitisch-fromme und unfromm-politi-
sche.

Die unpolitisch Frommen kennzeichnet ein ausgeprigter Trend nach
innen. Sie schitzen Spiritualitit, Gebet und Meditation, suchen Orte der
Stille auf und wallfahren. Eine Reihe neuer apostolischer Bewegungen
geht diesen Weg nach innen: Schonstitter, Mitglieder der charismati-
schen Erneuerung, Angehorige der Legio Mariae, Personen, die bei der
Focolar-Bewegung mitmachen, zdhlen zu dieser Stromung.

Andere Christen wiederum engagieren sich vorrangig in sozialen und
politischen Fragen. Sie gehen weniger nach innen, sondern nach drau-
Ben. Nicht die Innenwelt beschiiftigt sie, sondern die Welt auBerhalb
der Kirche: die Welt der vielfiltigen Ungerechtigkeit, des bedrohten
Friedens, der immer mehr zerstérten Umwelt. Traditionellerweise finden
wir Christen dieser Art in den katholischen Verbinden, vor allem in den
Jugendverbinden oder der Katholischen Arbeiterbewegung, sowie in
der kircheneigenen Friedensbewegung Pax Christi. Sie arbeiten aber
auch — kirchlich organisiert — in auBerkirchlichen Bewegungen mit: in
der Frauen-, der Umwelts- oder der Friedensbewegung.

Bemerkenswert ist, daB diese beiden Stromungen nicht nur wenig mit-
einander zu tun haben, sondern einander miBBtrauen und nicht selten die
wahre Christlichkeit absprechen. Die Frommen werfen den Sozialen
vor, unfromm zu sein. Sie reduzierten das Evangelium auf eine Sozial-
doktrin. Jesus sei fiir sie nur ein linker Sozialrevolutionir. Néchsten-
liebe werde in unzulissiger Weise von der Gottesliebe getrennt. Die So-
zialen wiederum erinnern die Frommen daran, daB} die alttestamentli-
chen Propheten und nicht zuletzt Jesus selbst jede ,,Frommigkeit am
Menschen vorbei“ gegeiBBelt hat. ,,Barmherzigkeit will ich, nicht Opfer®,
dieses alttestamentliche Zitat 148t der Evangelist Matthdus Jesus zwei-
mal ausdriicklich sagen. So gegensitzlich diese beiden Extremtypen
aber sind, sie haben eines gemeinsam: Beide trennen Frommigkeit und
sozialpolitisches Engagement.

Nun ist nicht sicher, ob es konkrete Personen gibt, die sich dem einen
oder anderen Extremtyp uneingeschrinkt zuordnen lassen. Es wird den
vollig unpolitisch-frommen Christen in Reinkultur ebensowenig geben
wie den unfromm-politischen. Dennoch kann nicht bestritten werden,



Paul M. Zulehner . 406

daB es in den heutigen christlichen Kirchen die Versuchung gibt, From-
migkeit und sozialpolitisches Handeln voneinander zu trennen.

Solchen Versuchen stellen wir eine Formel entgegen, die sich als drit-
ter Weg heute in den Kirchen ausbreitet und immer mehr Anhinger fin-
det. Es ist eine Formel, die ich in das Jugendpapier der 1985/86 stattge-
fundenen Di6zesansynode Rottenburg-Stuttgart eingebracht hatte. Auf
beiden Versammiungen der Synode wurde um sie in einer ebenso ernst-
haften wie konfliktreichen Weise gerungen. Alfons Auer, inzwischen
emeritierter Tiibinger Moraltheologe, hatte sie im Verlauf der Debatten
eine ,,Faszinationsformel“ genannt, weil sie emotional gleichzeitig freu-
dige Zustimmung wie erbitterte Ablehnung ausldst. Die Formel lautet:
~Je mystischer, desto politischer”. Je mystischer also ein Christ ist, desto
politischer wird er sein. Je mystischer eine Kirchengemeinde ist, desto
politischer wird sie sein. Das eine fordert das andere: die Mystik die Po-
litik ebenso wie die wahre Politik die Mystik. Das eine kann ohne das
andere auf Dauer nicht bestehen, zumindest nicht in biblisch-christli-
cher Gestalt: Christliche Mystik erweist sich stets als politisch und Poli-
tik, die von Christen betrieben werden soll, ist handfestes Moment jhrer
christlichen Mystik.

Mystik/Politik

Wir beginnen mit der Definition der Begriffe. Das ist sowohl beim Wort
Mystik wie beim Terminus Politik wichtig, weil ihre alltigliche Verwen-
dung sehr schillernd ist.

Mystik

Mystik ist fiir nicht wenige etwas Irrationales. Fiir manche liegt sie in
der Néhe von mysteriés, unheimlich, uneinsichtig. Mystik meint fiir an-
dere eine Art von gefiihlstriachtiger Schwirmerei. Eine solche gefiihls-
starke Frommigkeit kénne aber nur individuell, solistisch sein. Eine Kir-
che, eine religiose Gemeinschaft brauche man nicht dazu. Von Verant-
wortlichen der Kirchen wurde und wird daher der Mystik miBtraut.
Ich verwende Mystik hier in einem urspriinglichen Sinn. Das aus dem
Griechischen stammende Wort enthilt ,,mysterion®, was soviel bedeutet
wie ,,Geheimnis“. Die Mystik setzt also mit einem Geheimnis in Verbin-
dung. Dabei ist der Mystiker nicht an einer Aufklirung dieses Geheim-
nisses interessiert, sondern daran, es gleichsam zu bewohnen, in ihm da-
heim zu sein. Das deutsche Wort Ge-Heim-nis enthilt nicht zufallig das



Mystik und Politik 407

, Heim“. Der Mystiker ist also einer, der in einem Geheimnis daheim, zu
Hause ist. Das Geheimnis, das dem Mystiker Heimat gibt, aber ist der
lebendige Gott selbst. Das Herzstiick der Mystik ist somit ein lebendiges
Ineinander von Gott und Mensch.

Die Bibel kennt dieses mystische Ineinander. Paulus spricht vom
,Sein in Christus*. Der Mensch wird in der Taufe hineinbegraben in
Christus, um mit ihm aufzuerstehen. Ahnlich ist das biblische Wort
,aman*, das ,,glauben* heiBt und mit ,.einwurzeln in Gott“ bildlich aus-
gedeutet werden kann. Der Lebensbaum des Menschen, der seine Wur-
zeln in Gott selbst hat, findet so festen Halt und Nahrung.

Karl Rahner hat in den letzten Jahren seines Lebens und Lehrens wie-
derholt gesagt: Der Christ der Zukunft wird ein Mystiker sein oder er
wird nicht sein. Analog ist zu sagen, daB die Kirche und ihre Gemein-
den in Zukunft mystisch sein miissen oder sie werden nicht sein. In die-
sem Axiom wird behauptet, daB in Zukunft nichts anderes mehr fiir die
wahre Christlichkeit maBgeblich sein wird als die personliche, also un-
vertretbare Berithrung des einzelnen Menschen mit dem lebendigen
Gott, der in Jesus einer von uns geworden ist und mit seinem Geist in
uns anwesend ist. Alle anderen Wege zum Christsein, wie beispielsweise
eine christentiimliche Kultur, werden in einer nachchristlichen Kultur
keine Bedeutung mehr haben.

Politik

Ebenso belastet wie der Begriff der Mystik ist jener der Politik. Zu viel
Korruption, zu viele Skandale haben Politik in ein schiefes Licht ge-
bracht. Politik gilt vielen als ,,schmutzige Angelegenheit®, mit der man
am besten nichts zu tun hat. Es ist von da aus kaum verwunderlich,
warum die Bevolkerung gerade westlicher Demokratien derart politik-
verdrossen ist.

Eine kirchliche Soziallehre, die sich nicht nur auf die Vernunft, son-
dern auch auf die biblische Uberlieferung stiitzt, versteht Politik ganz
anders. Politik wird zum Gemeinwohl in Beziehung gesetzt, ist Sorge um
das Gemeinwohl. Da der Begriff Gemeinwohl sehr abstrakt ist, ersetze
ich ihn fiir unsere Uberlegungen mit dem Wort ,,Lebenschancen®. Poli-
tik bedeutet dann: sich stark machen fiir eine gerechtere Verteilung der
Lebenschancen in der einen Welt.

Lebenschancen: Damit meinen wir den Zugang jedes Menschen zu
Nahrung und Wohnen, zu Bildung und Arbeit; dazu gehort das Recht,
eine eigene Familie zu griinden sowie seinen Glauben auch 6ffentlich
und ohne soziale Diskriminierung ausiiben zu kénnen. Diese Lebens-



Paul M. Zulehner 408

chancen miissen durch politisches Handeln gerechter verteilt werden.
Ich sage ausdriicklich ,,gerechter”, weil es dauerhafte und vollendete
Gerechtigkeit in dieser Geschichte schon allein wegen der fortwihren-
den Entwicklungen nicht geben wird und eine solche zudem nur mit Ge-
walt hergestellt werden konnte: Gewalt produziert aber wieder stets
neues Unrecht mit.

Wird Politik als ein Einsatz zugunsten einer gerechteren Verteilung
von Lebenschancen definiert, dann wird auch schon erkennbar, wie
wichtig heute Politik fiir das Uberleben der Menschheit, ja fiir die Be-
wahrung der Schopfung ist. Ohne mehr Gerechtigkeit der Schopfung ge-
gentber wird der Lebensraum des Menschen zerstort werden. Ohne
mehr Gerechtigkeit kann es auch keinen wahrhaften Frieden geben, der
diesen Namen verdient.

Je mystischer, um so politischer

Wir wenden uns nach der Definition der Begriffe Mystik und Politik der
Formel ,,Je mystischer, desto politischer* zu und kénnen sie an Hand
unserer Begriffe so verstehen: Je mehr ein Mensch in Gott einwurzelt,
desto mehr wird er sich fiir eine gerechtere Verteilung der Lebenschan-
cen stark machen. Zum Wesen der wahren Mystik gehort es also, daB sie
den Menschen politisch macht. Anders formuliert: Die Begegnung mit
Gott fiihrt zur Begegnung mit den Opfern einer ungerechten Verteilung
der Lebenschancen.

Der Grund dafiir liegt nun nicht in einer Art Befehlsmoral. Es wire zu
wenig zu meinen: Ein dem Unrecht ferner Gott beauftragt den From-
men, sich neben seiner Frommigkeit auch noch um die Opfer des Un-
rechts zu kiilmmern. Vielmehr macht uns die Bibel mit einem Gott be-
kannt und vertraut, der dem Unrecht gar nicht fern ist und der sich
langst vor uns auf die Seite der Opfer des Unrechts gestellt hat. Daraus
folgt, dall gar nicht mit Gott in Beriihrung sein kann, wer Gott nicht auf
dessen Weg zu den Armen folgt, also den Einsatz Gottes fiir die Opfer
des Unrechts teilt. Noch einmal anders formuliert: Nicht ein unpoliti-
scher Gott beauftragt Fromme, politisch zu handeln. Sondern ein Gott,
der selbst hochpolitisch ist, beteiligt jene, die mit ihm wahre Gemein-
schaft haben, an seiner ureigenen politischen Praxis. Diese biblische Po-
sition 148t sich auch bedrohlich umkehren: Wenn ein Frommer nicht po-
litisch ist, dann verliert er die Beziehung zu Gott, wird so in einem
tiefgrindigen Sinn gott-los. Und wenn eine christliche Kirche nicht poli-
tisch ist, ist nie gefahrdet in einer dunklen Weise a-theistisch zu werden.



Mystik und Politik 409

Diese harte Position der Bibel soll durch einige Texte belegt werden.
UnmiBverstindlich sagt der Schreiber des ersten Johannesbriefes: ,,Wer
seinen Bruder nicht liebt, den er sieht, kann Gott nicht lieben, den er
nicht sieht“ (1 Joh 4,20b). Ebenso klar und anst68ig ist die leider viel zu
abgehorte Gerichtsszene im Matthdusevangelium (Mt 25,31-46). Geret-
tet werden jene, die bei den Opfern des Unrechts waren. Dort sind sie in
rettender Weise dem Herrn begegnet: ,,Denn ich war hungrig, und ihr
habt mir zu essen gegeben; ich war durstig, und ihr habt mir zu trinken
gegeben; ich war fremd und obdachlos, und ihr habt mich aufgenom-
men; ich war krank, und ihr habt mich besucht; ich war im Gefidngnis,
und ihr seid zu mir gekommen* (Mt 25,35f.).

Das Alte und Neue Testament kennt nun ein Paket von Texten, die im
Lauf der Geschichte zur ,,Lehre von den himmelschreienden Siinden*
zusammengefalBt worden sind. Dabei handelt es sich um Siinden, die
stets mit einer Bedrohung bzw. Vernichtung von Lebenschancen anderer
zu tun haben, Siinden sozialen Unrechts also. Eben diese Siinden
,.schreien zum Himmel“ und finden bei Gott Gehdr. Sie setzen — bildlich
weiter ausgemalt — Gott in Bewegung. Er ziirnt und macht sich auf, um
den Opfern des Unrechts beizustehen und den Tatern das Handwerk zu
legen. Zum Himmel schreit das Blut des gemordeten Abel (Gen 4,10),
das Unrecht, das die verdorbene Bevolkerung Sodoms wehrlosen Frem-
den angetan hat (Gen 19, 13), das unterdriickte Volk Israel in Agypten
(Ex 3,7-10); zum Himmel schreien die ausgebeuteten Fremden, Witwen
und Waisen (Ex 22,20-22) sowie die Arbeiter, denen der ihnen zuste-
hende Tageslohn vorenthalten wird (Jak 5,1-6). Auch die européische
Kirche kannte diese himmelschreienden Siinden. Der groBe nachrefor-
matorische Katechet Petrus Canisius hat sie 1560 in einem zweiteiligen
Merkvers gebiindelt: ,,Clamitat ad coelum vox sanguinis et Sodomo-
rum; vox oppressorum, merces detenta laborum.” Nachher taucht diese
Lehre in den Katechismen und moraltheologischen Lehrbiichern auf.
Das Volk wurde also unterwiesen, Gott als einen zu achten, der das Un-
recht erkennt, ihm gegeniiber nicht neutral ist, sondern sich stark macht
fiir die Opfer des Unrechts und gegen deren Verursacher.

Die Studie von Doris Mirzinger hat unlingst aufgezeigt, dal3 diese
Lehre von den himmelschreienden Siinden bei uns in Europa in den
letzten Jahrzehnten verschwunden ist. In den groBen theologischen Le-
xika fehlt sie ebenso wie in den Lehrbiichern der Religion. Es sieht da-
nach aus, als wiren wir im Kontext des Reichtums fiir diese Lehre taub
geworden.

Im Gegensatz zu Europa und Nordamerika spielen diese Bibeltexte in
den Siidkirchen eine zentrale Rolle; vor allem der Exodusbericht wird



Paul M. Zulehner 410

hiufig gelesen und zitiert, der von Gott als Anwalt der Unterdriickten
spricht. Eine ,, Theologie des Schreies*, der Klage wurde entwickelt. Von
diesem engagierten, politischen Gott haben die Kirchen Lateinamerikas,
Siidafrikas und Asiens ihre Praxis der Befreiung gelernt. Sie sind auf die
Seite der Armen getreten, nicht nur weil sie viele unter sich haben, son-
dern weil sie aus der Bibel erfahren haben, daf} Gott selbst auf der Seite
dieser Armen steht. Dall unsere reichen Kirchen taub sind fiir diese bi-
blischen Texte, und daf3 wir dariiber hinaus auch noch jenen Kirchenge-
bieten miBtrauen, die mehr auf Gott horchen und ihm auch gehorchen,
gehort zu den groBlen spirituellen Schwichen unserer reichen Kirchen.
Wir haben dringend Bekehrung nétig. Von den jungen Kirchen haben
wir zu lernen, Gott als politisch kennenzulernen und unsere Gottesliebe
in einer Nichstenliebe Frucht bringen zu lassen, deren wirksamste Form
die Politik ist.

Fiir Jesus, an dem wir am verlaB3lichsten ablesen kénnen, wie Gott zu
den Menschen ist, war die Zuwendung zu denen, um deren Lebenschan-
cen es schlecht bestellt war, Hauptprogramm. So iiberschreibt der Evan-
gelist Lukas das 6ffentliche Wirken Jesu in Galilda so:

So kam er nach Nazaret, wo er aufgewachsen war,

und ging, wie gewohnt, am Sabbat in die Synagoge.

Als er aufstand, um aus der Schrift vorzulesen,

reichte man ihm das Buch des Propheten Jesaja.

Er schlug das Buch auf und fand die Stelle, wo es heiBt:

Der Geist des Herrn ruht auf mir:

denn der Herr hat mich gesalbt.

Er hat mich gesandt,

damit ich den Armen eine gute Nachricht bringe;
damit ich den Gefangenen die Entlassung verkiinde
und den Blinden das Augenlicht;

damit ich die Zerschlagenen in Freiheit setze

und ein Gnadenjahr des Herrn ausrufe.

Dann schloB er das Buch, gab es dem Synagogendiener
und setzte sich.
Die Augen aller in der Synagoge waren auf ihn gerichtet.
Da begann er ihnen darzulegen:
Heute hat sich das Schriftwort,
das ihr eben gehért habt, erfiillt.

(Lk 4,16-21)



Mpystik und Politik 411

Kultur

Auf der Grundlage der bisherigen bibeltheologischen Uberlegungen
konnen nunmehr Konsequenzen fiir das Handeln einzelner Christen
und ihrer Kirchen abgeleitet werden. Dabei geht es um die Frage, wie
sich die Formel ,,je mystischer, desto politischer* praktisch auswirkt. Zu
entwerfen ist eine zeitgenossische christliche Lebenskultur, die im Sinn
der Bergpredigt versucht, ,,vollkommen zu sein wie der Vater im Him-
mel“ (Mt 5,48), was fiir unser Thema hei3t: ,politisch zu sein wie Gott®.

1. Politisches Handeln wird dem Christen nicht moralisch aufgetra-
gen, sondern entspringt der mystischen Einwurzelung in Gott selbst. Die
Realisierung der Formel ,je mystischer, desto politischer setzt daher
mystische Gotteserfahrung voraus. Was wir also heute dringend brau-
chen, ist nicht nur eine politische Kultur fiir Christen, sondern als deren
Grundlage eine Kultur der Mystik. Karl Rahner hat diese Kultur der
Mystik ,,Mystagogie” genannt. Wiederum steckt in diesem Begriff das
,mysterion“, das Geheimnis. Dazu kommt als zweiter Wortteil das
»agein“, was soviel heiffit wie ,hinfiithren, einweisen*. Mystagogie be-
deutet daher ,,Hinfithren vor das Geheimnis, das Gott selbst ist“. Nur
eine mystagogisch kompetente Kirche wird mystische und daher politi-
sche Menschen hervorbringen.

Ziel dieser Mystagogie ist es, mit Gott lebensmaBig in Berithrung zu
kommen und ihn dabei besser kennenzulernen. Dies ist fiir uns Christen
im Kontext des Reichtums und des Uberflusses auBerordentlich wichtig.
Renate Kocher vom Institut fiir Demoskopie in Allensbach hat namlich,
gestiitzt auf eine Umfrage unter deutschen Katholiken und Protestanten,
treffsicher formuliert, dal3 wir an einen ,,pflegeleichten Gott“ glauben,
an einen Gott, der alles segnet, einschlieBlich unserer Unrechtsordnun-
gen. Wir brauchen daher dringend eine Mystagogie, die uns vor den
wahren Gott hinfiithrt: vor jenen Gott, der Aug’ und Ohr ist fiir das Leid
der Unterdriickten, der sich aus diesen Leidensgeschichten nicht heraus-
hilt, der nicht neutral bleibt, der also fiir die Armgemachten optiert und
sich fiir sie stark macht (vgl. Ex 3,7-10).

Eben dieser zornige Gott ist zugleich ein Gott, dem an jedem und je-
der liegt: ,,Du liebst alles, was ist, und verabscheust nichts von allem,
was du gemacht hast; denn hittest du etwas gehaBt, so hittest du es
nicht geschaffen. Wie kdnnte etwas ohne deinen Willen Bestand haben,
oder wie konnte etwas ohne dich erhalten bleiben, das nicht von dir ins
Dasein gerufen wire? Du schonst alles, weil es dein Eigentum ist, Herr,
du Freund des Lebens® (Weish 11,24-26). Gott liebt nicht nur alles, was



Paul M. Zulehner 412

ist, sondern ist allem niher, als wir meinen. Er ist uns ,,ndher als Hemd
und Halsschlagader®, so der Schweizer Pastor und Poet Kurt Marti.

Mystagogie geschieht daher auf zwei miteinander verbundenen We-
gen. Einerseits miissen wir mit Gott in uns in Beriihrung kommen, unser
Leben als seine Liebesgeschichte mit ihm entziffern lernen, Gott in unse-
rem Leben also aufspiiren. Zur Mystagogie gehért somit das Lesen der
~kleinen Heiligen Schrift“ in uns. Dazu kommt andererseits die gemein-
same Lektire der ,,groBBen Heiligen Schrift“, die uns aus der tragischen
Versuchung befreit, uns Gott so herzurichten, dal er uns nicht mehr
stort, dann aber auch nicht mehr freimacht.

2. Im Umkreis Gottes kénnen wir sodann eine politische Kultur ler-
nen. Dabei ist es wichtig, zwei Arten von Nichstenliebe zu unterschei-
den. GemiB dem Gleichnis Jesu vom barmherzigen Samaritan lassen
sich diese zwei politischen Stile so beschreiben: Es geht sowohl darum,
jene zu versorgen, die unter die Rauber fielen, als auch vorzusorgen, daB
morgen niemand mehr unter die Réuber fillt. Zur politischen Kultur des
Christen zdhlt daher die Caritas ebenso wie die Verinderung von Un-
rechtsstrukturen.

3. Ein erster Baustein einer aus der Mystik geborenen politischen Kul-
tur ist die Definition des Menschen als gottunmittelbar. Weil jeder
Mensch von Gott geliebt und letztlich auf Gott hin erschaffen ist, darf
kein Mensch anderen Menschen oder gar der Macht oder dem Reich-
tum untergeordnet werden. Es ist dann auch politisch unzulissig, den
Menschen praktisch zu reduzieren: in der Wirtschaft auf ein Biindel
steuer- und befriedigbarer Bediirfnisse, in der Verwaltung auf einen ma-
nipulierbaren Fall, in der Medizin auf eine reparaturbediirftige Ma-
schine, in der Gentechnologie auf Biomasse, im militdrischen Bereich
auf Menschenmaterial oder im Reden iiber ein mogliches Atomverbre-
chen auf Megatote. Es ist das politische Verdienst gerade kontemplati-
ver Orden, diese Gottunmittelbarkeit des Menschen in Erinnerung zu
halten. Kontemplative Orden haben daher eine eminente politische Be-
deutung, weil sie die GréBe und Unantastbarkeit jedes Menschen bezeu-
gen. Am Beispiel von kontemplativen Orden zeigt sich auch, daB es eine
politische Wirkméchtigkeit der Mystik ohne politischen Aktivismus gibt.

4. Ein zweiter Baustein einer aus der Mystik geborenen politischen
Kultur ist die Aufmerksamkeit. Von Gott sagt der Exodus-Bericht: ,,Ge-
sehen, ja gesehen habe ich das Elend meines Volkes in Agypten. Gehort,
ja gehort habe ich die Klage iiber ihre Antreiber. Ich kenne ihr Leid*



Mystik und Politik 413

(Ex 3,7). Gott ist Aug’ und Ohr, ja geradezu intim mit dem Leid der Un-
terdriickten. In dieser Aufmerksamkeit duBert sich Gottes Liebe zu den
Armgemachten. Eine chassidische Geschichte bringt das trefflich zum
Ausdruck. Sagt einer zum anderen: Ich liebe dich. Dieser erwidert: Wie
kannst du sagen, daBl du mich liebst, wenn du nicht weifit, was mir fehlt.

Kennen wir Christen die vielen Leidensgeschichten der Menschen
rund um uns, in der einen Welt, héren wir das Seufzen der bedringten
Schopfung? Sind wir vertraut mit den vielfaltigen Diskriminierungen in
der Menschheit: auf Grund der Rasse, des Geschlechts, des Besitzes?
Wissen wir Bescheid iiber das Unrecht an Frauen, Kindern und Alten,
Alleinerziechenden, an Ungeborenen, an den Schwarzen, den Arbeits-
platzlosen, an Pflanzen und Tieren?

5. Ein dritter Baustein einer aus der Mystik geborenen politischen
Kultur ist die Bereitschaft zu optieren. Dieser aus der lateinamerikani-
schen Kirche stammende Begriff meint soviel wie eine ,,Schliisselent-
scheidung* treffen, sich aus der Neutralitit herausbegeben, aufhéren,
ein Zuschauerchrist zu sein. In der Sprache der Mystik besagt es, mit
Gott auf die Seite der Armen zu treten, Gott in den Leidenden wiederzu-
erkennen, bereit zu sein, mitzuleiden. Konkret bedeutet das, Stellung zu
beziehen, parteiisch und nicht ausgewogen zu sein, sich nicht herauszu-
halten. Zwar ist es richtig, daB ich nicht immer gleich wei3, wie Unrecht
gemindert oder beseitigt werden kann. Aber als Christ sollte ich wissen,
auf welcher Seite ich stehe. ,,We are on the side of the oppressed”,
schrieben 1977 die katholischen Bischéfe Siidafrikas und meinten damit
die Schwarzen in den Homelands, die eine Lebenserwartung von 35 bis
40 Jahren haben, wihrend die WeiBlen in den privilegierten Zonen Siid-
afrikas 70 Jahre im Schnitt erleben.

Liebt Gott nicht auch die Reichen? fragen viele von uns besorgt. Ge-
wiB, er liebt uns zuvorkommend, aber mit der herben Absicht, uns in ei-
nem schmerzlichen UmwandlungsprozeB3 ,,aufzulieben®, damit wir mit
ihm auf die Seite der Armen treten, die Welt aus deren Augen sehen und
dementsprechend leben und handeln lernen.

6. Ein vierter Baustein einer aus der Mystik geborenen politischen
Kultur ist die Bereitschaft zum Leiden, das aus dem Eintauchen in die
Leidensgeschichten der Armgemachten erwichst. Die jungen Kirchen,
die den Weg zu den Unterdriickten gegangen sind, lehren uns, daf3 sie
wegen ihrer Option — im Vergleich zu uns - politisch nicht mehr nur
Freunde haben. Sie werden mit Argwohn, ja mit brutaler Gewalt ver-
folgt. Thre Option fiir die Armgemachten schafft ihnen Leiden, verur-



Paul M. Zulehner 414

sacht durch die Reichen und Michtigen, denen die Option ein Dorn im
Auge ist. Wer Leid vermeiden will, wird nicht Stellung beziehen.

Manche Frommigkeit bei uns ist im Gegensatz dazu geradezu Aus-
druck von Leidvermeidung. Als ein dergestalt Frommer hat man dann
zwar ein gutes religioses Gefithl. Aber den Weg Gottes, wie er in Jesus
dramatisch offenkundig geworden ist, geht man nicht mit. Wire Jesus
unpolitisch gewesen, wire er als Prilat seiner Kirche im Bett gestorben.
Sein Weg endete aber am Kreuz, das nur deshalb nicht das letzte Wort
liber sein Schicksal geblieben ist, weil Gott ihn im Tod nicht fallen lieB,
sondern zu bleibendem Leben erweckte. Das ist auch der gliubige
Grund, warum Christen, die sich fiir den Weg mit den Armgemachten,
den Leidenden und Unterdriickten entschieden haben, den Weg ins
Leid, ja in den Tod gehen konnen. Denn sie haben die unverbriichliche
Hoffnung, daf aus diesem Leid durch Auferstehung Leben wiichst: fiir
die Armen und fiir einen selbst.

Wie organisieren dann aber Christen ihre politische Titigkeit in der
jeweils existierenden Gesellschaft? Feststeht, daB es in den demokrati-
schen Gesellschaften vielfiltige Elemente politischer Praxis gibt. Sie be-
ginnt bei der Bildung des 6ffentlichen BewuBtseins, durch die Arbeit
von Bildungswerken, Akademien, durch Hirtenworte und Predigten,
durch Katholiken- und Kirchentage, durch Texte der kirchlichen Sozial-
lehre. Offentliches Bewuftsein kann auch durch symbolische Handlun-
gen gefordert werden, die etwas sichtbar machen, also demonstrieren.
Christen werden sich daher an Demonstrationen gegen Unrecht beteili-
gen. Von hoher politischer Bedeutung sind heute die neuen sozialen Be-
wegungen: die Frauen-, Umwelt- und Friedensbewegungen, zwischen
denen es nicht zufillig vielfiltige Vernetzungen gibt. Auch in diesen
werden Christen politisch titig sein. Die wichtigste Form politischer Ar-
beit von Christen ist aber nach wie vor die parteipolitische Titigkeit. Ge-
rade in den Demokratien werden durch sie die maBigeblichen Entschei-
dungen vorbereitet und durchgefiihrt. Es ist bedauerlich, daB zur Zeit so
wenige Christen den Weg in eine politische Partei finden.

GewiB stellt sich heute vielen Christen die berechtigte Frage, in wel-
cher Partei sie sich engagieren sollen? Mit welcher Partei sollen christli-
che Gruppen, Gremien, soll die offizielle Kirche zusammenwirken?
Herkdmmlicherweise haben sich Christen in den C-Parteien gesammelt.
So gibt es bis auf den heutigen Tag eine geschichtlich gewachsene Nihe
zwischen den Christdemokraten und den Christlichsozialen einerseits
und der katholischen Kirche andererseits. Doch haben sich in der letz-
ten Zeit Christen auch anderen Parteien zugewendet. Das wurde da-
durch méglich, daB diese ihre ideologische Engfithrung aufgegeben ha-



Mystik und Politik 415

ben und weltanschaulich pluralistisch geworden sind. Die Entschei-
dung, in welcher Partei der einzelne Christ sich engagieren wird, kann
nur von diesem selbst getroffen und verantwortet werden. Er kann dabei
davon ausgehen, daB} es die idealchristliche Partei nicht geben wird, son-
dern daB Christliches einmal mehr in der einen und dann wieder in der
anderen Partei besser vertreten wird. So ist die Idee der Mitbestimmung
heute besser bei den Sozialdemokraten aufgehoben, die Sorge um die
Familie oder das ungeborene Leben eher bei den Christdemokraten. Die
Griinen wiederum haben sich zu einem verlaBlichen Anwalt der Schop-
fung gemacht, wobei die traditionellen GroBlparteien inzwischen von
den Griinen gelernt haben.

Fiir die offizielle Kirche war lange Zeit das Biindnis mit christlichen
Parteien selbstverstindlich. In der Bundesrepublik Deutschland ist dies
faktisch bis auf den heutigen Tag weithin der Fall. Allerdings gibt es
seelsorgliche wie sachpolitische Uberlegungen, die fiir die Kirchen und
ihre Organisationen (wie Verbinde, Pfarrgemeinderite usw.) eine neue
Handlungsweise nahelegen. Formuliert wurde diese neue Beziehung der
Kirche zu den politischen Parteien in Osterreich unter dem Wiener Erz-
bischof Kardinal Franz Kénig. Er betonte, daf3 die Kirche zu gesell-
schaftspolitischen Fragen zunichst eine eigenstdndige Position zu bezie-
hen habe und sich dabei nicht nur auf Sachkundigkeit, sondern vor
allem auf die eigenen Traditionen stiitzen miisse. Die einzelnen Parteien
miifiten dann von sich aus Nihe oder Distanz zur kirchlich formulierten
Position beziehen. Diese Haltung der Kirche wird félschlicherweise
,Aquidistanz* der Kirche genannt. Das Wort ist deshalb unzutreffend,
weil ja eine #quidistante Kirche genau besehen iiberhaupt keine Posi-
tion beziehen diirfte, politisch also neutralisiert wire. Nicht Aquidistanz
kann daher Leitprinzip fiir die Kirche sein, sondern lediglich die Formel
,,weil mystisch, daher politisch®.





