
Mystik und Politik 
Paul M. Zulehner, Wien 

In den christlichen Großkirchen lassen sich zur Zeit zwei Arten von Kir- 
chenmitgliedern beobachten: unpolitisch-fromme und unfromm-politi- 
sche. 

Die unpolitisch Frommen kennzeichnet ein ausgeprägter Trend nach 
innen. Sie schätzen Spiritualität, Gebet und Meditation, suchen Orte der 
Stille auf und wallfahren. Eine Reihe neuer apostolischer Bewegungen 
geht diesen Weg nach innen: Schönstätter, Mitglieder der charismati- 
schen Erneuerung, Angehörige der Legio Mariae, Personen, die bei der 
Focolar-Bewegung mitmachen, zählen zu dieser Strömung. 

Andere Christen wiederum engagieren sich vorrangig in sozialen und 
politischen Fragen. Sie gehen weniger nach innen, sondern nach drau- 
ßen. Nicht die Innenwelt beschäftigt sie, sondern die Welt außerhalb 
der Kirche: die Welt der vielfältigen Ungerechtigkeit, des bedrohten 
Friedens, der immer mehr zerstörten Umwelt. Traditionellerweise finden 
wir Christen dieser Art in den katholischen Verbänden, vor allem in den 
Jugendverbänden oder der Katholischen Arbeiterbewegung, sowie in 
der kircheneigenen Friedensbewegung Pax Christi. Sie arbeiten aber 
auch - kirchlich organisiert - in außerkirchlichen Bewegungen mit: in 
der Frauen-, der Umwelts- oder der Friedensbewegung. 

Bemerkenswert ist, daß diese beiden Strömungen nicht nur wenig mit- 
einander zu tun haben, sondern einander mißtrauen und nicht selten die 
wahre Christlichkeit absprechen. Die Frommen werfen den Sozialen 
vor, unfromm zu sein. Sie reduzierten das Evangelium auf eine Sozial- 
doktrin. Jesus sei für sie nur ein linker Sozialrevolutionär. Nächsten- 
liebe werde in unzulässiger Weise von der Gottesliebe getrennt. Die So- 
zialen wiederum erinnern die Frommen daran, daß die alttestamentli- 
chen Propheten und nicht zuletzt Jesus selbst jede •Frömmigkeit am 
Menschen vorbei" gegeißelt hat. •Barmherzigkeit will ich, nicht Opfer", 
dieses alttestamentliche Zitat läßt der Evangelist Matthäus Jesus zwei- 
mal ausdrücklich sagen. So gegensätzlich diese beiden Extremtypen 
aber sind, sie haben eines gemeinsam: Beide trennen Frömmigkeit und 
sozialpolitisches Engagement. 

Nun ist nicht sicher, ob es konkrete Personen gibt, die sich dem einen 
oder anderen Extremtyp uneingeschränkt zuordnen lassen. Es wird den 
völlig unpolitisch-frommen Christen in Reinkultur ebensowenig geben 
wie den unfromm-politischen. Dennoch kann nicht bestritten werden, 



Paul M. Zulehner 406 

daß es in den heutigen christlichen Kirchen die Versuchung gibt, Fröm- 
migkeit und sozialpolitisches Handeln voneinander zu trennen. 

Solchen Versuchen stellen wir eine Formel entgegen, die sich als drit- 
ter Weg heute in den Kirchen ausbreitet und immer mehr Anhänger fin- 
det. Es ist eine Formel, die ich in das Jugendpapier der 1985/86 stattge- 
fundenen Diözesansynode Rottenburg-Stuttgart eingebracht hatte. Auf 
beiden Versammlungen der Synode wurde um sie in einer ebenso ernst- 
haften wie konfliktreichen Weise gerungen. Alfons Auer, inzwischen 
emeritierter Tübinger Moraltheologe, hatte sie im Verlauf der Debatten 
eine •Faszinationsformel" genannt, weil sie emotional gleichzeitig freu- 
dige Zustimmung wie erbitterte Ablehnung auslöst. Die Formel lautet: 
•Je mystischer, desto politischer". Je mystischer also ein Christ ist, desto 
politischer wird er sein. Je mystischer eine Kirchengemeinde ist, desto 
politischer wird sie sein. Das eine fördert das andere: die Mystik die Po- 
litik ebenso wie die wahre Politik die Mystik. Das eine kann ohne das 
andere auf Dauer nicht bestehen, zumindest nicht in biblisch-christli- 
cher Gestalt: Christliche Mystik erweist sich stets als politisch und Poli- 
tik, die von Christen betrieben werden soll, ist handfestes Moment ihrer 
christlichen Mystik. 

Mystik/Politik 

Wir beginnen mit der Definition der Begriffe. Das ist sowohl beim Wort 
Mystik wie beim Terminus Politik wichtig, weil ihre alltägliche Verwen- 
dung sehr schillernd ist. 

Mystik 

Mystik ist für nicht wenige etwas Irrationales. Für manche liegt sie in 
der Nähe von mysteriös, unheimlich, uneinsichtig. Mystik meint für an- 
dere eine Art von gefühlsträchtiger Schwärmerei. Eine solche gefühls- 
starke Frömmigkeit könne aber nur individuell, solistisch sein. Eine Kir- 
che, eine religiöse Gemeinschaft brauche man nicht dazu. Von Verant- 
wortlichen der Kirchen wurde und wird daher der Mystik mißtraut. 

Ich verwende Mystik hier in einem ursprünglichen Sinn. Das aus dem 
Griechischen stammende Wort enthält •mysterion", was soviel bedeutet 
wie •Geheimnis". Die Mystik setzt also mit einem Geheimnis in Verbin- 
dung. Dabei ist der Mystiker nicht an einer Aufklärung dieses Geheim- 
nisses interessiert, sondern daran, es gleichsam zu bewohnen, in ihm da- 
heim zu sein. Das deutsche Wort Ge-Heim-nis enthält nicht zufällig das 



Mystik und Politik 407 

•Heim". Der Mystiker ist also einer, der in einem Geheimnis daheim, zu 
Hause ist. Das Geheimnis, das dem Mystiker Heimat gibt, aber ist der 
lebendige Gott selbst. Das Herzstück der Mystik ist somit ein lebendiges 
Ineinander von Gott und Mensch. 

Die Bibel kennt dieses mystische Ineinander. Paulus spricht vom 
•Sein in Christus". Der Mensch wird in der Taufe hineinbegraben in 
Christus, um mit ihm aufzuerstehen. Ähnlich ist das biblische Wort 
•aman", das •glauben" heißt und mit •einwurzeln in Gott" bildlich aus- 
gedeutet werden kann. Der Lebensbaum des Menschen, der seine Wur- 
zeln in Gott selbst hat, findet so festen Halt und Nahrung. 

Karl Rahner hat in den letzten Jahren seines Lebens und Lehrens wie- 
derholt gesagt: Der Christ der Zukunft wird ein Mystiker sein oder er 
wird nicht sein. Analog ist zu sagen, daß die Kirche und ihre Gemein- 
den in Zukunft mystisch sein müssen oder sie werden nicht sein. In die- 
sem Axiom wird behauptet, daß in Zukunft nichts anderes mehr für die 
wahre Christlichkeit maßgeblich sein wird als die persönliche, also un- 
vertretbare Berührung des einzelnen Menschen mit dem lebendigen 
Gott, der in Jesus einer von uns geworden ist und mit seinem Geist in 
uns anwesend ist. Alle anderen Wege zum Christsein, wie beispielsweise 
eine christentümliche Kultur, werden in einer nachchristlichen Kultur 
keine Bedeutung mehr haben. 

Politik 

Ebenso belastet wie der Begriff der Mystik ist jener der Politik. Zu viel 
Korruption, zu viele Skandale haben Politik in ein schiefes Licht ge- 
bracht. Politik gilt vielen als •schmutzige Angelegenheit", mit der man 
am besten nichts zu tun hat. Es ist von da aus kaum verwunderlich, 
warum die Bevölkerung gerade westlicher Demokratien derart politik- 
verdrossen ist. 

Eine kirchliche Soziallehre, die sich nicht nur auf die Vernunft, son- 
dern auch auf die biblische Überlieferung stützt, versteht Politik ganz 
anders. Politik wird zum Gemeinwohl in Beziehung gesetzt, ist Sorge um 
das Gemeinwohl. Da der Begriff Gemeinwohl sehr abstrakt ist, ersetze 
ich ihn für unsere Überlegungen mit dem Wort •Lebenschancen". Poli- 
tik bedeutet dann: sich stark machen für eine gerechtere Verteilung der 
Lebenschancen in der einen Welt. 

Lebenschancen: Damit meinen wir den Zugang jedes Menschen zu 
Nahrung und Wohnen, zu Bildung und Arbeit; dazu gehört das Recht, 
eine eigene Familie zu gründen sowie seinen Glauben auch öffentlich 
und ohne soziale Diskriminierung ausüben zu können. Diese Lebens- 



Paul M. Zulehner 408 

Chancen müssen durch politisches Handeln gerechter verteilt werden. 
Ich sage ausdrücklich •gerechter", weil es dauerhafte und vollendete 
Gerechtigkeit in dieser Geschichte schon allein wegen der fortwähren- 
den Entwicklungen nicht geben wird und eine solche zudem nur mit Ge- 
walt hergestellt werden könnte: Gewalt produziert aber wieder stets 
neues Unrecht mit. 

Wird Politik als ein Einsatz zugunsten einer gerechteren Verteilung 
von Lebenschancen definiert, dann wird auch schon erkennbar, wie 
wichtig heute Politik für das Überleben der Menschheit, ja für die Be- 
wahrung der Schöpfung ist. Ohne mehr Gerechtigkeit der Schöpfung ge- 
genüber wird der Lebensraum des Menschen zerstört werden. Ohne 
mehr Gerechtigkeit kann es auch keinen wahrhaften Frieden geben, der 
diesen Namen verdient. 

Je mystischer, um so politischer 

Wir wenden uns nach der Definition der Begriffe Mystik und Politik der 
Formel •Je mystischer, desto politischer" zu und können sie an Hand 
unserer Begriffe so verstehen: Je mehr ein Mensch in Gott einwurzelt, 
desto mehr wird er sich für eine gerechtere Verteilung der Lebenschan- 
cen stark machen. Zum Wesen der wahren Mystik gehört es also, daß sie 
den Menschen politisch macht. Anders formuliert: Die Begegnung mit 
Gott führt zur Begegnung mit den Opfern einer ungerechten Verteilung 
der Lebenschancen. 

Der Grund dafür liegt nun nicht in einer Art Befehlsmoral. Es wäre zu 
wenig zu meinen: Ein dem Unrecht ferner Gott beauftragt den From- 
men, sich neben seiner Frömmigkeit auch noch um die Opfer des Un- 
rechts zu kümmern. Vielmehr macht uns die Bibel mit einem Gott be- 
kannt und vertraut, der dem Unrecht gar nicht fern ist und der sich 
längst vor uns auf die Seite der Opfer des Unrechts gestellt hat. Daraus 
folgt, daß gar nicht mit Gott in Berührung sein kann, wer Gott nicht auf 
dessen Weg zu den Armen folgt, also den Einsatz Gottes für die Opfer 
des Unrechts teilt. Noch einmal anders formuliert: Nicht ein unpoliti- 
scher Gott beauftragt Fromme, politisch zu handeln. Sondern ein Gott, 
der selbst hochpolitisch ist, beteiligt jene, die mit ihm wahre Gemein- 
schaft haben, an seiner ureigenen politischen Praxis. Diese biblische Po- 
sition läßt sich auch bedrohlich umkehren: Wenn ein Frommer nicht po- 
litisch ist, dann verliert er die Beziehung zu Gott, wird so in einem 
tiefgründigen Sinn gott-los. Und wenn eine christliche Kirche nicht poli- 
tisch ist, ist nie gefährdet in einer dunklen Weise a-theistisch zu werden. 



Mystik und Politik 409 

Diese harte Position der Bibel soll durch einige Texte belegt werden. 
Unmißverständlich sagt der Schreiber des ersten Johannesbriefes: •Wer 
seinen Bruder nicht liebt, den er sieht, kann Gott nicht lieben, den er 
nicht sieht" (1 Joh 4,20b). Ebenso klar und anstößig ist die leider viel zu 
abgehörte Gerichtsszene im Matthäusevangelium (Mt 25,31-46). Geret- 
tet werden jene, die bei den Opfern des Unrechts waren. Dort sind sie in 
rettender Weise dem Herrn begegnet: •Denn ich war hungrig, und ihr 
habt mir zu essen gegeben; ich war durstig, und ihr habt mir zu trinken 
gegeben; ich war fremd und obdachlos, und ihr habt mich aufgenom- 
men; ich war krank, und ihr habt mich besucht; ich war im Gefängnis, 
und ihr seid zu mir gekommen" (Mt 25,35 f.). 

Das Alte und Neue Testament kennt nun ein Paket von Texten, die im 
Lauf der Geschichte zur •Lehre von den himmelschreienden Sünden" 
zusammengefaßt worden sind. Dabei handelt es sich um Sünden, die 
stets mit einer Bedrohung bzw. Vernichtung von Lebenschancen anderer 
zu tun haben, Sünden sozialen Unrechts also. Eben diese Sünden 
•schreien zum Himmel" und finden bei Gott Gehör. Sie setzen - bildlich 
weiter ausgemalt - Gott in Bewegung. Er zürnt und macht sich auf, um 
den Opfern des Unrechts beizustehen und den Tätern das Handwerk zu 
legen. Zum Himmel schreit das Blut des gemordeten Abel (Gen 4,10), 
das Unrecht, das die verdorbene Bevölkerung Sodoms wehrlosen Frem- 
den angetan hat (Gen 19,13), das unterdrückte Volk Israel in Ägypten 
(Ex 3,7-10); zum Himmel schreien die ausgebeuteten Fremden, Witwen 
und Waisen (Ex 22,20-22) sowie die Arbeiter, denen der ihnen zuste- 
hende Tageslohn vorenthalten wird (Jak 5,1-6). Auch die europäische 
Kirche kannte diese himmelschreienden Sünden. Der große nachrefor- 
matorische Katechet Petrus Canisius hat sie 1560 in einem zweiteiligen 
Merkvers gebündelt: •Clamitat ad coelum vox sanguinis et Sodomo- 
rum; vox oppressorum, merces detenta laborum." Nachher taucht diese 
Lehre in den Katechismen und moraltheologischen Lehrbüchern auf. 
Das Volk wurde also unterwiesen, Gott als einen zu achten, der das Un- 
recht erkennt, ihm gegenüber nicht neutral ist, sondern sich stark macht 
für die Opfer des Unrechts und gegen deren Verursacher. 

Die Studie von Doris Märzinger hat unlängst aufgezeigt, daß diese 
Lehre von den himmelschreienden Sünden bei uns in Europa in den 
letzten Jahrzehnten verschwunden ist. In den großen theologischen Le- 
xika fehlt sie ebenso wie in den Lehrbüchern der Religion. Es sieht da- 
nach aus, als wären wir im Kontext des Reichtums für diese Lehre taub 
geworden. 

Im Gegensatz zu Europa und Nordamerika spielen diese Bibeltexte in 
den Südkirchen eine zentrale Rolle; vor allem der Exodusbericht wird 



Paul M. Zulehner 410 

häufig gelesen und zitiert, der von Gott als Anwalt der Unterdrückten 
spricht. Eine •Theologie des Schreies", der Klage wurde entwickelt. Von 
diesem engagierten, politischen Gott haben die Kirchen Lateinamerikas, 
Südafrikas und Asiens ihre Praxis der Befreiung gelernt. Sie sind auf die 
Seite der Armen getreten, nicht nur weil sie viele unter sich haben, son- 
dern weil sie aus der Bibel erfahren haben, daß Gott selbst auf der Seite 
dieser Armen steht. Daß unsere reichen Kirchen taub sind für diese bi- 
blischen Texte, und daß wir darüber hinaus auch noch jenen Kirchenge- 
bieten mißtrauen, die mehr auf Gott horchen und ihm auch gehorchen, 
gehört zu den großen spirituellen Schwächen unserer reichen Kirchen. 
Wir haben dringend Bekehrung nötig. Von den jungen Kirchen haben 
wir zu lernen, Gott als politisch kennenzulernen und unsere Gottesliebe 
in einer Nächstenliebe Frucht bringen zu lassen, deren wirksamste Form 
die Politik ist. 

Für Jesus, an dem wir am verläßlichsten ablesen können, wie Gott zu 
den Menschen ist, war die Zuwendung zu denen, um deren Lebenschan- 
cen es schlecht bestellt war, Hauptprogramm. So überschreibt der Evan- 
gelist Lukas das öffentliche Wirken Jesu in Galiläa so: 

So kam er nach Nazaret, wo er aufgewachsen war, 
und ging, wie gewohnt, am Sabbat in die Synagoge. 
Als er aufstand, um aus der Schrift vorzulesen, 
reichte man ihm das Buch des Propheten Jesaja. 
Er schlug das Buch auf und fand die Stelle, wo es heißt: 

Der Geist des Herrn ruht auf mir: 
denn der Herr hat mich gesalbt. 
Er hat mich gesandt, 
damit ich den Armen eine gute Nachricht bringe; 
damit ich den Gefangenen die Entlassung verkünde 
und den Blinden das Augenlicht; 
damit ich die Zerschlagenen in Freiheit setze 
und ein Gnadenjahr des Herrn ausrufe. 

Dann schloß er das Buch, gab es dem Synagogendiener 
und setzte sich. 
Die Augen aller in der Synagoge waren auf ihn gerichtet. 
Da begann er ihnen darzulegen: 
Heute hat sich das Schriftwort, 
das ihr eben gehört habt, erfüllt. 

(Lk 4,16-21) 



Mystik und Politik 411 

Kultur 

Auf der Grundlage der bisherigen bibeltheologischen Überlegungen 
können nunmehr Konsequenzen für das Handeln einzelner Christen 
und ihrer Kirchen abgeleitet werden. Dabei geht es um die Frage, wie 
sich die Formel •je mystischer, desto politischer" praktisch auswirkt. Zu 
entwerfen ist eine zeitgenössische christliche Lebenskultur, die im Sinn 
der Bergpredigt versucht, •vollkommen zu sein wie der Vater im Him- 
mel" (Mt 5,48), was für unser Thema heißt: •politisch zu sein wie Gott". 

1. Politisches Handeln wird dem Christen nicht moralisch aufgetra- 
gen, sondern entspringt der mystischen Einwurzelung in Gott selbst. Die 
Realisierung der Formel •je mystischer, desto politischer" setzt daher 
mystische Gotteserfahrung voraus. Was wir also heute dringend brau- 
chen, ist nicht nur eine politische Kultur für Christen, sondern als deren 
Grundlage eine Kultur der Mystik. Karl Rahner hat diese Kultur der 
Mystik •Mystagogie" genannt. Wiederum steckt in diesem Begriff das 
•mysterion", das Geheimnis. Dazu kommt als zweiter Wortteil das 
•agein", was soviel heißt wie •hinführen, einweisen". Mystagogie be- 
deutet daher •Hinführen vor das Geheimnis, das Gott selbst ist". Nur 
eine mystagogisch kompetente Kirche wird mystische und daher politi- 
sche Menschen hervorbringen. 

Ziel dieser Mystagogie ist es, mit Gott lebensmäßig in Berührung zu 
kommen und ihn dabei besser kennenzulernen. Dies ist für uns Christen 
im Kontext des Reichtums und des Überflusses außerordentlich wichtig. 
Renate Köcher vom Institut für Demoskopie in Allensbach hat nämlich, 
gestützt auf eine Umfrage unter deutschen Katholiken und Protestanten, 
treffsicher formuliert, daß wir an einen •pflegeleichten Gott" glauben, 
an einen Gott, der alles segnet, einschließlich unserer Unrechtsordnun- 
gen. Wir brauchen daher dringend eine Mystagogie, die uns vor den 
wahren Gott hinführt: vor jenen Gott, der Aug' und Ohr ist für das Leid 
der Unterdrückten, der sich aus diesen Leidensgeschichten nicht heraus- 
hält, der nicht neutral bleibt, der also für die Armgemachten optiert und 
sich für sie stark macht (vgl. Ex 3,7-10). 

Eben dieser zornige Gott ist zugleich ein Gott, dem an jedem und je- 
der liegt: •Du liebst alles, was ist, und verabscheust nichts von allem, 
was du gemacht hast; denn hättest du etwas gehaßt, so hättest du es 
nicht geschaffen. Wie könnte etwas ohne deinen Willen Bestand haben, 
oder wie könnte etwas ohne dich erhalten bleiben, das nicht von dir ins 
Dasein gerufen wäre? Du schonst alles, weil es dein Eigentum ist, Herr, 
du Freund des Lebens" (Weish 11,24-26). Gott liebt nicht nur alles, was 



Paul M. Zulehner 412 

ist, sondern ist allem näher, als wir meinen. Er ist uns •näher als Hemd 
und Halsschlagader", so der Schweizer Pastor und Poet Kurt Marti. 

Mystagogie geschieht daher auf zwei miteinander verbundenen We- 
gen. Einerseits müssen wir mit Gott in uns in Berührung kommen, unser 
Leben als seine Liebesgeschichte mit ihm entziffern lernen, Gott in unse- 
rem Leben also aufspüren. Zur Mystagogie gehört somit das Lesen der 
•kleinen Heiligen Schrift" in uns. Dazu kommt andererseits die gemein- 
same Lektüre der •großen Heiligen Schrift", die uns aus der tragischen 
Versuchung befreit, uns Gott so herzurichten, daß er uns nicht mehr 
stört, dann aber auch nicht mehr freimacht. 

2. Im Umkreis Gottes können wir sodann eine politische Kultur ler- 
nen. Dabei ist es wichtig, zwei Arten von Nächstenliebe zu unterschei- 
den. Gemäß dem Gleichnis Jesu vom barmherzigen Samaritan lassen 
sich diese zwei politischen Stile so beschreiben: Es geht sowohl darum, 
jene zu versorgen, die unter die Räuber fielen, als auch vorzusorgen, daß 
morgen niemand mehr unter die Räuber fällt. Zur politischen Kultur des 
Christen zählt daher die Caritas ebenso wie die Veränderung von Un- 
rechtsstrukturen. 

3. Ein erster Baustein einer aus der Mystik geborenen politischen Kul- 
tur ist die Definition des Menschen als gottunmittelbar. Weil jeder 
Mensch von Gott geliebt und letztlich auf Gott hin erschaffen ist, darf 
kein Mensch anderen Menschen oder gar der Macht oder dem Reich- 
tum untergeordnet werden. Es ist dann auch politisch unzulässig, den 
Menschen praktisch zu reduzieren: in der Wirtschaft auf ein Bündel 
Steuer- und befriedigbarer Bedürfnisse, in der Verwaltung auf einen ma- 
nipulierbaren Fall, in der Medizin auf eine reparaturbedürftige Ma- 
schine, in der Gentechnologie auf Biomasse, im militärischen Bereich 
auf Menschenmaterial oder im Reden über ein mögliches Atomverbre- 
chen auf Megatote. Es ist das politische Verdienst gerade kontemplati- 
ver Orden, diese Gottunmittelbarkeit des Menschen in Erinnerung zu 
halten. Kontemplative Orden haben daher eine eminente politische Be- 
deutung, weil sie die Größe und Unantastbarkeit jedes Menschen bezeu- 
gen. Am Beispiel von kontemplativen Orden zeigt sich auch, daß es eine 
politische Wirkmächtigkeit der Mystik ohne politischen Aktivismus gibt. 

4. Ein zweiter Baustein einer aus der Mystik geborenen politischen 
Kultur ist die Aufmerksamkeit. Von Gott sagt der Exodus-Bericht: •Ge- 
sehen, ja gesehen habe ich das Elend meines Volkes in Ägypten. Gehört, 
ja gehört habe ich die Klage über ihre Antreiber. Ich kenne ihr Leid" 



Mystik und Politik 413 

(Ex 3,7). Gott ist Aug' und Ohr, ja geradezu intim mit dem Leid der Un- 
terdrückten. In dieser Aufmerksamkeit äußert sich Gottes Liebe zu den 
Armgemachten. Eine chassidische Geschichte bringt das trefflich zum 
Ausdruck. Sagt einer zum anderen: Ich liebe dich. Dieser erwidert: Wie 
kannst du sagen, daß du mich liebst, wenn du nicht weißt, was mir fehlt. 

Kennen wir Christen die vielen Leidensgeschichten der Menschen 
rund um uns, in der einen Welt, hören wir das Seufzen der bedrängten 
Schöpfung? Sind wir vertraut mit den vielfältigen Diskriminierungen in 
der Menschheit: auf Grund der Rasse, des Geschlechts, des Besitzes? 
Wissen wir Bescheid über das Unrecht an Frauen, Kindern und Alten, 
Alleinerziehenden, an Ungeborenen, an den Schwarzen, den Arbeits- 
platzlosen, an Pflanzen und Tieren? 

5. Ein dritter Baustein einer aus der Mystik geborenen politischen 
Kultur ist die Bereitschaft zu optieren. Dieser aus der lateinamerikani- 
schen Kirche stammende Begriff meint soviel wie eine •Schlüsselent- 
scheidung" treffen, sich aus der Neutralität herausbegeben, aufhören, 
ein Zuschauerchrist zu sein. In der Sprache der Mystik besagt es, mit 
Gott auf die Seite der Armen zu treten, Gott in den Leidenden wiederzu- 
erkennen, bereit zu sein, mitzuleiden. Konkret bedeutet das, Stellung zu 
beziehen, parteiisch und nicht ausgewogen zu sein, sich nicht herauszu- 
halten. Zwar ist es richtig, daß ich nicht immer gleich weiß, wie Unrecht 
gemindert oder beseitigt werden kann. Aber als Christ sollte ich wissen, 
auf welcher Seite ich stehe. •We are on the side of the oppressed", 
schrieben 1977 die katholischen Bischöfe Südafrikas und meinten damit 
die Schwarzen in den Homelands, die eine Lebenserwartung von 35 bis 
40 Jahren haben, während die Weißen in den privilegierten Zonen Süd- 
afrikas 70 Jahre im Schnitt erleben. 

Liebt Gott nicht auch die Reichen? fragen viele von uns besorgt. Ge- 
wiß, er liebt uns zuvorkommend, aber mit der herben Absicht, uns in ei- 
nem schmerzlichen Umwandlungsprozeß •aufzuheben", damit wir mit 
ihm auf die Seite der Armen treten, die Welt aus deren Augen sehen und 
dementsprechend leben und handeln lernen. 

6. Ein vierter Baustein einer aus der Mystik geborenen politischen 
Kultur ist die Bereitschaft zum Leiden, das aus dem Eintauchen in die 
Leidensgeschichten der Armgemachten erwächst. Die jungen Kirchen, 
die den Weg zu den Unterdrückten gegangen sind, lehren uns, daß sie 
wegen ihrer Option - im Vergleich zu uns - politisch nicht mehr nur 
Freunde haben. Sie werden mit Argwohn, ja mit brutaler Gewalt ver- 
folgt. Ihre Option für die Armgemachten schafft ihnen Leiden, verur- 



Paul M. Zulehner 414 

sacht durch die Reichen und Mächtigen, denen die Option ein Dorn im 
Auge ist. Wer Leid vermeiden will, wird nicht Stellung beziehen. 

Manche Frömmigkeit bei uns ist im Gegensatz dazu geradezu Aus- 
druck von Leidvermeidung. Als ein dergestalt Frommer hat man dann 
zwar ein gutes religiöses Gefühl. Aber den Weg Gottes, wie er in Jesus 
dramatisch offenkundig geworden ist, geht man nicht mit. Wäre Jesus 
unpolitisch gewesen, wäre er als Prälat seiner Kirche im Bett gestorben. 
Sein Weg endete aber am Kreuz, das nur deshalb nicht das letzte Wort 
über sein Schicksal geblieben ist, weil Gott ihn im Tod nicht fallen ließ, 
sondern zu bleibendem Leben erweckte. Das ist auch der gläubige 
Grund, warum Christen, die sich für den Weg mit den Armgemachten, 
den Leidenden und Unterdrückten entschieden haben, den Weg ins 
Leid, ja in den Tod gehen können. Denn sie haben die unverbrüchliche 
Hoffnung, daß aus diesem Leid durch Auferstehung Leben wächst: für 
die Armen und für einen selbst. 

Wie organisieren dann aber Christen ihre politische Tätigkeit in der 
jeweils existierenden Gesellschaft? Feststeht, daß es in den demokrati- 
schen Gesellschaften vielfältige Elemente politischer Praxis gibt. Sie be- 
ginnt bei der Bildung des öffentlichen Bewußtseins, durch die Arbeit 
von Bildungswerken, Akademien, durch Hirtenworte und Predigten, 
durch Katholiken- und Kirchentage, durch Texte der kirchlichen Sozial- 
lehre. Öffentliches Bewußtsein kann auch durch symbolische Handlun- 
gen gefördert werden, die etwas sichtbar machen, also demonstrieren. 
Christen werden sich daher an Demonstrationen gegen Unrecht beteili- 
gen. Von hoher politischer Bedeutung sind heute die neuen sozialen Be- 
wegungen: die Frauen-, Umwelt- und Friedensbewegungen, zwischen 
denen es nicht zufällig vielfältige Vernetzungen gibt. Auch in diesen 
werden Christen politisch tätig sein. Die wichtigste Form politischer Ar- 
beit von Christen ist aber nach wie vor die parteipolitische Tätigkeit. Ge- 
rade in den Demokratien werden durch sie die maßgeblichen Entschei- 
dungen vorbereitet und durchgeführt. Es ist bedauerlich, daß zur Zeit so 
wenige Christen den Weg in eine politische Partei finden. 

Gewiß stellt sich heute vielen Christen die berechtigte Frage, in wel- 
cher Partei sie sich engagieren sollen? Mit welcher Partei sollen christli- 
che Gruppen, Gremien, soll die offizielle Kirche zusammenwirken? 
Herkömmlicherweise haben sich Christen in den C-Parteien gesammelt. 
So gibt es bis auf den heutigen Tag eine geschichtlich gewachsene Nähe 
zwischen den Christdemokraten und den Christlichsozialen einerseits 
und der katholischen Kirche andererseits. Doch haben sich in der letz- 
ten Zeit Christen auch anderen Parteien zugewendet. Das wurde da- 
durch möglich, daß diese ihre ideologische Engführung aufgegeben ha- 



Mystik und Politik 415 

ben und weltanschaulich pluralistisch geworden sind. Die Entschei- 
dung, in welcher Partei der einzelne Christ sich engagieren wird, kann 
nur von diesem selbst getroffen und verantwortet werden. Er kann dabei 
davon ausgehen, daß es die idealchristliche Partei nicht geben wird, son- 
dern daß Christliches einmal mehr in der einen und dann wieder in der 
anderen Partei besser vertreten wird. So ist die Idee der Mitbestimmung 
heute besser bei den Sozialdemokraten aufgehoben, die Sorge um die 
Familie oder das ungeborene Leben eher bei den Christdemokraten. Die 
Grünen wiederum haben sich zu einem verläßlichen Anwalt der Schöp- 
fung gemacht, wobei die traditionellen Großparteien inzwischen von 
den Grünen gelernt haben. 

Für die offizielle Kirche war lange Zeit das Bündnis mit christlichen 
Parteien selbstverständlich. In der Bundesrepublik Deutschland ist dies 
faktisch bis auf den heutigen Tag weithin der Fall. Allerdings gibt es 
seelsorgliche wie sachpolitische Überlegungen, die für die Kirchen und 
ihre Organisationen (wie Verbände, Pfarrgemeinderäte usw.) eine neue 
Handlungsweise nahelegen. Formuliert wurde diese neue Beziehung der 
Kirche zu den politischen Parteien in Österreich unter dem Wiener Erz- 
bischof Kardinal Franz König. Er betonte, daß die Kirche zu gesell- 
schaftspolitischen Fragen zunächst eine eigenständige Position zu bezie- 
hen habe und sich dabei nicht nur auf Sachkundigkeit, sondern vor 
allem auf die eigenen Traditionen stützen müsse. Die einzelnen Parteien 
müßten dann von sich aus Nähe oder Distanz zur kirchlich formulierten 
Position beziehen. Diese Haltung der Kirche wird fälschlicherweise 
•Äquidistanz" der Kirche genannt. Das Wort ist deshalb unzutreffend, 
weil ja eine äquidistante Kirche genau besehen überhaupt keine Posi- 
tion beziehen dürfte, politisch also neutralisiert wäre. Nicht Äquidistanz 
kann daher Leitprinzip für die Kirche sein, sondern lediglich die Formel 
•weil mystisch, daher politisch". 




