
Gottfried Wolff 424 

Kirche verteidigte Rechtsinstitut des Kirchhofs als Asylstätte. Die Ge- 
rippe auf unserem Bild bewähren sich als Verteidiger des Friedens der 
Gemeinschaft der Heiligen auf dem Kirchhof. Der Kirchhof ist damit, 
wie die gottesdienstliche Gemeinschaft der Gläubigen selbst, Symbol 
und Vorausbild des eschatologischen Friedens im Reiche Gottes, der 
der Welt in der Botschaft Jesu verheißen ist. 

Gerhard Tersteegen 
Christozentrische Mystik in der evangelischen Tradition* 

Gottfried Wolff, Moser 

Die Überschrift mag verwundern. Kann man heute schon unbestritten in 
evangelischer Theologie von Mystik sprechen? Sicher wirkt die Vorstel- 
lung A. Ritschis, der sich Mystik nur im katholischen Bereich denken 
konnte, und die Meinung E. Brunners, der zwischen dem Wort Gottes 
und der Mystik nur einen totalen Gegensatz sehen konnte1, bei vielen 
noch nach. Auch die letzte größere Tersteegenbiographie glaubt noch 
behaupten zu müssen, daß sich quietistische Mystik und reformatori- 
sches Christentum in ihrem Wesen widersprechen müßten.2 Darum ist 
spezielle Mystikforschung im evangelischen Bereich über lange Zeit 
weitgehend unterblieben und vorhandene Schätze blieben unentdeckt 
und unausgewertet. Es gilt nun, eine lange Zeit der Unkenntnis zu über- 
winden. Die Aufklärung setzte nicht nur einen Schlußstrich unter man- 
che geistliche Entwicklung. Die spirituellen Erfahrungen gerieten auch 
für lange Zeit in Vergessenheit. Dies geschah aber durchaus nicht nur im 
evangelischen Bereich. Auch in der katholischen Tradition versank man- 
ches für Jahrhunderte. Die Mystik der französischen Schule Kardinal 
Berulles ist erst in diesem Jahrhundert wieder zugängig gemacht wor- 

* Der Autor, evangelischer Pfarrer, ist in der Exerzitienbewegung in der DDR leitend 
tätig. 
1 E. Brunner, Die Mystik und das Wort, Tübingen 1924. 
2 C. P. van Andel, Gerhard Tersteegen, Neukirchen - Vluyn 1973, 265. 



Gerhard Tersteegen 425 

den. Henri Bremond hat ein Lebenswerk aufgewendet, die großartigen 
Tiefen kontemplativer Erfahrung der französischen Oratorianer wieder 
bekannt und zugängig zu machen.3 

Seit einigen Jahrzehnten nun ist einer der großen evangelischen My- 
stiker, Gerhard Tersteegen (1697-1769), an mehreren Stellen zugleich 
wieder neu ins Blickfeld gekommen. In der Schweiz4, in Schweden5, in 
der Bundesrepublik6 und in Italien7 ist sein Werk untersucht und seine 
mystischen Erfahrungen sind in neuem Licht gesehen worden. Dabei 
hat sich gezeigt, daß der zurückgezogen in Mülheim an der Ruhr le- 
bende Bandwirker und Seelsorger große eigene Erfahrungen unmittel- 
barer Gottesbegegnung gehabt hat und imstande war, theologisch fun- 
diert davon zu berichten, soweit dies bei mystischen Erkenntnissen über- 
haupt möglich ist. 

Die Zeiten, in denen man unsicher war, ob die Schriften Tersteegens 
nur Angelesenes kolportierten oder ob eigenes Erleben zugrundeläge, 
sind vorüber. Ebenso auch die Vorstellung, Tersteegen sei, wenn über- 
haupt, dann höchstens auf die unterste Stufe der scala mystica gelangt. 
Liest man in seinen wenigen Werken, vor allem in seinen vielen Briefen, 
dann ergibt sich im Vergleich mit anderer christlicher mystischer Litera- 
tur eindeutig, daß es eigene Erfahrungen sein müssen, von denen er be- 
richtet. Dabei gilt auch für ihn die Einschränkung, die für alle mystische 
Literatur wesentlich ist, daß von den eigentlichen Erfahrungen jeweils 
nur ein kleiner Teil schriftlich festgehalten werden konnte und wollte. 

Für die Mystik Tersteegens ist ihr theozentrischer Grundcharakter 
entscheidend. Der zentrale Gedanke seiner Frömmigkeit ist das Leben 
in der ständigen Gegenwart Gottes. Bei Bruder Lorenz von der Auferste- 
hung, aber auch bei Bernieres-Louvigny findet er die entsprechenden 
Vorbilder8. Es ist nicht zufällig, daß sein Lied •Gott ist gegenwärtig" zur 
bekanntesten seiner vielen Hymnen geworden ist. Ohne die Weite seines 
Horizontes zu verengen, konnte darum die letzte große Monographie 

3 Drei Bände seines Werkes sind in deutscher Übersetzung im Pustet-Verlag in Regensburg 
von 1955-1962 erschienen unter den Titeln: Falsche und echte Mystik. Das wesentliche Ge- 
bet und Heiligkeit und Theologie. 
4 Vgl. vor allem die Bücher A. Löschhorns, Basel und besonders W. Nigg. In: Große Hei- 
lige, Zürich 1946 und Gerhard Tersteegen, Basel 1948. 
5 D. Hoffmann, Der Weg zur Reife. Eine religionspsychologische Untersuchung der religiösen 
Entwicklung Gerhard Tersteegens, Lund 1982. 
6 H. Ludewig, Gebet und Gotteserfahrung bei Gerhard Tersteegen, Göttingen 1986. 
7 G. della Croce, Gerhard Terstegen. Neubelebung der Mystik als Ansatz einer kommenden 
Spiritualität, Berlin-Frankfurt 1979. 
8 Das verborgene Leben mit Christi in Gott... des Bernieres Louvigny, aus dessen gottseli- 
gen Schriften zusammengezogen und ... erläutert, 1727. 



Gottfried Wolff 426 

über Tersteegens Gebetserfahrungen sich auf die systematische Ausle- 
gung dieses Liedes beschränken9. 

Diese theozentrische Grundhaltung ist bei Tersteegen von Anfang an 
christozentrisch gemeint. In jungen Jahren hat er nach einer Periode in- 
nerer Kämpfe in einer förmlichen Verschreibung, der pietistischen 
Frömmigkeit seiner Umgebung entsprechend, sich Christus ergeben und 
aufgeopfert in einer Rückhaltlosigkeit, die der des Ignatius von Loyola 
nicht nachsteht. Dieser Bund war für ihn im ganzen Leben bestimmend. 
Seine ersten mystischen Erfahrungen fallen in die Zeit unmittelbar da- 
nach (1724) und müssen schon im Anfang eine große Intensität gehabt 
haben, da schon die erste Ausgabe seiner Gedichte, das •Blumengärtlein 
inniger Seelen", 1729 erschienen, eine Frucht mystischer Erfahrungen 
ist. Diese Grunderfahrungen unmittelbarer Gottesbegegnung werden in 
den weiteren 40 Lebensjahren nur noch unwesentlich variiert, aber nicht 
mehr verändert. 

In diese für ihn entscheidenden Jahre fällt der Kontakt zu Bernieres- 
Louvigny, dem Theologen der französischen Oratorianer, der Kardinal 
Berulle sehr nahestand und der Tersteegen so bewegte, daß er fast als er- 
stes seiner Werke eine Zusammenfassung von Bernieres erarbeitete, 
übersetzte und gleichsam als Programmschrift veröffentlichte10. In sei- 
nen späteren Schriften ist zu ersehen, wie er sich Bernieres vor anderen 
verwandt fühlte. In dessen Werk fand er sein eigenes Erleben so ausge- 
sprochen, daß er in seinem eigenen Weg des mystischen Gebets diesem 
Grundansatz treu bleiben und immer wieder zu ihm zurückkehren 
konnte. Er sah innerhalb seines evangelischen Umfeldes keinerlei Ver- 
anlassung, eigene Wege zu gehen. Zeitlebens ist sein mystischer Weg 
eng verbunden, für weite Strecken identisch gewesen mit den geistlichen 
Erfahrungen der Mystiker um Berulle in dem Frankreich des frühen 
17. Jahrhunderts. 

Tersteegens mystischer Weg kann klar gegliedert werden, wenn auch 
eine Unterscheidung in einzelne Stufen (•Staffeln") für ihn nur relative 
Bedeutung hat. Keiner Stufe kann er eine größere Wertigkeit zubilligen. 
Nicht jede Stufe ist für alle bestimmt, und jedes Reflektieren über einen 
schon erreichten Fortschritt ist für diesen gerade hinderlich und schäd- 
lich. Unter Berücksichtigung dieser Einschränkungen kann aber doch 
von unterschiedlichen Stufen des mystischen Weges bei Tersteegen ge- 
sprochen werden. Die Unterscheidung von sieben Staffeln ist nicht als 

9 H. Ludewig benutzt für sein Werk vor allem dieses eine Lied als Ausgangspunkt seiner 
Untersuchungen. 
10 Schon zu seinen Lebzeiten erschien von der Übersetzung Tersteegens die 4. Auflage 
(1756). 



Gerhard Tersteegen 427 

Entsprechung zu den sieben Wohnungen der Seelenburg Theresas ge- 
meint. Jedoch liegt ebenso wie bei Theresa die Überzeugung eines deut- 
lichen Voranschreitens zugrunde. So wie auf dem Weg in das Innerste 
der Seelenburg die einzelnen Bereiche nacheinander durchschritten wer- 
den müssen, so ist auch für Tersteegen der Weg zu wesentlicher Erfah- 
rung an eine bestimmte Stufenfolge gebunden. Wenn auch einzelne Stu- 
fen miteinander verbunden sind und ineinander übergehen, so hat doch 
die Unterscheidung ihre Berechtigung. 

Insofern es sich um christozentrische Mystik handelt, muß Christus 
unbezweifelbar am Anfang wie am Ende des Weges stehen. Dies wird 
aus dem Verlauf der einzelnen Stadien ganz deutlich. 

Mystik ist Nachfolge Christi 

Der Ruf Christi in die Nachfolge steht für Tersteegen am Anfang des 
Weges. Mystik als selbstgewähltes Ziel, als menschliche Absicht ist für 
ihn keine christliche Möglichkeit. So wird schon zu Beginn Eigenwille 
als Methode, Gott näherzukommen und aus eigener Übung Wesenser- 
fahrungen machen zu können, ausgeschlossen. Die immer noch in evan- 
gelischer Theologie lebendigen Befürchtungen, Mystik sei im letzten un- 
erlaubtes Vorhaben, eigenmächtiger Weg zu Absolutheitserfahrung, sind 
für Tersteegen gegenstandslos. Die Vertiefung in seinen Weg der kon- 
templativen Nachfolge hätte schon viel früher wieder zu einem An- 
schluß an die allgemeinchristliche mystische Tradition finden lassen 
können. Immer wieder gründet Tersteegen seinen Weg in den Ruf Chri- 
sti zur Nachfolge. Wie ein Magnet, das Eisen bewegt, so zieht der Herr 
seinen Jünger. 

Der Weg zur mystischen Erfahrung ist ein Weg des Gebetes 

Tersteegen kommt im Gebet Gott näher, das sich im Verlauf des Weges 
immer mehr von Aktivität zur Überlassung wandelt. Das Aufgeben eige- 
ner Ziele korrespondiert mit jeweils größerem Geführtwerden. Hier ist 
der Einfluß quietistischer Vorbilder besonders spürbar. Für Tersteegen 
ist das Stillwerden keine Übung, wird nicht durch eine Technik ermög- 
licht, sondern geschieht allein im Gebet. Der Raum der Stille ist zu- 
gleich der Raum göttlicher Gegenwart. Tersteegen kommt zur notwendi- 
gen Ruhe in der ständigen Übung des Gebetes. Auf allen Stufen des 
mystischen Weges ist diese personale Verbindung des Menschen mit 



Gottfried Wolff 428 

Gott unbestritten. Gerade weil Tersteegen gegenüber quietistischen For- 
mulierungen keine Bedenken hat, ist es entscheidend wichtig zu sehen, 
daß gerade beim Gebet der Ruhe und der Beschauung, beim Verweilen 
in Gottes Gegenwart, der innerste Kern des Menschen beteiligt bleibt 
und lebendig ist. Jedes Stadium des kontemplativen Voranschreitens 
bleibt personale Gebetsbeziehung. Darum bleibt Tersteegen auf seinem 
mystischen Weg in der Nachfolge Christi. 

Mystische Erfahrung besagt Entäußerung 

Auch die dritte Stufe ist nur von Christus her richtig zu interpretieren. 
Die Forderung nach Entäußerung hat vor allem im evangelischen Be- 
reich Bedenken und Kritik ausgelöst und ein Verstehen blockiert. Ent- 
äußerung als Askese gesehen, schien unlösbar mit Werkgerechtigkeit 
verbunden zu sein und zudem einer Leibfeindlichkeit zu entsprechen. 
Dann war es nur zu schnell möglich, den mystischen Weg als Irrweg ab- 
zutun, der vom Evangelium wegführte. Für Tersteegen ist Entäußerung 
ganz voluntaristisch gemeint. Aus seiner reformierten Grundüberzeu- 
gung heraus kann er sich den menschlichen Willen nur so durchweg ver- 
derbt und Gott entgegengesetzt denken, daß für eine Annäherung an 
Gott, die ja die Voraussetzung für die weitergehende unmittelbare We- 
senserfahrung ist, die Aufgabe des Willens unumgängliche Vorausset- 
zung ist. Die •Ungestorbenheit"11 des eigenen Willens verhindert die Er- 
kenntnis Gottes. Die geforderte Brechung des Eigenwillens macht allein 
die Bahn für den Einfluß Christi frei und überwindet das Haupthinder- 
nis für eine kontemplative Begegnung. 

Die Stufe der Einwohnung Christi 

Entäußerung ist für Tersteegen nur diskutabel, weil und insofern sie 
Raum für die nötige Einwohnung Christi schafft. Sie ist ausschließlich 
darauf bezogen und nur zu diesem Zweck erforderlich. Tersteegen ist so 
sehr von der totalen Unfähigkeit des Menschen überzeugt, Gott von sich 
aus näherzukommen, daß eine unmittelbare Wesenserfahrung nur durch 
Christus selbst bewirkt werden kann. Sie wird erst dann im Menschen 
möglich, wenn durch die Einwohnung Christi das Subjekt des Handelns 

11 In seiner Verschreibung schon nennt Tersteegen das Wort, das ständig sein Denken be- 
gleitet und erfüllt: Nicht mein, sondern dein Wille geschehe. 



Gerhard Tersteegen 429 

im Menschen gewechselt hat. Hier wird die christozentrische Prägung 
der Mystik Tersteegens besonders deutlich, der als wirksame Kraft auf 
dem mystischen Weg Christus selbst sieht. Die Strukturanalyse einer 
theozentrischen Bewegung, die B. Kiesler12 für die französische Mystik 
des Oratoriums angefertigt hat, gilt in genau gleicher Weise auch für 
Tersteegen. Ihr Kennzeichen, die totale Dependenz des Menschen von 
Gott, ist Grundüberzeugung Tersteegens. Ohne den innewohnenden 
Christus gibt es keine Möglichkeit, Gott näherzukommen. Die die Ein- 
wohnung Christi begleitenden und ihr vorausgehenden Zustände des 
Stillwerdens, der Ruhe, des Verweilens vor Gott denkt und erfährt Ter- 
steegen als Ergebnis des Wirkens Christi. 

•Reine Liebe" ist strenge Voraussetzung für mystische Erfahrung 

Für Tersteegen kann wesentliche Erfahrung nur von Liebe bewirkt wer- 
den, die rein ist von jeder, auch der kleinsten egoistischen Beimengung. 
Streben nach größerer Erkenntnis wird von ihm abgewiesen. Um die 
Liebe des Menschen von egozentrischer Motivation zu reinigen, die eine 
wirkliche Gottesbegegnung verhindern würde, ist ein Läuterungsprozeß 
erforderlich, der die ichbezogene Liebe des Menschen reinigt, bis sie 
schließlich in die Liebe Christi verwandelt wird. Dies geschieht durch 
die Einwohnung Christi, der nun nicht mehr nur von außen, sondern im 
Menschen selbst wirken kann. Es muß zu Mißverständnissen führen, 
wenn man unter •reiner Liebe" eine menschliche Eigenschaft versteht, 
durch Askese gereinigt, übersteigert. Der schmerzliche Reinigungspro- 
zeß, der auf dem mystischen Weg erforderlich ist, hält am sichersten Un- 
befugte fern. Doch keiner menschlichen Anstrengung könnte es gelin- 
gen, alle zerstörenden Beimischungen auszuschalten. Den allerletzten 
Stolz auf eigene Leistung auszuschalten, den letzten, geheimsten 
Wunsch nach einem frui Deo abzulegen, ist auch dem eifrigsten Asketen 
nicht möglich. Der innewohnende Christus allein setzt erst die menschli- 
che Liebe in den Stand, Gott in einer Wesenserfahrung zu begegnen. In 
dieser Bedeutung der reinen Liebe für Tersteegen ist seine völlige Ab- 
hängigkeit von Christus und seinem Wirken und Geist besonders klar zu 
erkennen. 

12 B. M. Kiesler, Die Struktur des Theozentrismus bei Pierre de Berulle und Charles de Con- 
dren, Berlin 1934. 



Gottfried Wolff 430 

Die mystische Stufe der •wesentlichen Erfahrung" 

•Wesentlich" ist für Tersteegen der hauptsächliche Terminus für die my- 
stische Begegnung. Den Begriff der unio verwendet er kaum. Auch die 
höchste, kaum beschreibbare Stufe verliert den Charakter der persona- 
len Begegnung nicht. Bei dem christozentrischen Grundansatz seiner 
Mystik mit ihrer totalen Dependenz von Gott ist auch in der Stufe der 
Wesensschau nicht zu befürchten, daß sie aus dem Bereich Christi her- 
ausführt. Die in dieser Sache innerhalb der protestantischen Theologie 
gegenüber Tersteegen und seiner Mystik vorgebrachten Befürchtungen 
haben in der Sache nie eine Berechtigung gehabt. Die höchste Stufe des 
mystischen Weges bleibt bis zuletzt menschlicher Verfügbarkeit entzo- 
gen, bleibt kontingentes Gnadengeschenk Christi und bleibt Frucht und 
Erfahrung seiner Liebe zugleich. Manche Mißdeutungen der Vergangen- 
heit hatten ihre Ursache auch darin, daß Tersteegen nicht anders als an- 
dere Mystiker mit seinen Äußerungen über die höchsten Erfahrungen 
sehr zurückhaltend ist. Die vorhandenen Zeugnisse ergeben aber im Ver- 
gleich mit denen der christlichen Tradition unübersehbar und klar einen 
Einblick in Erfahrungen, die denen in der siebenten Wohnung der See- 
lenburg bei Teresa von Avila durchaus entsprechen. 

In dem alten Streit der Theologen, ob und inwieweit mystische Erfah- 
rung grundsätzlich allen möglich sei oder von vornherein auf einen klei- 
nen Kreis beschränkt bleiben müsse, vertritt Tersteegen in seinen Brie- 
fen die Überzeugung, nichts •sonderliches" zu leben und zu erfahren. 
Die unumgängliche Vorbedingung, keine der vorbereitenden Stufen mit 
ihren Mühen und Härten zu übergehen, schränkt allerdings den Kreis 
der Beter, denen am Ende eine unmittelbare Berührung mit Gott zuteil 
wird, ganz entscheidend ein. 

Die Mystik des Kreuzes 

Wenn die Stufe der Wesenserfahrung auch die höchste des mystischen 
Weges Tersteegens ist, so ist sie doch nicht die letzte auf dem Wege der 
Nachfolge. Die Schilderung dieses Weges wäre nicht nur unvollständig, 
sondern auch falsch, wenn nicht die letzte, bleibende Stufe hinzugefügt 
wird, der Stand des Kreuzes. Zuteilgewordene mystische Schau hebt das 
Bleiben unter dem Kreuz nicht auf. Entsprechend der Notwendigkeit, 
den alten Menschen immer wieder in das Sterben hineinzuführen, ver- 
bleibt der Mystiker, dem übernatürliche Erkenntnis zuteilgeworden ist, 
unter dem Kreuz. Tersteegen ruft nicht zur unio, er lädt ein zum Kreuz. 



Gerhard Tersteegen 431 

Am Kreuz vorbeigehen zu wollen, ist das sicherste Mittel, den mysti- 
schen Weg zu verlassen. Dieser Tatbestand ist für Tersteegen so wichtig, 
daß er immer wieder darauf zu sprechen kommt. Wäre das wahrgenom- 
men worden - offenbar haben sich die Kritiker nur zu oberflächlich mit 
Tersteegen beschäftigt -, der Verdacht, Tersteegen gehe einen Weg vor- 
bei an Kreuz und Erlösung zu Gott, hätte nie aufkommen können. Wie 
lange hat in der evangelischen Theologie diese sachlich nur zu gewich- 
tige Befürchtung, die aber eben Tersteegen und der christlichen Mystik 
gegenüber gegenstandslos ist, den Zugang zum mystischen Gebetsweg 
erschwert und versperrt. Die Untersuchung der Theologie Tersteegens 
als dem vielleicht größten evangelischen Mystiker kann die zentrale Be- 
deutung des Kreuzes für den kontemplativen Weg wieder deutlich wer- 
den lassen und dadurch neue Zugänge zu der Erfahrungswelt der christ- 
lichen Mystik öffnen. Daß dem begnadeten Mystiker die bleibende Last 
des Kreuzes nicht abgenommen wird, ist eine Lebenserfahrung Terstee- 
gens, die ihm - nicht anders als Paulus - durch viele körperliche Leiden 
zuteil wurde. 

Daß Tersteegen so lange unentdeckt blieb, ist ein Mangel der Kir- 
chengeschichtsschreibung. Seine schlichten Reime werden leicht zu dem 
oberflächlichen Schluß geführt haben, es mit unbedeutender pietisti- 
scher Poesie zu tun zu haben. Dem zurückgezogenlebenden Halter von 
Erbauungsstunden mochte man keine besonderen, geschweige denn 
überragende mystische Erfahrungen zutrauen. Mit einer intensiveren 
Zuwendung zum Gebiet des kontemplativen Gebets rückt ganz von 
selbst einer der Großen der evangelischen Tradition neu ins Blickfeld. 

Es tauchen aber auch für das Gebiet der Ökumene neue Fragestellun- 
gen auf. Es ist doch durchaus nicht selbstverständlich, daß ein refor- 
mierter Theologe, der stark von der pietistischen Tradition des nieder- 
rheinischen Calvinismus geprägt war, ohne Schwierigkeiten Zugang zur 
Mystik des Karmel in der Ausformung des französischen Oratoriums 
fand und für die Mitteilung seiner eigenen Erfahrungen die Sprache des 
Kardinal Beruhe gebrauchen konnte. Er war sich dieser Übereinstim- 
mung voll bewußt, trug sie ihm doch nicht wenig Ablehnung ein. Er 
konnte an dieser Übereinstimmung festhalten, ohne damit dogmatische 
Unterschiede einebnen zu wollen. Doch die Übereinstimmung in 
Grunderfahrungen ließen ihn kontroverstheologischen Auseinanderset- 
zungen nur einen sekundären Rang zubilligen. •Ein Mystiker hat Wich- 
tigeres zu tun", ist seine Haltung13. Der Zugang zu unmittelbarer, •we- 
sentlicher" Erkenntnis hat immer Priorität vor allen abgeleiteten, er- 

1 G. Tersteegen, Weg der Wahrheit, Stuttgart 1968, 272. 



Gottfried Wolff 432 

dachten Erkenntnissen, die die Wirklichkeit zwangsläufig nur unvoll- 
kommen umschreiben können. Da er sich in Übereinstimmung mit den 
mystischen Erfahrungen Bernieres wußte, fand er eine Einheit vor, die 
so tief verankert war, daß eine Trennung im rationalen, abgeleiteten Be- 
reich der Theologie ihn nicht von einer Gemeinschaft auf dem Weg der 
kontemplativen Nachfolge abbringen konnte. 

Diese Gemeinsamkeit ist um so erstaunlicher, als es sich um eine Zeit 
handelt, in der die kirchenpolitischen Auseinandersetzungen in den Hu- 
genottenkriegen ein Höchstmaß an Härte erreichten. Sie zeigt, daß auch 
in Zeiten schlimmster Spaltung in der christlichen Tradition ein Bereich 
verblieb, der von der Trennung nicht erfaßt wurde, der Bereich unmittel- 
barer Erfahrung und Begegnung. So ergibt sich die Frage, ob nicht echte 
Gotteserfahrung, sofern es sich um christliche Mystik handelt, unabhän- 
gig von der jeweiligen Konfession gleich sein muß. Das Gegenteil von 
Ritschis Auffassung, der Mystik nur dem katholischen Bereich zuzuwei- 
sen vermochte, ist richtig, nämlich daß wesentliche Gotteserfahrung in 
jeder Konfession auf dem Weg des Gebetes möglich sein kann. 

Bisher gab es kaum Anlaß, solchen Fragestellungen nachzugehen, da 
im evangelischen Bereich noch nicht viel Material zur Auswertung be- 
reitstand. Die vorhandenen Zeugnisse evangelischer Mystiker waren 
weitgehend unbekannt, zumindest unausgewertet. Doch eine Gestalt wie 
Tersteegen, der zwar konfessionell beheimatet war, die Konfessions- 
grenzen im Bereich der mystischen Begegnung aber grundsätzlich über- 
schritten hat, kann an das Problem heranführen, ob es heute schon, bzw. 
noch einen Bereich gibt, der von kontroverstheologischen Fragestellun- 
gen nicht berührt wird. 

Daß im Gebiet des kontemplativen Gebetes heute am ehesten Ver- 
ständigung und Übereinstimmung zu erzielen ist, zeigt sich auch daran, 
daß in dieser Zeit ökumenischer Spannung am ehesten und meisten Ge- 
meinsamkeit im Gebet bewahrt und weitergeführt werden kann. Es ist 
sicher kein Zufall, daß unter den verschiedenen ökumenischen Aktivitä- 
ten die Gemeinsamkeit in der Exerzitienarbeit am stabilsten bewahrt, ja 
kontinuierlich ausgebaut werden konnte. So ermutigt die Neuentdek- 
kung des großen evangelischen Mystikers Tersteegen, in heute aktuellen 
Fragen weiterzugehen und sich miteinander dem Zentrum der Kirche, 
Christus, zu nähern. 




