Gottfried Wolff 424

Kirche verteidigte Rechtsinstitut des Kirchhofs als Asylstitte. Die Ge-
rippe auf unserem Bild bewihren sich als Verteidiger des Friedens der
Gemeinschaft der Heiligen auf dem Kirchhof. Der Kirchhof ist damit,
wie die gottesdienstliche Gemeinschaft der Gliubigen selbst, Symbol
und Vorausbild des eschatologischen Friedens im Reiche Gottes, der
der Welt in der Botschaft Jesu verheiBen ist.

Gerhard Tersteegen

Christozentrische Mystik in der evangelischen Tradition*

Gottfried Wolff, Mdser

Die Uberschrift mag verwundern. Kann man heute schon unbestritten in
evangelischer Theologie von Mystik sprechen? Sicher wirkt die Vorstel-
lung A. Ritschls, der sich Mystik nur im katholischen Bereich denken
konnte, und die Meinung E. Brunners, der zwischen dem Wort Gottes
und der Mystik nur einen totalen Gegensatz sehen konnte!, bei vielen
noch nach. Auch die letzte grofiere Tersteegenbiographie glaubt noch
behaupten zu miissen, daB sich quietistische Mystik und reformatori-
sches Christentum in ihrem Wesen widersprechen miiSten.2 Darum ist
spezielle Mystikforschung im evangelischen Bereich tiber lange Zeit
weitgehend unterblieben und vorhandene Schitze blieben unentdeckt
und unausgewertet. Es gilt nun, eine lange Zeit der Unkenntnis zu iiber-
winden. Die Aufklirung setzte nicht nur einen SchluBstrich unter man-
che geistliche Entwicklung. Die spirituellen Erfahrungen gerieten auch
fir lange Zeit in Vergessenheit. Dies geschah aber durchaus nicht nur im
evangelischen Bereich. Auch in der katholischen Tradition versank man-
ches fiir Jahrhunderte. Die Mystik der franzosischen Schule Kardinal
Bérulles ist erst in diesem Jahrhundert wieder zugingig gemacht wor-

* Der Aulor, evangelischer Pfarrer, ist in der Exerzitienbewegung in der DDR leitend
tatig.

! E. Brunner, Die Mystik und das Wort, Tiibingen 1924.

2C. P. van Andel, Gerhard Tersteegen, Neukirchen - Viuyn 1973, 265.



Gerhard Tersteegen 425

den. Henri Bremond hat ein Lebenswerk aufgewendet, die groBartigen
Tiefen kontemplativer Erfahrung der franzosischen Oratorianer wieder
bekannt und zugingig zu machen.?

Seit einigen Jahrzehnten nun ist einer der groBen evangelischen My-
stiker, Gerhard Tersteegen (1697-1769), an mehreren Stellen zugleich
wieder neu ins Blickfeld gekommen. In der Schweiz?, in Schweden’, in
der Bundesrepublik® und in Italien’ ist sein Werk untersucht und seine
mystischen Erfahrungen sind in neuem Licht gesehen worden. Dabei
hat sich gezeigt, daB der zuriickgezogen in Miilheim an der Ruhr le-
bende Bandwirker und Seelsorger groB3e eigene Erfahrungen unmittel-
barer Gottesbegegnung gehabt hat und imstande war, theologisch fun-
diert davon zu berichten, soweit dies bei mystischen Erkenntnissen iiber-
haupt mdoglich ist.

Die Zeiten, in denen man unsicher war, ob die Schriften Tersteegens
nur Angelesenes kolportierten oder ob eigenes Erleben zugrundelige,
sind voriiber. Ebenso auch die Vorstellung, Tersteegen sei, wenn iiber-
haupt, dann hochstens auf die unterste Stufe der scala mystica gelangt.
Liest man in seinen wenigen Werken, vor allem in seinen vielen Briefen,
dann ergibt sich im Vergleich mit anderer christlicher mystischer Litera-
tur eindeutig, daf3 es eigene Erfahrungen sein miissen, von denen er be-
richtet. Dabei gilt auch fiir ihn die Einschrinkung, die fiir alle mystische
Literatur wesentlich ist, daB} von den eigentlichen Erfahrungen jeweils
nur ein kleiner Teil schriftlich festgehalten werden konnte und wollte.

Fir die Mystik Tersteegens ist ihr theozentrischer Grundcharakter
entscheidend. Der zentrale Gedanke seiner Frommigkeit ist das Leben
in der stindigen Gegenwart Gottes. Bei Bruder Lorenz von der Auferste-
hung, aber auch bei Berniéres-Louvigny findet er die entsprechenden
Vorbilder®. Es ist nicht zufillig, daB} sein Lied ,,Gott ist gegenwirtig™ zur
bekanntesten seiner vielen Hymnen geworden ist. Ohne die Weite seines
Horizontes zu verengen, konnte darum die letzte groBBe Monographie

3 Drei Binde seines Werkes sind in deutscher Ubersetzung im Pustet-Verlag in Regensburg
von 1955-1962 erschienen unter den Titeln: Falsche und echte Mystik. Das wesentliche Ge-
bet und Heiligkeit und Theologie.

* Vgl. vor allem die Biicher A. Loschhorns, Basel und besonders W. Nigg. In: Grofe Hei-
lige, Ziirich 1946 und Gerhard Tersteegen, Basel 1948.

5 D. Hoffmann, Der Weg zur Reife. Eine religionspsychologische Unitersuchung der religiosen
Entwicklung Gerhard Tersteegens, Lund 1982.

¢ H. Ludewig, Gebet und Gotteserfahrung bei Gerhard Tersteegen, Géttingen 1986.

7 G. della Croce, Gerhard Terstegen. Neubelebung der Mystik als Ansatz einer kommenden
Spiritualitdt, Berlin-Frankfurt 1979.

8 Das verborgene Leben mit Christi in Gott ... des Berniéres Louvigny, aus dessen gottseli-
gen Schriften zusammengezogen und ... erldutert, 1727.



Gottfried Wolff 426

iber Tersteegens Gebetserfahrungen sich auf die systematische Ausle-
gung dieses Liedes beschrinken’.

Diese theozentrische Grundhaltung ist bei Tersteegen von Anfang an
christozentrisch gemeint. In jungen Jahren hat er nach einer Periode in-
nerer Kidmpfe in einer formlichen Verschreibung, der pietistischen
Fréommigkeit seiner Umgebung entsprechend, sich Christus ergeben und
aufgeopfert in einer Rickhaltlosigkeit, die der des Ignatius von Loyola
nicht nachsteht. Dieser Bund war fiir ihn im ganzen Leben bestimmend.
Seine ersten mystischen Erfahrungen fallen in die Zeit unmittelbar da-
nach (1724) und miissen schon im Anfang eine groB3e Intensitit gehabt
haben, da schon die erste Ausgabe seiner Gedichte, das ,,Blumengirtlein
inniger Seelen®, 1729 erschienen, eine Frucht mystischer Erfahrungen
ist. Diese Grunderfahrungen unmittelbarer Gottesbegegnung werden in
den weiteren 40 Lebensjahren nur noch unwesentlich variiert, aber nicht
mehr verdndert. .

In diese fiir ihn entscheidenden Jahre fillt der Kontakt zu Berniéres-
Louvigny, dem Theologen der franzdsischen Oratorianer, der Kardinal
Bérulle sehr nahestand und der Tersteegen so bewegte, daB3 er fast als er-
stes seiner Werke eine Zusammenfassung von Berniéres erarbeitete,
iibersetzte und gleichsam als Programmschrift veroffentlichte!®. In sei-
nen spéteren Schriften ist zu ersehen, wie er sich Berniéres vor anderen
verwandt fiihlte. In dessen Werk fand er sein eigenes Erleben so ausge-
sprochen, dal} er in seinem eigenen Weg des mystischen Gebets diesem
Grundansatz treu bleiben und immer wieder zu ihm zuriickkehren
konnte. Er sah innerhalb seines evangelischen Umfeldes keinerlei Ver-
anlassung, eigene Wege zu gehen. Zeitlebens ist sein mystischer Weg
eng verbunden, fiir weite Strecken identisch gewesen mit den geistlichen
Erfahrungen der Mystiker um Bérulle in dem Frankreich des frithen
17. Jahrhunderts.

Tersteegens mystischer Weg kann klar gegliedert werden, wenn auch
eine Unterscheidung in einzelne Stufen (,,Staffeln®) fiir ihn nur relative
Bedeutung hat. Keiner Stufe kann er eine groBere Wertigkeit zubilligen.
Nicht jede Stufe ist fiir alle bestimmt, und jedes Reflektieren iiber einen
schon erreichten Fortschritt ist fiir diesen gerade hinderlich und schid-
lich. Unter Beriicksichtigung dieser Einschrinkungen kann aber doch
von unterschiedlichen Stufen des mystischen Weges bei Tersteegen ge-
sprochen werden. Die Unterscheidung von sieben Staffeln ist nicht als

® H. Ludewig benutzt fiir sein Werk vor allem dieses eine Lied als Ausgangspunkt seiner
Untersuchungen. .

19 Schon zu seinen Lebzeiten erschien von der Ubersetzung Tersteegens die 4. Auflage
(1756).



Gerhard Tersteegen 427

Entsprechung zu den sieben Wohnungen der Seelenburg Theresas ge-
meint. Jedoch liegt ebenso wie bei Theresa die Uberzeugung eines deut-
lichen Voranschreitens zugrunde. So wie auf dem Weg in das Innerste
der Seelenburg die einzelnen Bereiche nacheinander durchschritten wer-
den miissen, so ist auch fiir Tersteegen der Weg zu wesentlicher Erfah-
rung an eine bestimmte Stufenfolge gebunden. Wenn auch einzelne Stu-
fen miteinander verbunden sind und ineinander iibergehen, so hat doch
die Unterscheidung ihre Berechtigung.

Insofern es sich um christozentrische Mystik handelt, muf8 Christus
unbezweifelbar am Anfang wie am Ende des Weges stehen. Dies wird
aus dem Verlauf der einzelnen Stadien ganz deutlich.

Mystik ist Nachfolge Christi

Der Ruf Christi in die Nachfolge steht fiir Tersteegen am Anfang des
Weges. Mystik als selbstgewihltes Ziel, als menschliche Absicht ist fiir
ihn keine christliche Maglichkeit. So wird schon zu Beginn Eigenwille
als Methode, Gott ndherzukommen und aus eigener Ubung Wesenser-
fahrungen machen zu kénnen, ausgeschlossen. Die immer noch in evan-
gelischer Theologie lebendigen Befiirchtungen, Mystik sei im letzten un-
erlaubtes Vorhaben, eigenmichtiger Weg zu Absolutheitserfahrung, sind
fiir Tersteegen gegenstandslos. Die Vertiefung in seinen Weg der kon-
templativen Nachfolge hitte schon viel frither wieder zu einem An-
schluB an die allgemeinchristliche mystische Tradition finden lassen
kénnen. Immer wieder griindet Tersteegen seinen Weg in den Ruf Chri-
sti zur Nachfolge. Wie ein Magnet, das Eisen bewegt, so zieht der Herr
seinen Jiinger.

Der Weg zur mystischen Erfahrung ist ein Weg des Gebetes

Tersteegen kommt im Gebet Gott ndher, das sich im Verlauf des Weges
immer mehr von Aktivitit zur Uberlassung wandelt. Das Aufgeben eige-
ner Ziele korrespondiert mit jeweils groBerem Gefiihrtwerden. Hier ist
der EinfluB quietistischer Vorbilder besonders spiirbar. Fiir Tersteegen
ist das Stillwerden keine Ubung, wird nicht durch eine Technik ermdg-
licht, sondern geschieht allein im Gebet. Der Raum der Stille ist zu-
gleich der Raum géttlicher Gegenwart. Tersteegen kommt zur notwendi-
gen Ruhe in der stindigen Ubung des Gebetes. Auf allen Stufen des
mystischen Weges ist diese personale Verbindung des Menschen mit



Gottfried Wolff 428

Gott unbestritten. Gerade weil Tersteegen gegeniiber quietistischen For-
mulierungen keine Bedenken hat, ist es entscheidend wichtig zu sehen,
dafl gerade beim Gebet der Ruhe und der Beschauung, beim Verweilen
in Gottes Gegenwart, der innerste Kern des Menschen beteiligt bleibt
und lebendig ist. Jedes Stadium des kontemplativen Voranschreitens
bleibt personale Gebetsbeziehung. Darum bleibt Tersteegen auf seinem
mystischen Weg in der Nachfolge Christi.

Mystische Erfahrung besagt Entiuflerung

Auch die dritte Stufe ist nur von Christus her richtig zu interpretieren.
Die Forderung nach Entduferung hat vor allem im evangelischen Be-
reich Bedenken und Kritik ausgelést und ein Verstehen blockiert. Ent-
dullerung als Askese gesehen, schien unldsbar mit Werkgerechtigkeit
verbunden zu sein und zudem einer Leibfeindlichkeit zu entsprechen.
Dann war es nur zu schnell méglich, den mystischen Weg als Irrweg ab-
zutun, der vom Evangelium wegfiihrte. Fiir Tersteegen ist EntduBerung
ganz voluntaristisch gemeint. Aus seiner reformierten Grundiiberzeu-
gung heraus kann er sich den menschlichen Willen nur so durchweg ver-
derbt und Gott entgegengesetzt denken, daB fiir eine Anniherung an
Gott, die ja die Voraussetzung fiir die weitergehende unmittelbare We-
senserfahrung ist, die Aufgabe des Willens unumgingliche Vorausset-
zung ist. Die ,,Ungestorbenheit“!! des eigenen Willens verhindert die Er-
kenntnis Gottes. Die geforderte Brechung des Eigenwillens macht allein
die Bahn fiir den EinfluBl Christi frei und iiberwindet das Haupthinder-
nis fiir eine kontemplative Begegnung.

Die Stufe der Einwohnung Christi

EntduBerung ist fiir Tersteegen nur diskutabel, weil und insofern sie
Raum fiir die notige Einwohnung Christi schafft. Sie ist ausschlieBlich
darauf bezogen und nur zu diesem Zweck erforderlich. Tersteegen ist so
sehr von der totalen Unfihigkeit des Menschen iberzeugt, Gott von sich
aus ndherzukommen, daB} eine unmittelbare Wesenserfahrung nur durch
Christus selbst bewirkt werden kann. Sie wird erst dann im Menschen
moglich, wenn durch die Einwohnung Christi das Subjekt des Handelns

' In seiner Verschreibung schon nennl Tersteegen das Wort, das stindig sein Denken be-
gleitet und erfiillt: Nicht mein, sondern dein Wille geschehe.



Gerhard Tersteegen 429

im Menschen gewechselt hat. Hier wird die christozentrische Prigung
der Mystik Tersteegens besonders deutlich, der als wirksame Kraft auf
dem mystischen Weg Christus selbst sieht. Die Strukturanalyse einer
theozentrischen Bewegung, die B. Kiesler'? fiir die franzosische Mystik
des Oratoriums angefertigt hat, gilt in genau gleicher Weise auch fiir
Tersteegen. Thr Kennzeichen, die totale Dependenz des Menschen von
Gott, ist Grundiiberzeugung Tersteegens. Ohne den innewohnenden
Christus gibt es keine Moglichkeit, Gott ndherzukommen. Die die Ein-
wohnung Christi begleitenden und ihr vorausgehenden Zustdnde des
Stillwerdens, der Ruhe, des Verweilens vor Gott denkt und erfahrt Ter-
steegen als Ergebnis des Wirkens Christi.

., Reine Liebe“ist strenge Voraussetzung fiir mystische Erfahrung

Fiir Tersteegen kann wesentliche Erfahrung nur von Liebe bewirkt wer-
den, die rein ist von jeder, auch der kleinsten egoistischen Beimengung.
Streben nach groBerer Erkenntnis wird von ihm abgewiesen. Um die
Liebe des Menschen von egozentrischer Motivation zu reinigen, die eine
wirkliche Gottesbegegnung verhindern wiirde, ist ein Lauterungsprozel3
erforderlich, der die ichbezogene Liebe des Menschen reinigt, bis sie
schlieBlich in die Liebe Christi verwandelt wird. Dies geschieht durch
die Einwohnung Christi, der nun nicht mehr nur von auBlen, sondern im
Menschen selbst wirken kann. Es muB3 zu MiBverstdndnissen fithren,
wenn man unter ,reiner Liebe” eine menschliche Eigenschaft versteht,
durch Askese gereinigt, iibersteigert. Der schmerzliche Reinigungspro-
zeB, der auf dem mystischen Weg erforderlich ist, hilt am sichersten Un-
befugte fern. Doch keiner menschlichen Anstrengung konnte es gelin-
gen, alle zerstorenden Beimischungen auszuschalten. Den allerletzten
Stolz auf eigene Leistung auszuschalten, den letzten, geheimsten
Wunsch nach einem frui Deo abzulegen, ist auch dem eifrigsten Asketen
nicht méglich. Der innewohnende Christus allein setzt erst die menschli-
che Liebe in den Stand, Gott in einer Wesenserfahrung zu begegnen. In
dieser Bedeutung der reinen Liebe fiir Tersteegen ist seine vollige Ab-
hingigkeit von Christus und seinem Wirken und Geist besonders klar zu
erkennen.

12 B. M. Kiesler, Die Struktur des Theozentrismus bei Pierre de Bérulle und Charles de Con-
dren, Berlin 1934,



Gottfried Wolff 430

Die mystische Stufe der ,, wesentlichen Erfahrung“

»Wesentlich® ist fur Tersteegen der hauptsichliche Terminus fiir die my-
stische Begegnung. Den Begriff der unio verwendet er kaum. Auch die
hochste, kaum beschreibbare Stufe verliert den Charakter der persona-
len Begegnung nicht. Bei dem christozentrischen Grundansatz seiner
Mystik mit ihrer totalen Dependenz von Gott ist auch in der Stufe der
Wesensschau nicht zu befiirchten, daB sie aus dem Bereich Christi her-
ausfithrt. Die in dieser Sache innerhalb der protestantischen Theologie
gegeniiber Tersteegen und seiner Mystik vorgebrachten Befiirchtungen
haben in der Sache nie eine Berechtigung gehabt. Die hochste Stufe des
mystischen Weges bleibt bis zuletzt menschlicher Verfiigbarkeit entzo-
gen, bleibt kontingentes Gnadengeschenk Christi und bleibt Frucht und
Erfahrung seiner Liebe zugleich. Manche MiBdeutungen der Vergangen-
heit hatten ihre Ursache auch darin, daB Tersteegen nicht anders als an-
dere Mystiker mit seinen AuBerungen iiber die héchsten Erfahrungen
sehr zuriickhaltend ist. Die vorhandenen Zeugnisse ergeben aber im Ver-
gleich mit denen der christlichen Tradition uniibersehbar und klar einen
Einblick in Erfahrungen, die denen in der siebenten Wohnung der See-
lenburg bei Teresa von Avila durchaus entsprechen.

In dem alten Streit der Theologen, ob und inwieweit mystische Erfah-
rung grundsitzlich allen moglich sei oder von vornherein auf einen klei-
nen Kreis beschrinkt bleiben miisse, vertritt Tersteegen in seinen Brie-
fen die Uberzeugung, nichts ,,sonderliches* zu leben und zu erfahren.
Die unumgingliche Vorbedingung, keine der vorbereitenden Stufen mit
ihren Mithen und Hirten zu iibergehen, schrinkt allerdings den Kreis
der Beter, denen am Ende eine unmittelbare Beriihrung mit Gott zuteil
wird, ganz entscheidend ein.

Die Mystik des Kreuzes

Wenn die Stufe der Wesenserfahrung auch die hochste des mystischen
Weges Tersteegens ist, so ist sie doch nicht die letzte auf dem Wege der
Nachfolge. Die Schilderung dieses Weges wire nicht nur unvollstindig,
sondern auch falsch, wenn nicht die letzte, bleibende Stufe hinzugefiigt
wird, der Stand des Kreuzes. Zuteilgewordene mystische Schau hebt das
Bleiben unter dem Kreuz nicht auf. Entsprechend der Notwendigkeit,
den alten Menschen immer wieder in das Sterben hineinzufiihren, ver-
bleibt der Mystiker, dem iibernatiirliche Erkenntnis zuteilgeworden ist,
unter dem Kreuz. Tersteegen ruft nicht zur unio, er lidt ein zum Kreuz.



Gerhard Tersteegen 431

Am Kreuz vorbeigehen zu wollen, ist das sicherste Mittel, den mysti-
schen Weg zu verlassen. Dieser Tatbestand ist fiir Tersteegen so wichtig,
daB er immer wieder darauf zu sprechen kommt. Wire das wahrgenom-
men worden - offenbar haben sich die Kritiker nur zu oberfliachlich mit
Tersteegen beschiftigt —, der Verdacht, Tersteegen gehe einen Weg vor-
bei an Kreuz und Erlésung zu Gott, hitte nie aufkommen konnen. Wie
lange hat in der evangelischen Theologie diese sachlich nur zu gewich-
tige Befiirchtung, die aber eben Tersteegen und der christlichen Mystik
gegeniiber gegenstandslos ist, den Zugang zum mystischen Gebetsweg
erschwert und versperrt. Die Untersuchung der Theologie Tersteegens
als dem vielleicht groBten evangelischen Mystiker kann die zentrale Be-
deutung des Kreuzes fiir den kontemplativen Weg wieder deutlich wer-
den lassen und dadurch neue Zuginge zu der Erfahrungswelt der christ-
lichen Mystik 6ffnen. DaB dem begnadeten Mystiker die bleibende Last
des Kreuzes nicht abgenommen wird, ist eine Lebenserfahrung Terstee-
gens, die ihm - nicht anders als Paulus - durch viele korperliche Leiden
zuteil wurde.

DaB Tersteegen so lange unentdeckt blieb, ist ein Mangel der Kir-
chengeschichtsschreibung. Seine schlichten Reime werden leicht zu dem
oberflichlichen SchluB gefiihrt haben, es mit unbedeutender pietisti-
scher Poesie zu tun zu haben. Dem zuriickgezogenlebenden Halter von
Erbauungsstunden mochte man keine besonderen, geschweige denn
iiberragende mystische Erfahrungen zutrauen. Mit einer intensiveren
Zuwendung zum Gebiet des kontemplativen Gebets riickt ganz von
selbst einer der GroBen der evangelischen Tradition neu ins Blickfeld.

Es tauchen aber auch fiir das Gebiet der Okumene neue Fragestellun-
gen auf. Es ist doch durchaus nicht selbstverstdndlich, daB ein refor-
mierter Theologe, der stark von der pietistischen Tradition des nieder-
rheinischen Calvinismus geprigt war, ohne Schwierigkeiten Zugang zur
Mystik des Karmel in der Ausformung des franzdsischen Oratoriums
fand und fir die Mitteilung seiner eigenen Erfahrungen die Sprache des
Kardinal Bérulle gebrauchen konnte. Er war sich dieser Ubereinstim-
mung voll bewuBt, trug sie ihm doch nicht wenig Ablehnung ein. Er
konnte an dieser Ubereinstimmung festhalten, ohne damit dogmatische
Unterschiede einebnen zu wollen. Doch die Ubereinstimmung in
Grunderfahrungen lieBen ihn kontroverstheologischen Auseinanderset-
zungen nur einen sekundiren Rang zubilligen. ,,Ein Mystiker hat Wich-
tigeres zu tun, ist seine Haltung!’. Der Zugang zu unmittelbarer, ,,we-
sentlicher Erkenntnis hat immer Prioritdt vor allen abgeleiteten, er-

13 G. Tersteegen, Weg der Wahrheit, Stuttgart 1968, 272.



Gottfried Wolff 432

dachten Erkenntnissen, die die Wirklichkeit zwangslidufig nur unvoll-
kommen umschreiben kénnen. Da er sich in Ubereinstimmung mit den
mystischen Erfahrungen Berniéres wuBte, fand er eine Einheit vor, die
so tief verankert war, daf3 eine Trennung im rationalen, abgeleiteten Be-
reich der Theologie ihn nicht von einer Gemeinschaft auf dem Weg der
kontemplativen Nachfolge abbringen konnte.

Diese Gemeinsamkeit ist um so erstaunlicher, als es sich um eine Zeit
handelt, in der die kirchenpolitischen Auseinandersetzungen in den Hu-
genottenkriegen ein HochstmaB an Hirte erreichten. Sie zeigt, daB auch
in Zeiten schlimmster Spaltung in der christlichen Tradition ein Bereich
verblieb, der von der Trennung nicht erfat wurde, der Bereich unmittel-
barer Erfahrung und Begegnung. So ergibt sich die Frage, ob nicht echte
Gotteserfahrung, sofern es sich um christliche Mystik handelt, unabhin-
gig von der jeweiligen Konfession gleich sein muB8. Das Gegenteil von
Ritschls Auffassung, der Mystik nur dem katholischen Bereich zuzuwei-
sen vermochte, ist richtig, ndmlich daB wesentliche Gotteserfahrung in
jeder Konfession auf dem Weg des Gebetes moglich sein kann.

Bisher gab es kaum AnlaB, solchen Fragestellungen nachzugehen, da
im evangelischen Bereich noch nicht viel Material zur Auswertung be-
reitstand. Die vorhandenen Zeugnisse evangelischer Mystiker waren
weitgehend unbekannt, zumindest unausgewertet. Doch eine Gestalt wie
Tersteegen, der zwar konfessionell beheimatet war, die Konfessions-
grenzen im Bereich der mystischen Begegnung aber grundsitzlich iiber-
schritten hat, kann an das Problem heranfiihren, ob es heute schon, bzw.
noch einen Bereich gibt, der von kontroverstheologischen Fragestellun-
gen nicht beriihrt wird.

DaB} im Gebiet des kontemplativen Gebetes heute am ehesten Ver-
stindigung und Ubereinstimmung zu erzielen ist, zeigt sich auch daran,
daB in dieser Zeit dkumenischer Spannung am ehesten und meisten Ge-
meinsamkeit im Gebet bewahrt und weitergefithrt werden kann. Es ist
sicher kein Zufall, daB unter den verschiedenen 6kumenischen Aktiviti-
ten die Gemeinsamkeit in der Exerzitienarbeit am stabilsten bewahrt, ja
kontinuierlich ausgebaut werden konnte. So ermutigt die Neuentdek-
kung des groBen evangelischen Mystikers Tersteegen, in heute aktuellen
Fragen weiterzugehen und sich miteinander dem Zentrum der Kirche,
Christus, zu nihern.





