
Der Gott der Freude 
Die acht Seligpreisungen (II)* 

Klemens Stock, Rom 

Der eigentliche Grund der Freude ist nicht das menschliche Verhalten, 
sondern das Handeln Gottes: Die Armen im Geiste sind selig, weil ihnen 
das Himmelreich gehört. Wir wollen untersuchen, was Jesus über das 
Handeln Gottes mitteilt. Es gibt keinen anderen Abschnitt des Evange- 
liums, in dem Jesus in so dichter Folge davon spricht, was wir Menschen 
von Gott erwarten dürfen. In diesen Aussagen über Gott besteht der 
Kern seiner Frohen Botschaft. 

Ihnen gehört das Himmelreich 

Die erste und letzte Seligpreisung, die den Armen im Geiste und den 
Verfolgten um der Gerechtigkeit willen gilt, wird begründet: denn ihnen 
gehört das Himmelreich. Der Sinn ist: Gott hat für sie das Himmelreich 
definitiv bestimmt. Der Ausdruck •Himmelreich" findet sich nur bei 
Matthäus. Das übrige Neue Testament spricht statt dessen vom •Reich 
Gottes" oder von der •Königsherrschaft Gottes". Der Himmel kann 
nicht als Ort verstanden werden, sondern kann nur von der Person Got- 
tes her richtig begriffen werden. Der Himmel ist der Bereich, die Sphäre, 
in der Gott sich ganz offenbart, ganz offen zugänglich ist und mit seiner 
Macht alles vollständig durchdringt. Für unsere jetzige irdische Erfah- 
rung ist Gott verborgen. Wir sehen ihn nicht und hören ihn nicht und 
können keinen Ort angeben, wo die unmittelbare Begegnung mit ihm 
möglich ist. Und obwohl er der Schöpfer der Welt ist und alles von sei- 
ner Macht getragen wird, ist diese Macht nirgends direkt zu fassen. Die 
Geschöpfe mit ihrer hilfebringenden oder verderblichen Macht, die Na- 
turkräfte, die Viren, Bakterien, Tiere, Pflanzen, Menschen, das Wasser 
und die Luft, einfach alles, was es gibt, entfaltet seine Kräfte und be- 
herrscht die Welt - anscheinend ganz selbständig und unabhängig. Wir 
erfahren sehr lebendig, freudig oder schmerzlich, die gute oder schädi- 
gende Macht dieser Kräfte, die unser Leben fördern oder tödlich bedro- 
hen. Wir suchen, die Kräfte in den Griff zu bekommen und sie zu unse- 

Der erste Teil des Beitrags ist erschienen in: GuLS (1989) 360-373. Die Redaktion 



Klemens Stock 434 

ren Gunsten einzusetzen. Das ist unsere sichtbare und spürbare Welt. 
Gott ist in ihr gegenwärtig und durchwaltet sie. •Himmel" meint demge- 
genüber den Bereich der vollen Offenbarung Gottes und der ungehin- 
derten Begegnung mit ihm in seiner vollen Wirklichkeit, in seiner unend- 
lichen Größe und Güte. Da sind alle anderen Mächte in ihrer Abhängig- 
keit von ihm sichtbar und alles ist erfüllt und durchdrungen von seiner 
Person und seiner Macht. 

Die Situation der Verborgenheit Gottes und der scheinbaren Unab- 
hängigkeit der geschöpflichen Kräfte, wie wir sie erleben, wird nicht für 
immer bleiben. Das gehört zum wesentlichen Inhalt der Botschaft Jesu. 
Er verkündet: •Kehrt um! Denn das Himmelreich ist nahe" (Mt 4,17) 
und er lehrt seine Jünger, daß sie den Vater im Himmel bitten: •Dein 
Reich komme" (Mt 6,10). So beten wir bis zum heutigen Tag. Jesus 
nennt auch die Bedingung für die Teilhabe an diesem Umschwung. Wer 
den Willen meines Vaters im Himmel tut, der wird in das Himmelreich 
eingehen (Mt 7,2.1), dem wird die unmittelbare Begegnung und Ge- 
meinschaft mit Gott geschenkt sein. Für diesen Umschwung gibt Jesus 
ein Datum an. Er tritt ein mit dem Kommen des verherrlichten Christus 
am Ende dieser Weltzeit. Dieser wird dann zu denen auf seiner Rechten, 
die barmherzig waren und sich der Mitmenschen in Not angenommen 
haben, sagen •Kommt, die ihr von meinem Vater gesegnet seid, nehmt 
das Reich in Besitz, das seit der Erschaffung der Welt für euch bestimmt 
ist" (Mt 25,34). Der Schöpfer, der das Leben geschenkt hat, er hat auch 
seit der Erschaffung der Welt das Reich zubestimmt. Von ihm kommt 
die Erfüllung und die Fülle des Lebens, wenn die von ihm Gesegneten 
eingehen dürfen in die unmittelbare Begegnung und Gemeinschaft mit 
ihm. 

Von den Armen im Geiste und von den Verfolgten um der Gerechtig- 
keit willen sagt Jesus: Ihnen gehört das Himmelreich. Sie erfahren nicht 
jetzt die Auswirkung der vollen Gegenwart und Macht Gottes, aber die 
Begegnung und Gemeinschaft mit Gott selber ist ihnen sicher. Jetzt 
schon ist ihnen das Reich bestimmt (vgl. Mt 25,34); mit dem Kommen 
des erhöhten Herrn werden sie in die Freude der Begegnung mit Gott 
eintreten (vgl. auch Mt 25,21.23). Die, die sich als arm und von Gott ab- 
hängig bekennen, nimmt Gott in den ganzen Reichtum und die ganze 
Fülle seines Lebens hinein. Sie haben die leeren Hände zu Gott hin ge- 
öffnet, so daß er sie füllen kann. Die um der Gerechtigkeit willen ver- 
folgt werden, erleben besonders schmerzlich die Verborgenheit und 
scheinbare Abwesenheit Gottes. Den Menschen, die sie wegen ihrer 
Treue zum Willen Gottes ablehnen, scheinen sie schutzlos ausgeliefert 
zu sein. Sie spüren deren Macht, die sogar ihr Leben zerstören kann. Ge- 



Seligpreisungen 435 

rade ihnen verkündet Jesus, daß Gott nicht immer der Verborgene 
bleibt, daß er die Welt nicht sich selber überlassen hat und dem freien 
Spiel der in ihr wirksamen Kräfte. Gott hält seine Hand über sie und 
führt sie. Er ist an ihrer Seite und ist für sie da, auch wenn sie großes 
Leid oder sogar den Tod von ihren Gegnern erleiden. Gott hat sich nicht 
verpflichtet, diesen Schaden zu verhindern, aber er wird ihn ganz sicher 
überwinden. Das Wort Jesu ist eine einzige große Verheißung. Gerade 
der Arme wird nicht arm bleiben, sondern teilhaben am Reichtum Got- 
tes. Gerade der Verfolgte wird nicht seinen Feinden ausgeliefert bleiben, 
sondern aufgenommen sein in den Schutz der Macht Gottes. Jesus kün- 
det die große Veränderung an mit dem Kommen des Reiches Gottes. 
Wer seinem Wort glaubt, hat jetzt schon, trotz aller Widrigkeiten, Hoff- 
nung und Freude. Die Begegnung mit Gott, die Aufnahme in die unver- 
gängliche Gemeinschaft mit ihm wird alle menschlichen Wünsche un- 
endlich übertreffen und unendliche Freude schenken. 

Sie werden getröstet werden 

Es ist hier nicht gemeint, daß sie von irgendwem auf irgendeine Weise 
Trost empfangen. Wenn wir diese Passivform ins Aktiv übersetzen, dann 
bedeutet sie: Gott wird sie trösten. Zur Zeit Jesu war es bei den Juden 
üblich, das Wort •Gott" nicht auszusprechen. Eines der Mittel, um den- 
noch von Gott sprechen zu können, war der Gebrauch des Passivs. Jesus 
meint also: Selig sind die Trauernden, denn Gott Wird sie trösten. 

Wir Menschen versuchen meist mit Worten zu trösten und den Trau- 
ernden, der ganz von seinem Schmerz erfüllt ist, auf andere Gedanken 
zu bringen. Ein Kind weint, weil es auf den Boden gefallen ist, weil es 
ein Spielzeug verloren hat, weil die Mutter für einen Augenblick wegge- 
hen mußte. Es ist ganz in dieser Situation gefangen und sieht nicht dar- 
über hinaus. Der Trost besteht vor allem darin, daß wir es in seinem 
Schmerz nicht allein lassen, daß wir ihm Hoffnung machen, auf das Ver- 
schwinden des Schmerzes: Die Stelle, auf die es gefallen ist, wird bald 
nicht mehr weh tun; die Mutter wird zurückkommen. Wir helfen ihm, 
aus der Situation der Trauer herauszukommen. 

Ein Erwachsener weint, weil er einen lieben Menschen - Vater, Mut- 
ter, Ehegatten, Kind - durch den Tod verloren hat. Wie sollen wir da 
trösten? Wir können an der Situation nichts ändern; niemand von uns 
kann einen Toten ins Leben zurückrufen. Wir spüren vor allem unsere 
Ohnmacht und auch die Gefahr, leere Worte zu machen, den Trauern- 
den eher zu belasten als zu trösten. Auch hier wird es vor allem darauf 



Klemens Stock 436 

ankommen, daß wir den Trauernden nicht allein lassen, den Wert des 
Toten und die Größe des Verlustes anerkennen und den Schmerz mittra- 
gen. 

Jesus sagt den Trauernden, denen, die gerade wegen ihrer herzlichen 
Verbundenheit mit den Mitmenschen vom Schmerz getroffen werden, 
daß Gott sie trösten wird. Angesichts der Vernichtung und Zerstörung, 
die in unserer Welt stattfindet, und angesichts der Tatsache, daß jedem 
Menschen der Tod bestimmt ist - wir können ihn vielleicht etwas auf- 
schieben, aber nicht aufheben - können wir nur resignieren oder auf die 
Hilfe eines anderen hoffen, der mächtiger ist als wir. Nach dem, was wir 
direkt in unserer Welt beobachten können, nimmt alles seinen unerbittli- 
chen Lauf und der Tod scheint ein völliges Ende und eine endgültige 
Trennung zu sein. Von einem Eingreifen Gottes ist nichts zu spüren; 
Gott scheint sich um all das nicht zu kümmern. Uns Menschen scheint 
nur die Trauer ohne Hoffnung, in ohnmächtiger Resignation zu bleiben. 
Demgegenüber versichert Jesus: Gott wird die Trauernden trösten. Uns 
wäre es wohl lieber, wenn Gott schon die Ursachen der Trauer verhin- 
dern würde. Er verhindert sie aber nicht, sondern überwindet sie. 

Wie das geschieht, wird uns in der Geheimen Offenbarung angedeu- 
tet: •Er wird in ihrer Mitte wohnen, und sie werden sein Volk sein; und 
er, Gott, wird bei ihnen sein. Er wird alle Tränen von ihren Augen abwi- 
schen: Der Tod wird nicht mehr sein, keine Trauer, keine Klage, keine 
Mühsal. Denn was früher war, ist vergangen. Er, der auf dem Throne 
saß, sprach: Seht, ich mache alles neu" (Offb 21,3-5). Der Trost, den 
Gott spendet, besteht nicht in Worten, sondern in einer machtvollen Tat. 
Er wird nicht in dieser Welt gegeben, sondern durch die neue Schöp- 
fung. Gott wird eine neue Welt schaffen, in der es keinen Tod mehr gibt 
und in der die Ursachen von Trauer und Klage nicht mehr existieren. 
Von der Wurzel her wird Gott die Trauer überwinden und so trösten. 
Wesentlich für diesen Trost ist seine Nähe zu uns Menschen: Er wird in 
ihrer Mitte wohnen... er, Gott, wird bei ihnen sein, und seine herzliche 
Zuwendung zu uns: Er wird alle Tränen von ihren Augen abwischen. 
Schon in Jesaja 66,13 sagt Gott: •Wie eine Mutter ihren Sohn tröstet, so 
werde ich euch trösten." Gott verbindet in sich die Macht des Schöpfers 
und die Herzlichkeit einer Mutter und aus dieser Verbindung heraus 
wird er trösten. Dem kalten, eisernen, unerbittlichen Ablauf der Ge- 
schehnisse in Natur und Geschichte stellt Jesus gegenüber den trösten- 
den Gott. Die unendliche Trauer, die durch diesen Ablauf verursacht 
wird, wird Gott aufheben durch seinen machtvollen und herzlich-per- 
sönlichen Trost. Wir brauchen gegenüber den Schicksalsschlägen nicht 
hart und unempfindlich sein. Wir dürfen trauern. Wir brauchen auch 



Seligpreisungen 437 

nicht zu resignieren. Daß Gott in seiner Neuschöpfung alle Ursachen 
der Trauer beseitigen wird, gibt uns Hoffnung, läßt uns über den Anlaß 
der Trauer hinausblicken und kann uns jetzt schon trösten. Wenn Gott 
diese Ursachen überwunden hat, wird an die Stelle der Trauer die gren- 
zenlose Freude treten. 

Sie werden das Land erben 

Diese Zusage ist formuliert im Anschluß an Ps 37,11: •Die Sanftmüti- 
gen werden das Land erben und froh sein über die Fülle des Heils." Ihr 
Schicksal ist dem der Übeltäter gegenüber gestellt, die aus dem Land 
verschwinden und das Leben verlieren. Für das Alte Testament ist das 
Land die große Verheißung und das große Geschenk Gottes an sein 
Volk. Dem Abraham wird eine große Nachkommenschaft und das Land 
Kanaan verheißen (Gen 12,7). Mose wird von Gott berufen, das Volk 
aus Ägypten in dieses Land zu führen (Ex 3,8.17); vierzig Jahre ist er 
mit dem Volk auf dem Weg in das •Gelobte Land". Das Land, das ein 
Volk besitzt, ist die Grundlage seines Lebens. Es kann dieses Land an- 
bauen und von seinen Früchten leben. Das Land gibt ihm Raum zur 
Selbständigkeit und zur Entfaltung und ermöglicht ein Leben in Frieden 
und Sicherheit. Das Volk, das kein eigenes Land besitzt und immer nur 
bei anderen als Gast lebt, ist nicht sein eigener Herr, kann leicht ge- 
knechtet und verjagt werden; es fehlt ihm die feste und sichere Grund- 
lage für seine Existenz. 

Wenn Jesus die Sanftmütigen seligpreist, weil sie das Land erben, 
dann will er nicht sagen, daß der irdische Boden in der Zukunft unter 
die Sanftmütigen verteilt wird. Wo er an anderen Stellen vom •Erben" 
spricht, geht es um das ewige Leben (Mt 19,29) und um das Reich Got- 
tes (Mt 25,34): Wie bei den anderen Seligpreisungen verheißt Jesus auch 
hier das endzeitliche Heil und drückt aus, daß sich dieses Leben auf 
ganz sicherer Grundlage in Freiheit und Frieden entfalten kann. 

Dieses •Land" wird nicht gekauft oder erobert, sondern geerbt. Nor- 
malerweise erben Kinder den Besitz ihrer Eltern, und das Wort •erben" 
schließt die Beziehung •Eltern-Kinder" ein. Dem Erben der Sanftmüti- 
gen liegt zugrunde, daß Gott sie als seine Kinder anerkennt und das 
Land für sie bestimmt hat. •Sie werden das Land erben" bedeutet also, 
daß Gott ihnen auf sicherer Grundlage ein Leben in Frieden und freier 
Entfaltung schenken wird. Was mit der Verheißung und dem Geschenk 
des Landes Kanaan gegeben war, wird überboten und in vollkommener 
Weise erfüllt. 



Klemens Stock 438 

Gerade den Sanftmütigen wird das •Land" und damit das Leben in 
Freiheit und Sicherheit zugesagt. Im Leben der Menschen und Völker ist 
Land eines der am meisten umkämpften Streitobjekte und Leben in 
Freiheit und Sicherheit eines der wichtigsten Ziele. Bei diesem Streit 
geht es keineswegs sanftmütig zu, sondern die einen suchen die anderen 
zu verdrängen und zu erledigen und mit Gewalt ihren Vorteil zu behaup- 
ten. Jedes versucht, für sich selbst möglichst viele Lebensgüter zu errin- 
gen, seine Ellbogen zu gebrauchen und sich möglichst viel Raum zu ver- 
schaffen. Wie wir gesehen haben, ist es für die Sanftmütigen kennzeich- 
nend, daß sie sich nicht mit Gewalt behaupten, sondern ihre Mitmen- 
schen als gleichwertig anerkennen und sie respektieren. Sie sind nicht • 
von der Angst besessen, daß sie im Nachteil sind und zu kurz kommen. 
Nicht dem, der seinen Mitmenschen kleinmacht und ihn verdrängt, son- 
dern dem, der ihn anerkennt und respektiert, ist das Land zugesagt - je- 
nes Land und jenes Leben, das man nicht durch Kampf und Streit, son- 
dern nur als Geschenk des Vaters erhalten kann. Wer an diese Verfü- 
gung Gottes glaubt, der hat eine absolut sichere Zukunft vor sich, der 
hat festen Boden unter den Füßen und kann seinen Mitmenschen in 
Sanftmut begegnen. 

Denn sie werden gesättigt werden 

Gott wird die sättigen, die nach Gerechtigkeit hungern und dürsten, und 
sie so selig machen. Hunger und Durst, das Verlangen nach Speise und 
Trank, stehen im Dienste unseres Lebens. Sie melden an, was wir brau- 
chen, um unser Leben weiterführen zu können. Ohne Speise und Trank 
ist unser Leben bald zu Ende. Bei der Sättigung wird das Lebensnotwen- 
dige in Fülle gegeben, und mit ihr ist Befriedigung und Freude verbun- 
den. Jesus mahnt seine Jünger, daß sie sich nicht von einer ängstlichen 
Sorge um Speise, Trank und Kleidung beherrschen lassen und setzt an 
deren Stelle den Hunger und Durst nach der Gerechtigkeit (Mt 
6,25-33). Gott wird sie sättigen; er wird ihnen das Lebensnotwendige in 
Fülle geben und so auch die Freude der Sättigung schenken. Wie bei 
den anderen Seligpreisungen gilt das Wirken Gottes dem ewigen Leben. 
Für seinen Bestand wird Gott in Fülle sorgen. Wenn beim Erben des 
Landes im Vordergrund stand, daß dieses Leben eine absolut sichere, 
unerschütterliche Grundlage hat, so bei der Sättigung, daß Gott für es in 
Fülle gesorgt hat, daß er die Fülle des Lebens und die Fülle der Freude 
schenkt. Das wird denen gesagt, deren erstes Anliegen nicht der Erhalt 
ihres irdischen Lebens, sondern die Erfüllung des Willens Gottes ist. 



Seligpreisungen 43" 

An anderen Stellen spricht Jesus vom himmlischen Mahl (Mt 8,11; 
22,1-10; 26,29). Die Mahlgemeinschaft ist ein Ausdruck der Lebensge- 
meinschaft. Wer das Mahl miteinander teilt, lebt auch gemeinsam. Beim 
Letzten Abendmahl kündet Jesus den Jüngern an, daß er von neuem den 
Wein mit ihnen trinken wird im Reiche seines Vaters (Mt 26,29). Damit 
ist ausgedrückt, daß sie sein Leben in der Gemeinschaft mit Gott teilen 
werden. Wenn in diesem Zusammenhang von Sättigung gesprochen 
wird, dann bedeutet das, daß die Aufnahmefähigkeit voll ausgeschöpft 
ist, daß jeder Mangel behoben und jedes Verlangen erfüllt ist, daß die 
Fülle schlechthin gegeben ist - eben durch dieses Leben der Gemein- 
schaft mit Jesus in der Herrlichkeit Gottes. Gott knausert nicht, sondern 
gibt Leben in Fülle. 

Denn sie werden Erbarmen finden 

Nur bei dieser Seligpreisung haben wir eine direkte Entsprechung zwi- 
schen dem Verhalten der Menschen und dem Handeln Gottes: Auf ihre 
Barmherzigkeit antwortet sein Erbarmen. 

Auffallend ist es, wie Jesus in diesem Bereich des Erbarmens und Ver- 
zeihens die Entsprechung hervorhebt. Im •Vater unser" läßt er seine 
Jünger in einer sehr eigenartigen Weise um die Vergebung ihrer Sünden 
bitten: •Erlaß uns unsere Schulden, wie auch wir sie unseren Schuld- 
nern erlassen haben" (Mt 6,12). Sie bitten Gott direkt darum, daß er ih- 
nen nur in dem Ausmaß ihre Schuld vergeben soll, in dem sie bereits ih- 
ren Mitmenschen vergeben haben. Im Gleichnis vom unbarmherzigen 
Knecht (Mt 18,23-35) sagt der Herr zu jenem Knecht, dem er selber eine 
riesige Schuld geschenkt hat und der nicht bereit war, einem Mitknecht 
auch nur einen kleinen Aufschub für die Bezahlung einer geringen 
Schuld zu geben: •Hättest nicht auch du mit jenem, der gemeinsam mit 
dir in meinem Dienst steht, Erbarmen haben müssen, so wie ich mit dir 
Erbarmen hatte?" (Mt 18,33) Und da er das erfahrene Erbarmen nicht 
an seinen Mitmenschen weitergibt, entzieht ihm der Herr sein Erbarmen 
und rechnet ihm die ganze Schuld an. Jesus verlangt, daß wir uns beson- 
ders dort bewähren, wo wir in einer Position der Überlegenheit sind und 
ein Mitmensch auf uns angewiesen ist. Nur wenn wir uns da barmherzig 
zeigen, dürfen wir für uns selber mit dem Erbarmen Gottes rechnen. 

Die große und einzigartige Bedeutung unseres barmherzigen Han- 
delns hebt Jesus auch hervor in der Beschreibung des Weltgerichts (Mt 
25,31-46). Dort werden alle danach beurteilt, was sie für die Notleiden- 
den, die Hungrigen, Durstigen, Obdachlosen, Nackten, Kranken, Gefan- 



Klemens Stock 440 

genen getan haben. Es ist immer schon aufgefallen, daß hier nur Werke 
der Barmherzigkeit genannt werden. Das heißt nicht, daß das gesamte 
übrige Verhalten eines Menschen vor dem ewigen Richter keine Rolle 
spielt. Es wird aber in diesem Abschnitt, mit dem Jesus sein öffentliches 
Wirken abschließt - mit den Seligpreisungen hat er es begonnen - noch 
einmal ganz nachdrücklich die einzigartige Bedeutung der Barmherzig- 
keit unterstrichen. 

Von allen in den Seligpreisungen genannten menschlichen Verhal- 
tensweisen ist die Barmherzigkeit diejenige, die am allerwenigsten etwas 
Abstraktes oder Kompliziertes an sich hat. Niemand braucht sie zu su- 
chen; jeder wird in seinem alltäglichen Leben ganz konkret und prak- 
tisch auf sie angesprochen. Der barmherzige Samariter hat den halbto- 
ten Mitmenschen nicht erst gesucht; er traf ihn an seinem Wege. Und er 
mußte nicht erst komplizierte Überlegungen anstellen, was da zu tun ist; 
es lag auf der Hand. Ähnlich ist es bei den Fällen, die Jesus in der Be- 
schreibung des letzten Gerichtes nennt. Für die Barmherzigkeit braucht 
es keine besondere Intelligenz und keine besonderen Mittel. Es braucht 
nur ein offenes, mitfühlendes Herz, dem der Mitmensch in Not nicht 
gleichgültig ist und das bereit ist, ihm in seiner Not und den eigenen 
Kräften entsprechend zu helfen. Für uns ist es sehr tröstlich, es soll aber 
auch ein starker Ansporn sein, daß Gott uns gerade nach dieser Haltung 
bewertet. Das zeigt uns, wie sehr ihm der notleidende Mensch am Her- 
zen liegt und wie sehr es ihm darauf ankommt, daß wir ein Herz fürein- 
ander haben und uns gegenseitig helfen. 

Selber sind wir ganz besonders auf die Barmherzigkeit Gottes ange- 
wiesen, wenn wir ihm Rechenschaft geben müssen und wenn er über 
den Wert unseres Lebens urteilt. Jesus verweist in seinen Gleichnissen 
immer wieder darauf, daß es die Möglichkeit des Scheiterns und des Ge- 
lingens gibt, daß am Ende die Trennung von Unkraut und Weizen, von 
guten und schlechten Fischen, von Schafen und Böcken steht (vgl. Mt 
13,3-9.18-23.24-30.36-43.47-50; 25,1-46). Wir dürfen uns nicht in Si- 
cherheit wiegen und dürfen nicht glauben, daß unser Weg zum Ziel völ- 
lig problemlos und ohne jede Gefahr ist. Wir sind nicht die Gerechten, 
sondern die Sünder und wir bleiben auf die Gnade und das Erbarmen 
Gottes angewiesen. 

Diese Seligpreisung sagt uns aber, daß Gott mit absoluter Sicherheit 
denen sein Erbarmen erweist und ihre Schuld vergibt, die gegen ihre 
Mitmenschen barmherzig waren. 

Das größte Unglück für uns sind nicht irdische Übel und auch nicht 
der Tod, sondern der Verlust des ewigen Lebens, wenn wir vor Gott als 
unserem Richter nicht bestehen können. Auf uns selber und unsere sittli- 



Seligpreisungen 441 

ehe Leistung können wir uns nicht verlassen, da wir schwache und sün- 
dige Menschen sind. In dieser Situation dürfen wir von Jesus diese 
wahre Freudenbotschaft hören, daß Gott nicht der streng und gnadenlos 
Gerechte, sondern der Barmherzige ist. Gott ist nicht eine Rechenma- 
schine die Soll und Haben zusammenzählt und ungerührt das Ergebnis 
feststellt. Gott hat ein Herz und hat Erbarmen mit der Not, in die wir 
durch unsere Sünden kommen; er vergibt uns die Schuld. 

Wir dürfen nicht leichtsinnig sein und dürfen nicht über das Gebot 
Gottes hinweggehen. Es gibt aber auch keine Schuld, die uns in Ver- 
zweiflung stürzen soll. Wir brauchen nicht in Angst und Unruhe um un- 
ser Heil besorgt sein. Gott ist barmherzig und vergibt unsere Schuld. Sei- 
ner Barmherzigkeit verdanken wir das ewige Leben. Was die anderen 
Seligpreisungen sagen, würde nicht für uns gelten, wenn wir nicht auf 
die Barmherzigkeit Gottes vertrauen dürften. 

Denn sie werden Gott schauen 

Für unsere jetzige Situation gilt, was der Johannesprolog an seinem 
Ende sagt: •Niemand hat Gott jemals gesehen; der einzige Sohn, der 
Gott ist und der am Herzen des Vaters ruht, er hat Kunde gebracht" 
(Joh 1,18). Was wir sehen, das sind die Geschöpfe Gottes; Gott selbst 
sehen wir nicht. Doch hat uns der Sohn Gottes aus seiner ganz unmittel- 
baren und vertrauten Kenntnis Gottes heraus von ihm Kunde gebracht. 
So sind ja gerade auch die Seligpreisungen Kunde über Gott. Wir sind 
darauf angewiesen, die Botschaft Jesu zu hören und ihm zu glauben; wir 
können sie nicht durch das Sehen, im unmittelbaren Zugang zu Gott, 
überprüfen. 

Für die Vollendung verheißt Jesus: Sie werden Gott schauen. Das 
heißt: Gott wird nicht mehr der bloß Verborgene sein. Sie werden nicht 
mehr allein auf die Kunde und den Glauben angewiesen sein. Gott wird 
sich ihnen erschließen, und sie dürfen ihn selber direkt und unmittelbar 
kennenlernen. Manchmal haben wir von einem Menschen schon viel ge- 
hört, haben ihn aber noch nicht gesehen. Wir sind gespannt auf die un- 
mittelbare Begegnung; sie kann dann enttäuschend oder überwältigend 
sein. Jesus bringt nicht nur Kunde von Gott, er verheißt auch die künf- 
tige unmittelbare Begegnung mit ihm. 

Niemand kann diese Begegnung erzwingen. Sie bleibt immer ein Ge- 
schenk Gottes an uns. Wie bei den anderen Seligpreisungen gilt auch 
hier, daß die Ursache der Freude das Handeln Gottes ist. Wir werden 
Gott nur deswegen sehen, weil er aus seiner Verborgenheit heraustritt 



Klemens Stock 442 

und sich uns erschließt. Auch bei uns Menschen gilt, daß unser Inneres, 
das, was wir denken und fühlen und erleben, wie wir zu anderen Men- 
schen eingestellt sind, verborgen und uns selber vorbehalten ist. Man 
kann an unseren Mienen und an unserem Verhalten einiges ablesen; es 
werden auch Lügendetektoren eingesetzt, um unser Inneres zu enthül- 
len. Der einzige verläßliche Zugang dazu sind wir selber, wenn wir einen 
Mitmenschen ins Vertrauen ziehen und ihm mitteilen, was in uns vor- 
geht. Je mehr wir einem Menschen vertrauen und je mehr wir ihn lieben, 
desto weniger werden wir vor ihm Geheimnisse haben, desto mehr 
freuen wir uns, ihm alles mitteilen zu können und alles mit ihm gemein- 
sam zu haben. 

Bei Gott gilt, daß er ganz und gar sich selber vorbehalten ist. Mit ihm 
gibt es keine Experimente, die ihm etwas abzwingen können. Nur wenn 
er uns ins Vertrauen zieht und sich uns eröffnet, können wir ihm begeg- 
nen. Nicht auf einer mechanisch-sachhaften Ebene, auf der gemessen 
und berechnet wird, sondern nur auf dieser personalen Ebene erschließt 
sich Gott - er von sich her, nicht wir im Zugriff nach ihm. Daß Gott sich 
schauen läßt, daß Gott sich selber uns mitteilt, soweit wir als seine Ge- 
schöpfe dafür nur aufnahmefähig sind, das ist das große Geschenk sei- 
ner Liebe. 

Gegenüber dieser Ankündigung für die Zukunft gilt für unsere jetzige 
Situation: Wir haben von Gott schon viel gehört, daß er der Schöpfer 
der Welt ist, daß alles restlos von ihm abhängt und er allein der souve- 
räne, allem überlegene und von niemand abhängige Herr ist, daß er 
seine Geschöpfe liebt, daß er seinen Sohn in die Welt gesandt und die 
sündige Menschheit mit sich versöhnt hat usw. Die Heilige Schrift sagt 
uns soviel über Gott. Ich weiß auch, daß er mich geschaffen hat, daß er 
mich will und mich liebt, daß er mich am besten kennt, daß ich niemand 
soviel verdanke wie ihm, daß mir niemand so nahe steht wie er. So viel 
Hören, so viel Wissen, so viele Predigten, so viel Religionsunterricht. 
Und dennoch - vielleicht auch deswegen - tun wir uns schwer, über das 
bloße Wissen und die Worte hinauszukommen. So leicht bleibt es bei 
leeren Worten, ohne Inhalt und ohne Gewicht, - einfach deswegen, weil 
wir Gott nicht sehen, weil die Dinge und Menschen uns ganz anders an- 
gehen und beeindrucken, weil die Geschöpfe allzu leicht alles Interesse 
auf sich ziehen und den Schöpfer verdecken. In uns ist viel Wissen um 
Gott, aber auch viel Unsicherheit und Zweifel - Zweifel an seiner Güte 
und seiner Macht, bis hin zum Zweifel an seiner Existenz. Diese Situa- 
tion können wir nicht beseitigen. Wir können aber in aller Unsicherheit 
immer wieder aufbrechen und Gott bitten: •Herr, ich glaube, hilf mei- 
nem Unglauben" (Mk 9,24). Wir sind in einer Durchgangsphase; das 



Seligpreisungen 443 

Ziel ist die Schau. Jesus kündet sie an als Ursache unendlicher Freude. 
Was wird es sein, wenn alle Geschöpfe zurücktreten und zugleich in ih- 
rer wahren Herrlichkeit erscheinen, wenn wir dem begegnen dürfen, 
dem wir alles verdanken und der uns unendlich liebt. 

Diese Schau wird gerade denen verheißen, die ein reines Herz haben. 
Sie versuchen, sich bis ins Innerste hinein an Gott auszurichten und sich 
von seinem Willen bestimmen zu lassen. Sie mühen sich, jetzt schon in 
Übereinstimmung mit Gott zu sein. Weil sie das, was jetzt schon über 
Gott bekannt ist, vor allem auch sein Gebot und seinen Willen, mög- 
lichst vollständig in ihr Leben aufnehmen, sind sie bereit für diesen Aus- 
tausch und diese Gemeinschaft, die in der unmittelbaren Begegnung ge- 
schenkt werden. 

Denn sie werden Söhne Gottes genannt werden 

Auch hier ist der Sinn: Gott wird sie seine Söhne nennen, er wird sie öf- 
fentlich als seine Kinder, als seine Söhne und Töchter anerkennen und 
sie vollständig in das Leben seiner •Familie" hineinnehmen. Diese Ver- 
heißung können wir nur verstehen, wenn wir kurz untersuchen, wie Je- 
sus das Verhältnis zwischen Gott und uns Menschen sieht. 
Jesus lehrt seine Jünger beten: •Vater unser im Himmel..." (Mt 6,9). Da- 
mit gibt er ihnen nicht nur einen Gebetstext, sondern zeigt ihnen, von 
welcher Art das Verhältnis zwischen Gott und ihnen ist. Er ist kein Ty- 
rann, und sie sind keine Sklaven, sondern er ist Vater, und sie sind seine 
Kinder. Er ist um sie besorgt und weiß, was sie brauchen (Mt 6,26.32), 
und er ist bereit, denen, die ihn bitten, Gutes zu geben (Mt 7,11). Jesus 
weiß sich selber als Sohn Gottes und kennt Gott als seinen Vater (vgl. 
Mt 11,27). Deshalb kann er den Jüngern sagen, in welchem Verhältnis 
sie zu Gott stehen. 

Bei der Aussendung gibt der auferstandene Herr den Jüngern den 
Auftrag: •Geht zu allen Völkern, und macht alle Menschen zu meinen 
Jüngern; tauft sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes und des 
Heiligen Geistes, und lehrt sie, alles zu befolgen, was ich euch geboten 
habe" (Mt 28,19f)- Durch die Taufe sollen sie die Menschen in den 
Macht- und Schutzbereich des Gottes aufnehmen, der Vater, Sohn und 
Heiliger Geist ist. Durch die Taufe gehören wir zu diesem Gott, werden 
wir zu Kindern des Vaters, zu Brüdern und Schwestern des Sohnes und 
zu Trägern des Heiligen Geistes; wir sind in die Familie Gottes aufge- 
nommen und haben Anteil am Leben des Dreifaltigen Gottes. Was hier 
schon grundlegend und keimhaft gegeben ist, das muß sich dann entfal- 



Klemens Stock 444 

ten, wie ja auch die Zugehörigkeit zu unserer irdischen Familie im Laufe 
des Lebens verschiedene Phasen durchläuft. 

Als Kinder Gottes sollen wir uns dadurch bewähren, daß wir unser 
Verhalten am Vorbild des Vaters ausrichten, besonders darin, daß wir 
unsere Mitmenschen als Kinder desselben Vaters respektieren und be- 
handeln. Jesus sagt das eigens für den Umgang mit schwierigen Men- 
schen: •Liebet eure Feinde und betet für die, die euch verfolgen, damit 
ihr Söhne eures Vaters im Himmel werdet; denn er läßt seine Sonne auf- 
gehen über Bösen und Guten, und er läßt regnen über Gerechte und Un- 
gerechte ... Seid also vollkommen, wie euer himmlischer Vater vollkom- 
men ist" (Mt 5,44 f. 48). Für Gott ist es kennzeichnend, daß er die guten 
Gaben seiner Schöpfung auch den bösen Menschen zukommen läßt, 
daß er nicht Böses mit Bösem heimzahlt, sondern zu allen in gleicher 
Weise gut ist. Was so oft den Zorn der •Guten" hervorruft, daß es näm- 
lich den •Bösen" so gut geht, daß Gott nicht mit Blitz und Donner 
dazwischen fährt, das sollen sich diese •Guten" zum Vorbild nehmen. 
Nur im Hinblick auf Gott wird ein solches Handeln möglich sein, das 
gegen alle instinktiven menschlichen Reaktionen ist. Aber gerade auf 
diesem Weg erweisen wir uns als echte Kinder des himmlischen Vaters. 

Dieses Verhältnis zu Gott, das in der Taufe grundgelegt wird und sich 
im Leben aus dem Glauben bewähren soll, wird bei der Vollendung von 
Gott öffentlich anerkannt und wird dann in seiner vollen und offenen 
Wirklichkeit gelebt. Hier sind wir Kinder Gottes, die ihren Vater nicht 
sehen, die von ihm gleichsam getrennt sind und in der Fremde leben. 
Dort wird die Begegnung mit Gott, die Begegnung der Kinder mit ihrem 
Vater und die der Schwestern und Brüder mit ihrem Bruder Jesus Chri- 
stus sein, alle verbunden durch den gleichen Heiligen Geist. Sie werden 
aufgenommen in die •Familie" Gottes, sie werden hineingenommen in 
dieses Leben, das der Vater mit dem Sohn im Heiligen Geist lebt und 
das in vollkommenem Erkennen und Lieben die vollkommene Gemein- 
schaft und Seligkeit ist. Gott speist uns nicht mit den Gaben der Schöp- 
fung ab, wie wir uns manchmal durch sachhafte Geschenke von der 
menschlichen Anteilnahme freikaufen wollen. Gott läßt uns nicht im 
•Keller" wohnen. Er holt uns an seinen eigenen •Tisch", er nimmt uns 
hinein in sein eigenes Leben, in vorbehaltloser Gemeinschaft. Das sagt 
Jesus mit seiner Verheißung: Gott wird sie seine Kinder nennen. 

Das wird gerade denen zuteil, die sich bemüht haben, den Frieden, 
das lebendige Miteinander zu erhalten, zu fördern und wiederherzustel- 
len. Sie haben sich für die friedliche Gemeinschaft der Menschen einge- 
setzt; sie haben nach der Art Gottes gehandelt und sind dem Vorbild des 
Vaters gefolgt (vgl. Mt 5,44 f. 48). Deshalb werden sie vom Vater als 



Seligpreisungen 445 

seine Kinder anerkannt und in die vollendete Gemeinschaft mit ihm 
aufgenommen. 

Die Botschaft über Gott 

Was unser eigenes Tun angeht, stellt Jesus bei den Seligpreisungen in 
den Vordergrund das Bemühen um die Übereinstimmung mit Gott und 
mit den Mitmenschen. Dann sind wir bereitet, die Seligkeit, die Fülle 
der Freude von Gott zu empfangen. Nicht wir können sie herstellen, sie 
ist ein Geschenk Gottes. 

Man kann fragen: Wird hier nicht das irdische Leben zu gering be- 
wertet und das Tun des Menschen unterschätzt? Wird hier nicht auf den 
Himmel vertröstet? Wird hier nicht der Mensch zur Passivität verurteilt 
und die Erde schlecht gemacht? 

Jesus macht nichts schlecht, er weist nur allem seinen rechten Platz 
zu, zeigt es in seinem wahren Wert und seiner wahren Bedeutung. Für 
ihn ist unser menschliches Tun von unersetzbarer Bedeutung. Er lenkt es 
aber nicht darauf, daß jeder von uns immer mehr irdische Güter zusam- 
menrafft und glaubt, dadurch das Glück zu erjagen, sondern darauf, 
daß wir uns um das rechte Verhältnis zu Gott und unseren Mitmenschen 
bemühen und uns so bereitmachen, von Gott die Seligkeit zu empfan- 
gen. Kann nicht unsere heutige Erfahrung, wo wir immer mehr Güter 
produzieren, immer mehr verbrauchen, immer mehr Müll haben, ein 
sinnloses und zerstörendes Wachstum beobachten - kann das nicht ein 
Hinweis sein, daß Jesus unser Tun und Mühen auf den richtigen Weg 
lenkt? Auf dem Weg des •Immer mehr" kommen wir nicht zum Glück. 
Alles Irdische hat seine Grenze, auch in der Fähigkeit Freude zu schen- 
ken. Wenn wir die irdischen Güter mit unseren Erwartungen auf Glück 
überfordern, werden wir um so mehr enttäuscht sein. Jesus ruft uns zum 
rechten Handeln und stellt uns in die Verantwortung. Er nimmt vom Ir- 
dischen gar nichts weg; er zeigt, was Gott uns darüber hinaus schenken 
will. 

Diese Botschaft von Gott, ist der Kern der Botschaft Jesu und ist eine 
einzige Freudenbotschaft. In den Seligpreisungen sagt Jesus: 

Gott will euch in überströmender, unendlicher Fülle Seligkeit schenken, 
daß ihr schlechthin glücklich, voll Freude und Jubel seid. 

Gott hat euch für das Himmelreich bestimmt. Er wird aus seiner Ver- 
borgenheit heraustreten und alles mit seiner Herrlichkeit und 
Macht erfüllen, dann werdet ihr zu ihm gehören. 



Dieter Eissing 446 

Gott wird euch trösten. Wo ihr ohnmächtig seid und nur noch trauern 
könnt, ist er nicht am Ende. Er wird alle Tränen trocknen, weil er 
die Ursache der Tränen, den Tod und das Leid überwindet. 

Gott wird euch das Land, den weiten Raum für ein sicheres und freies 
Leben schenken. Er engt euch nicht ein, sondern schenkt euch die 
volle Entfaltung. 

Gott wird euch sättigen. Er wird euch an seinen Tisch holen und in 
seine Gemeinschaft aufnehmen. Dann wird all euer Sehnen und 
Verlangen durch die Fülle des Lebens gestillt sein. 

Gott wird sich euer erbarmen. Auch eure Schuld braucht euch nicht zu 
ängstigen. Gott wird sie euch nicht vorrechnen, sondern verzeihen. 

Gott werdet ihr schauen. Er wird sich euch erschließen. Ihr dürft ganz 
Auge für ihn sein (Offb 4,8), dürft schauend teilhaben an seiner 
Größe und Güte, an seiner Majestät und Herrlichkeit. 

Gott wird euch als Söhne und Töchter anerkennen. Ihr werdet zur Fa- 
milie Gottes gehören. Er wird euch hineinnehmen in das Leben 
des dreifaltigen Gottes. 

Die Botschaft Jesu ist gewaltig und beseligend. Wir können uns nur im- 
mer neu auf den Weg machen zum Hören, Verstehen und Glauben. 

Warum beten? 
Überlegungen anhand des Stundenbuches 

Dieter Eissing, Essen 

•Allein den Betern kann es noch gelingen, das Schwert ob unsern Häup- 
tern aufzuhalten", schrieb R. Schneider 1936.1 An diese Zeilen konnte 
sich erinnert fühlen, wer Anfang 1988 las, daß ein Naturwissenschaftler 
und ein Politiker angesichts der Probleme unserer Zeit fast gleichzeitig 
zu einer Besinnung auf die Notwendigkeit und die verändernde Kraft 

1 R. Schneider, Die Sonette von Leben und Zeit, dem Glauben und der Geschichte. Köln/ 
Ölten 1954, 86. 




