
Islamische Mystik 459 

Wenn es zutrifft, daß heute zwar viel über, aber zuwenig mit Gott ge- 
redet wird, dann sind wohl in der Tat im Sinne der eingangs genannten 
Stimmen Anstrengungen notwendig, um einen wesentlichen, von der Bi- 
bel gewiesenen Weg christlicher Lebensbewältigung und Weltverantwor- 
tung begehbarer zu machen und zu gehen49 und so zugleich im Glauben 
an Gottes Handeln an der Schöpfung in Jesus Christus, im Vertrauen 
auf das Wirken des Heiligen Geistes und im Bekenntnis zur Kirche als 
•Zeichen und Werkzeug für die innigste Vereinigung mit Gott wie für 
die Einheit der ganzen Menschheit"50 ein Zeugnis der Hoffnung zu ge- 
ben. 

49 Müßte nicht etwa auch bei den Diskussionen über angemessene Wege der Sakramenten- 
pastoral und der •Weitergabe" des Glaubens das Vertrauen auf die zukunftsbestimmende 
Kraft des Gebetes deutlicher zum Ausdruck kommen? - Als Beispiel eines bewußten Ein- 
satzes der •Waffe" des Gebetes in der Politik kann G. La Pira gelten; vgl. A. Thome, Gior- 
gio La Pira. Ein Mystiker in der Politik. In: TThZ91 (1988) 313-324, bes. 322f. 
50 //. Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution über die Kirche, Art. 1. 

Nur Gott allein 
Ein Wesenszug islamischer Mystik* 

Richard Grämlich, Basel 

Mystik ist vielfältig. So vielfältig wie die Seelen der von Gott ergriffenen 
Menschen. Gibt es denn eine Liebe, die einer anderen gleich wäre, eine 
Gottesfurcht, die sich in nichts von einer anderen unterscheiden würde, 
ein Gottvertrauen in einem Menschen, das nicht anders wäre als in allen 
anderen Gottvertrauenden? Mystik ist immer ganz persönlich und 
darum so vielgestaltig wie die Menschen, die man - um genauere Be- 
zeichnungen verlegen, da die uns verfügbaren Begriffe für diese Geistes- 
welt notwendig ungenügend sind - als Mystiker zu bezeichnen pflegt. 
Das gilt für jede Mystik. Auch für die islamische. 

* Der Beitrag des bekannten Islamologen, der an der Albert-Ludwigs-Universität in Frei- 
burg i. Br. dozierte, erscheint auch in: Gottes Nähe. Festschrift für Josef Sudbrack zum 65. 
Geburtstag, Hg. Paul Imhof, Würzburg 1990. 



Richard Grämlich 460 

Dennoch wird man, wenn man sich dieser grundsätzlichen Vielgestal- 
tigkeit bewußt bleibt, gewisse Formen islamischer Mystik ausmachen 
können, Strömungen, auf die sich jeweils viele einlassen, die bei aller 
Verschiedenheit der einzelnen, die vielen prägen. So darf man mit 
Recht, um ein paar Beispiele zu nennen, von Gehorsamsmystik, Liebes- 
mystik, Vereinigungsmystik sprechen. Man wird auch nach Wesenszü- 
gen islamischer Mystik fragen dürfen, die in allen Ausprägungen dieser 
Mystik zu finden sind und ohne die es islamische Mystik nicht geben 
kann. Um einen solchen Wesenszug geht es im folgenden: um das •Gott 
allein". Der Mystiker ist mit allen seinen Fähigkeiten ganz auf Gott hin 
ausgerichtet, so daß er alles, was um ihn und in ihm und durch ihn ge- 
schieht als von Gott allein ausgehend und auf Gott zugehend sieht, 
denkt, will, erfährt. Das läßt sich in einigen beispielhaften Themenkrei- 
sen ausfalten. 

Gott allein sehen 

Das Auge sieht vieles. Das Herz des Mystikers sieht in allem den einen 
Gott. •Wer ein Herz hat, sieht mit dem Auge seines Kopfes kein Ding, 
ohne in ihm oder mit ihm oder vor ihm mit dem Auge seines Herzens 
Gott zu sehen."1 Schon Abu Bakr, der erste Kalif (gest. 13/634), soll ge- 
sagt haben: •Ich sehe nichts, ohne darin Gott zu sehen", und 'All b. Abi 
Tälib (ermordet 40/661) sagte: •Ich bete keinen Herrn an, den ich nicht 
sehe."2 Abu l-'Abbäs b. 'Atä' sieht darin ein Zeichen Gottes: •Es ist ei- 
nes seiner Zeichen, daß du von allem, was ist, nichts siehst, ohne daß es 
dich mit der Wirklichkeit des Glaubens an den Einen ansprechen und 
auf ihn verweisen würde."3 Denn •Gott hat Knechte, die sich mit ihm 
vereinigen und deren Augen für immer durch ihn erleuchtet sind. Sie le- 
ben durch ihn, und durch ihre Verbundenheit mit ihm schaut ihr Herz 
ständig mit reiner Gewißheit auf ihn."4 Nach der koranischen Überliefe- 
rung hat Abraham, bevor er sich zu dem einen Gott als dem alleinigen 
Herrn bekannte, zuerst zum Mond, dann zur Sonne gesagt: Das ist mein 
Herr! Ibn 'Atä' deutet das so: •Abraham liebte seinen Herrn so sehr und 
war ihm so leidenschaftlich ergeben, daß er, als er Gottes Schöpfung 

1 'Ammär al-BidllsI, Bahgat af-fä 'ifa. Text bei F. Meier, Die Fawä 'ih al-gamäl wa-fawätih 
al-galäl des Nagm ad-din al-Kubrä. Wiesbaden 1957, 286. 
2 Firkäwl, Maljmüd b. Hasan, Sarh Manäzil as-sä 'irin, ed. S. de Beaurecueil. Kairo 1953 
151, Nr. 300. 
3 Tafsir Abi l-'Abbäs b. 'Atä', in: P. Nwyia, Trois ceuvres inedites de Mystiques Musulmans. 
Beirut 1973, zu Sure 40,13. 
4 'Attär, Fand ud-din, Tadkirat ul-awliyä', ed. R. A. Nicholson. London-Leiden 1905, 2, 72. 



Islamische Mystik 461 

und Werke sah, davon geistig abwesend und allein dem Schöpfer ver- 
bunden war. Dies, weil er von Sehnsucht ergriffen und von seinem 
Herrn so erfüllt war, daß es in ihm über seinen Herrn hinaus nichts gab, 
so daß er hätte sagen können: Das ist das Geschöpf meines Herrn. 
Darum sagte er: ,Das ist mein Herr, der solche Wunder und Werke her- 
vorbringt.' Das ist der Standplatz der Vereinigung. Es ist in ihm über sei- 
nen Herrn hinaus nichts, so daß er anderes als ihn denken oder anderes 
als ihn sehen könnte."5 Muhammad al- Gazzäll (gest. 505/1111) erklärt: 
•Wenn der Gottesfreund ... etwas Erschaffenes sieht, sei es lebendig 
oder leblos, klein oder groß, dann sieht er es nicht als solches. Er sieht 
es vielmehr nur, insofern Gott es durch seine Allmacht ins Dasein ge- 
bracht und durch seinen Willen seinem vorausgehenden anfanglosen 
Wissen entsprechend ausgewählt und dann seiner Allgewalt im Dasein 
unterstellt hat..., und so sieht er schließlich nichts anderes als ihn."6 

Wer Gott so in allem sieht, hört ihn auch aus allem, ist durch alles von 
ihm angesprochen. •Für die, denen ein Herz und mystisches Schauen 
eignen, läßt Gott alle Atome im Himmel und auf Erden seine Allmacht, 
von der alles redet, verkünden, so daß sie diese Gott heiligpreisen und 
loben hören."7 In jedem Augenblick ruft Gott in seine Schöpfung hin- 
ein: Bin ich nicht euer Herr? Und alles antwortet: Doch!8 Man muß nur 
hören können. Dann ist für den, der Ohren hat, die ganze Welt ein geist- 
liches Konzert.9 

An Gott allein denken 

Dem Menschen wurde ein Herz gegeben, damit er Gottes gedenke. 
•Gott erschuf die Herzen als Wohnungen für das Gottgedenken", lehrte 
'Abdallah b. Hubayq (gest. 200/815-16).10 Der Mystiker lebt davon, daß 
er an Gott denkt. •Der Hunger ist die Speise der Asketen, das Gottge- 
denken die Speise der Mystiker."11 Doch der Gedanke an Gott allein 
verlangt, daß man an nichts anderes als ihn denkt, alles andere vergißt, 

5 Tafsir Abi l-'Abbäs b. 'Afä'(%. Anm. 3), zu Sure 6,76-78. 
6 Gazzäll, Muhammad, Al-imlä' 'all38a muskil al-Ifiyä', am Rand von Ifiyä' 'ulüm ad-din 
(s. Anm. 7), 1, 154. 
7 Gazzäll, Muljammad, Ifiyä' 'ulüm ad-din. Kairo 1358/1939, 4, 243. 
8 Rümi, Galäl ud-dln Muljammad, Majnawi-i ma'nawi, ed. R. A. Nicholson. London-Lei- 
den 1925-40, 1, 2110-2111. 
9 Gulläbl, Abu 1-Hasan 'All, Kasful-mahgüb, ed. V. Zukowsky. Leningrad 1926, Neudruck 
Teheran 1336, 529,7-8. 
10 Sulami, Tabaqät as-süfiya, ed. Sanba. Kairo 1372/1953, 144, 1-2. 
11 Ebd. 289,3. Nach 'Abdallah b. Muhammad al-Harräz (gest. vor 310/922-3). 



Richard Grämlich 462 

auch das Gedenken selber, denn •das Gottesgedenken ist nicht Gott" 
(Abu Bakr al-Wäsitl, gest. 320/932).12 Die Vollendung des Gedenkens ist 
daher •die Absenz des Gedenkenden vom Gedenken während seines 
Gedenkens und sein Versinken im Gegenstand seines Gedenkens" (Abu 
l-'Abbäs ad-Dinawari, gest. nach 340/951 -52).n Darum konnte Abu 
Bakr as-Sibll (gest. 334/946) auf die Frage, was das Wesen des Gottge- 
denkens sei, antworten: •Das Vergessen des Gedenkens."14 •Wenn der, 
dessen man gedenkt, sich des Herzens bemächtigt und das Gedenken 
ausgelöscht wird, achtet der Gedenkende nicht mehr auf das Gedenken 
und nicht mehr auf das Herz."15 

So hört der Gedanke an Gott allmählich auf, eine Form menschlicher 
Selbsttätigkeit zu sein. Er wird erfahren, erlitten. •Der erste Standplatz 
ist der Standplatz, auf dem man weiß, was man tut, der zweite ist der, 
auf dem kein Tun mehr bleibt, indes man jedoch weiß, was mit einem 
geschieht, der dritte der, auf dem einem kein Tun mehr bleibt und man 
auch keine Kenntnis davon hat, was mit einem geschieht."16 Das Geden- 
ken wird übermächtig, unwiderstehlich, überwältigend wie ein gewalti- 
ges Heer. •Die Heere des Gottgedenkens fallen über einen her wie ein 
Heuschreckenschwarm."17 Der Mystiker •schaut die Heere des Gottge- 
denkens um sich und über sich hinbranden".18 

Schließlich macht der Mystiker die letzte, entscheidende Erfahrung: 
Nicht er denkt an Gott, sondern Gott denkt an ihn. Das allein ist das 
reine, von allem Schmutz des menschlichen Daseins gereinigte Geden- 
ken. Gulläbl (gest. 465-69/1972-77) läßt Gott sprechen: •Wenn der 
Mensch meiner gedenkt, wird er von meinem Gedenken überwältigt. 
Sein Tun verschwindet aus seinem Gedenken, mein Gedenken wird zum 
Herrscher über sein Gedenken, die Beziehung zur Menschhaftigkeit 
wird aus seinem Gedenken ausgeschaltet. Dann ist sein Gedenken mein 
Gedenken."" Ansärl kommentierte das Gotteswort Und gedenke deines 
Herrn, wenn du vergißt (Sure 18,24): •Das heißt: Wenn du, was nicht er 

12 Abu  Nu'aym  al-Isfahäni,   ffilyat al-awliyä' wa-fabaqät al-asfiyä'.  Kairo   1351-57  / 
1932-38, 10, 349-350. 
13 Sulaml (s. Anm. 10) 447, 4-7; Ansärl, Tabaqäl us-füfiya, ed. 'Abd ul-flayy-i tfablbl, Ka- 
bul 1340, 301; Abu Nu'aym (s. Anm. 12) 10, 383,6-8; Qusayri, Risäla, Übers. R. Grämlich, 
Das Sendschreiben al-Qusayris über das Sufitum. Wiesbaden 1989, Kap. 1,79. 
14Sarräg, Abu Nasr, Al-luma' fi at-tasawwuf, ed. R. A. Nicholson. London-Leiden 1914 
220,4-5. 
15 Ibn 'Atä' alläh as-Sikandarl, Mifläh al-faläh wa-misbäh al-arwäh. Kairo  1381/1961 
7,11-12. 
16 Mustamll, Abu Ibrahim, Sarh-i Ta'arruf. Lucknow 1328-30, 3, 160,12-13. 
17 Kubrä, Fawä' ih (s. Anm. 1) 116. 
18 Ebd. 122. 
19 Gulläbl (s. Anm. 9) 326,15-17. 



Islamische Mystik 463 

ist, vergißt und dich selbst vergißt in deinem Gedenken, dann in deinem 
Gedenken dein Gedenken vergißt und dann jegliches Gedenken vergißt 
im Denken Gottes an dich."20 

Gott allein zum Ziel haben 

Alles bewußte menschliche Handeln ist zielgerichtet. Es kann gute und 
schlechte Ziele haben. Und es kann viele oder wenige Ziele haben oder 
nur eines. Die religiöse Pflicht fordert, daß man nur gute Ziele hat, die 
Tugend der Aufrichtigkeit, der reinen Absicht, verlangt, daß das Ziel 
nur ein einziges sei: Gott. Abu 1-Qäsim al-Qusayrl (gest. 465/1072) defi- 
niert: •Die Aufrichtigkeit besteht darin, daß man in der Gehorsamstat 
Gott allein zum Ziel hat."21 In den Worten Abu 1-Qäsim al-Gunayds 
(gest. 297-98/910-11): •Die Aufrichtigkeit ist die Ausrichtung der Ab- 
sicht auf Gott allein und das schöne Streben auf Gott hin."22 Nichts Ge- 
schaffenes darf neben Gott Ziel des Strebens sein. •Die Aufrichtigkeit 
ist die Ausrichtung des Strebens auf Gott allein und der Ausschluß der 
Geschöpfe aus dem Umgang mit Gott."23 Das ist die reine, die beste Ab- 
sicht, die •darin besteht, daß du in deinem Handeln nichts suchst als 
Gott allein."24 Abu Tälib al-Makki (gest. 386/996) spricht es deutlich 
aus: •Die Absicht wird aufrichtig, indem ihre Gegenteile aus dem Her- 
zen, von den Zielsetzungen und vom Streben verschwinden, auch wenn 
sie zahlreich sind, damit die Absicht keine zweite Zielsetzung habe und 
das Handeln dadurch rein sei, daß die Absicht einzig auf das Antlitz des 
Einen, Zweitlosen, mit ihr Angestrebten gerichtet ist."25 

Nebenabsichten verderben die Aufrichtigkeit. Die gefährlichste Ver- 
suchung gegen die Aufrichtigkeit ist die, mit seinem guten religiösen 
Handeln den Menschen gefallen zu wollen, die gefährlichste Versu- 
chung gegen die Wahrhaftigkeit die, sich selbst darin zu gefallen. Wo 
sich solches einschleicht, sind Aufrichtigkeit und Wahrhaftigkeit dahin. 
Abu 'Ali ad-Daqqäq (gest. 405/1015): •Aufrichtigkeit bedeutet, daß 
man sich davor hütet, die Menschen zu achten, Wahrhaftigkeit, daß man 
sich davon freihält, daß das Ich einen Einblick nimmt. Darum gibt es 
beim Aufrichtigen keine Augendienerei und beim Wahrhaftigen keine 

20 Ansärt al-Harawi, 'Abdallah, Manäzil as-sä 'irin, ed. S. de Beaurecueil. Kairo 1962, 55. 
21 Qusayrl (s. Anm. 13), Kap. 28,2. 
22Gunayd, Abu 1-Qäsim, Risälaß l-farq bayna l-ihläs wa-s-sidq. In: Rasa' ilal-öunayd, ed. 
Abdel-Kader. London 1962, 49 ult. 
23 Anonymus, bei Sarräg (s. Anm. 14) 218,17-18. 
24 Makki, Abu Tälib, Qüt al-qulüb. Kairo 1310, 2, 151,16-17. 
25 Ebd. 2, 155,4-5. 



Richard Grämlich 464 

Selbstgefälligkeit."26 Diese Haltung kann erst dann vollkommen sein, 
wenn man sich ihrer neben dem Bewußtsein des einen und einzigen Zie- 
les nicht mehr bewußt ist, wenn man die eigene Aufrichtigkeit nicht 
wahrnimmt - von ihr abwesend, abgesondert, gegen sie abgeschirmt ist, 
wie die Muslime es gern ausdrücken - und sie nicht mehr als eigene Hal- 
tung übt, sondern als göttliche Gabe an sich erfährt. An klaren Aussagen 
hierzu fehlt es nicht. Abu Ya'qüb as-Süsi (2. Hälfte 3./9. Jh.): •Wenn sie 
in ihrer Aufrichtigkeit anwesend sind, bedarf ihre Aufrichtigkeit noch 
einer Aufrichtigkeit."27 Die Aufrichtigkeit wäre sonst nicht aufrichtig. 
Abu 'Utmän al-Magribi (gest. 373/983): •Die Aufrichtigkeit ist etwas, 
wovon das Ich in keiner Weise etwas hat. Das ist die Aufrichtigkeit der 
Masse der Gläubigen. Die Aufrichtigkeit der Auserwählten aber ist et- 
was, was an ihnen, nicht durch sie geschieht, so daß aus ihnen die Ge- 
horsamstaten zutage treten, während sie selber davon abwesend sind."28 

Abu Bakr az-Zaqqäq (gest. 290-91/902-04): •Es ist für jeden Aufrichti- 
gen ein Mangel in seiner Aufrichtigkeit, wenn er seine Aufrichtigkeit 
sieht. Wenn daher Gott seine Aufrichtigkeit aufrichtig machen will, ent- 
fernt er daraus sein Hinsehen auf seine Aufrichtigkeit, so daß er ein 
Aufrichtigkeit Erfahrender ist, nicht ein Aufrichtigkeit Übender."29 

Abu Tälib al-Makkl faßt zusammen: •Die fehlerlosesten und aufrich- 
tigsten Handlungen sind die, bei denen Gott an ihrem Anfang der Erste 
und in ihrer Mitte mit dem Handelnden ist und der Mensch in ihnen mit 
Gott ist und Gott der Letzte an ihrem Ende, die zudem der Mensch da- 
nach nicht zeigt, mit denen er sich nicht zur Schau stellt und für die er 
keine Gegenleistung vom Allerhöchsten im Auge hat, die er vielmehr 
vergißt und von denen er durch den Gedanken an seinen Herrn abge- 
lenkt wird."30 

An Gott allein genug haben 

Nach einem Wort Abu Sulaymän ad-Däränis (gest. 215/830 besteht das 
Wesen der Gotteserkenntnis darin, •daß man in beiden Welten (im 

26 Qusayri (s. Anm. 13), Kap. 28,4. - Dazu Ibn Qayyim al-Gawziya, Abu 'Abdallah, Madä- 
rig as-sälikin bayna manäzil Iyyäka nd budu wa-iyydka nastd in. Kairo 1375/1956   2 
91,11-13. 
27 Ebd., Kap. 28,4. - Dazu Gazzäll (s. Anm. 7) 4, 369,22-23; SuhrawardI, 'Awärif al-ma' 
ärif, Übers. R. Grämlich, Die Gaben der Erkenntnisse des 'Umar as-Suhrawardi. Wiesba- 
den 1978, Kap. 8,3. 
28 Ebd., Kap. 28,5. - Dazu SuhrawardI (s. Anm. 27), Kap. 8,4. 
29 Ebd. - Dazu SuhrawardI (s. Anm. 27), Kap. 8,5; Ibn Qayyim al-Gawziya (s. Anm. 26) 2, 
91,14-16. 
30 Makkl (s. Anm. 24) 2, 154,28-30. 



Islamische Mystik 465 

Diesseits und im Jenseits) nur eines will."31 Man will nur den einen 
Gott. Denn er genügt und schenkt das Genughaben an ihm. •Wenn der 
Mensch ganz und gar auf Gott eingestellt ist, schenkt Gott ihm als erstes 
das Genughaben an ihm allein", lehrte Abu 'All b. al-Kätib (gest. nach 
340/951-52).32 Abu Bakr al-Wäsiti erachtete das als die höchste Stufe re- 
ligiöser Wahrhaftigkeit: •Gottes zu bedürfen ist die höchste Stufe der 
Novizen, an Gott genug zu haben ist die höchste Stufe der Wahrhafti- 
gen."33 Wäsiti sah im Bedürfen nach Gott wohl deshalb etwas Anfänger- 
haftes, weil es neben diesem zugleich noch ein Bedürfen nach anderem 
als Gott oder ein Bedürfen nach ihm für anderes als ihn geben kann. Ist 
aber das Bedürfen von solchen Mängeln gereinigt, so daß der Mensch 
nur Gottes bedarf, so ist es stets auch vom Genughaben an Gott beglei- 
tet. Abu Bakr al-Kattäni (gest. 322/934): •Wenn das Bedürfen nach Gott 
ohne Fehl ist, ist das Genughaben an Gott ohne Fehl, denn das sind 
zwei Zustände, deren einer nur durch den anderen zustande kommt."34 

Oft werden gerade die notwendigsten Bedürfnisse des Lebens heran- 
gezogen, um auf den zu verweisen, auf den allein man angewiesen ist 
und der allein genügt. Abu Bakr as-Sibli sagte: •An meinen Herrn zu 
denken ist meine Speise, meinen Herrn zu loben ist mein Kleid, die 
Scham vor meinem Herrn ist mein Trank."35 Ein angehender Schüler 
Abu Yazid al-Bastämis (gest. vielleicht 261/874-75) hatte Hunger, nach- 
dem er zwei Tage gefastet hatte. Daraufhin kam es zu folgendem Zwie- 
gespräch. Der Schüler: Meister, ich möchte etwas zu essen. Abu Yazid: 
Junger Mann, bei uns ist Gott die Nahrung. Der Schüler: Was notwen- 
dig ist, muß sein. Abu Yazid: Gott ist notwendig. Der Schüler: Ich will 
ja nur etwas, was meinen Leib im Gehorsam gegen Gott erhält. Abu 
Yazid: Die Leiber werden durch Gott erhalten.36 

Mit dem •Gott allein genügt" verbindet sich stets der Gedanke, daß 
nichts anderes, mag es auch das ganze Diesseits und Jenseits sein, genü- 
gen kann. Kurz nach Sibll: •Der Arme hat an nichts außer Gott ge- 

31 Ansärl-i Harawi (s. Anm. 13) 39. 
32 Sulami (s. Anm. 10) 386. 
33 SuhrawardI (s. Anm. 27), Kap. 20,10. 
34 Kaläbädl, Abu Bakr Muhammad, At-ta' arruf li-madhab at-tafawwuf, ed. A. J. Arberry. 
Kairo 1934, 67. - Dazu Abu Nu'aym (s. Anm. 12) 10, 358; SuhrawardI (s. Anm. 27), Kap. 
60,15; 'Attär (s. Anm. 4) 2, 123,19-20; Mahmüd-i Käsänl, Mifbäfi ul-hidäya wa-mifläfi ul- 
kifäya, ed Galäl ud-dln-i Humä'I. Teheran 1323s., 377. Das gleiche Wort wird auch ande- 
ren zugewiesen. 
35 Maybudi, Abu 1-Fadl Rasid ud-dln, Kasf ul-asrär wa-' uddat ul-abrär (ma' ruf ba-J 
Tafsir-i Hwäga 'Abdulläh-i Anfäri. Teheran 1331-39, 5, 208. 

36 Sahlagl, An-nürmin kalimät Abi(Yazid) Tayfür. In: 'Abd ar-Rahmän al-Badawi, Safahät 
as-süfiya. Kairo 1949, 85. 



Richard Grämlich 466 

nug."37 Anders: •Echte Armut besteht darin, daß der Arme in seiner Ar- 
mut in nichts Genüge findet außer in dem, vor dem er arm ist."38 Jedes 
Bedürfen nach anderem als Gott ist eine Mangelhaftigkeit. Auch das Be- 
dürfen nach dem Genughaben an Gott. Auf die Frage, worin das Ge- 
nughaben bestehe, antwortete 'Amr b. 'Utmän al-Makkl (gest. wahr- 
scheinlich 291/904): •Darin, daß man des Genughabens nicht bedarf. 
Denn wenn du durch das Genughaben bedürfnislos bist, bedarfst du des 
Genughabens, um bedürfnislos zu sein. Wenn du aber durch Gott be- 
dürfnislos bist, nicht durch das Genughaben (an ihm), hast du kein Be- 
dürfnis nach dem Genughaben noch nach etwas anderem."39 Nichts au- 
ßer Gott kann befriedigen. Abu 1-Husayn an-Nürl (gest. 295/907-08): 
•Alle sind hinter Gottes Gaben her, die Sufis aber sind hinter ihm her 
und suchen seine Gemeinschaft. Alle sind zufrieden mit seinen Gaben 
und Geschenken, die Sufis aber sind mit nichts an seiner Stelle zufrie- 
den."40 In dieser Zufriedenheit findet der auf Gott allein Vertrauende 
Ruhe. Abu Ya'qüb as-Süsi: •Die auf Gott Vertrauenden ... finden Ruhe 
bei Gott, haben an ihm genug und sind der Sorgen um das Diesseits und 
das Jenseits ledig."41 Es darf nur •eine Sorge" geben. Mit der Sorge um 
den Lebensunterhalt würde man dem •Gott allein genügt" ausweichen. 
•Einige Leute traten bei Gunayd ein und fragten: Wo sollen wir den Un- 
terhalt suchen? Er antwortete: Wenn ihr wißt, wo er ist, dann sucht ihn 
dort! Sie sagten: Sollen wir also Gott darum bitten? Er antwortete: 
Wenn ihr wißt, daß er euch vergessen hat, dann erinnert ihn! Sie sagten: 
Sollen wir hingehen und auf Gott vertrauen? Er versetzte: Es (damit) zu 
versuchen ist Zweifel. Sie fragten: Was ist da der Ausweg? Er antwor- 
tete: Der Verzicht auf einen Ausweg."42 Darum will der Gottesfreund 
von Gott nur Gott. Abu Yazld: •Ich will von Gott nichts außer Gott."43 

Räbi'a al-'Adawlya (gest. 185/801) konnte daher beten: •Mein Gott! 
Was du uns vom Diesseits zugedacht hast, gib es deinen Feinden, und 
was du uns vom Jenseits zugedacht hast, gib es deinen Freunden! Mir 
bist du genug."44 

Das ist die Armutsmystik, deren Grundhaltung nach einem von Abu 
'Ali ar-Rüdabän (gest. 322/934) überlieferten Bericht durch seinen Ge- 

37 öulläbl (s. Anm. 9) 29,11-12. Dazu Mabmüd-i Käsänl (s. Anm. 34) 377. 
38 Anonymus, nach Qusayrl (s. Anm. 13), Kap. 40,9. 
39 Sarräg (s. Anm. 14) 220-221. 
40 Ansärl-i Harawl (s. Anm. 13) 62. 
41 Makkl (s. Anm. 24) 2, 3,8-9. 
42 Qusayrl (s. Anm. 13), Kap. 19,18. - Dazu Gazzäli (s. Anm. 7) 4, 267,27-29; Mahmüd-i 
Käsänl (s. Anm. 34) 399. 
«Sulami (s. Anm. 10) 72,10. 
44'A«är (s. Anm. 4) 1,73,2-3. 



Islamische Mystik 467 

sprächspartner Abu Bakr az-Zaqqäq (gest. 290-91/902-04) auf eine ein- 
fache Formel gebracht wurde: •Abu Bakr az-Zaqqäq fragte mich: ,Abü 
'Ali, warum nehmen denn die Armen, wenn sie in Not sind, nicht an, 
was sie brauchen?' Ich antwortete: ,Weil sie am Geber genug haben, so 
daß sie die Gabe nicht brauchen.' Er sagte: ,Ja, aber mir kam etwas an- 
deres in den Sinn.' Da sagte ich: ,Auf, laß mich wissen, was dir in den 
Sinn kam!' Er erwiderte: ,Weil sie Leute sind, denen das Haben nichts 
nützt, wenn Gott ihnen fehlt, und denen das Nichthaben nicht schadet, 
wenn Gott ihre Habe ist.' "45 

Gott allein soll sein 

Der Mensch soll sein menschhaftes, nicht auf Gott allein ausgerichtetes 
Sehen, Hören, Denken, Wollen - und ebenso sein Fürchten, Hoffen, 
Vertrauen und andere Regungen - ablegen, um alles in dem Einen zu 
vereinen und in dem Einen sein zu lassen. Aber es genügt nicht, alle Re- 
gungen des Ich zu tilgen. Das Ich selber muß ausgelöscht werden. Der 
Mensch muß seinem Ich entwerden. Das Ich muß für ihn tot sein, so 
daß es keine Macht mehr über ihn hat. Bei der Bestattung Däwüd at- 
Tä'Is (gest. 165/781-82) sagte der Leichenredner vor dem Toten: •Du 
hast dein Ich getötet, bevor es starb, du hast es begraben, bevor man es 
begrub."46 Das Ich muß sterben, weil es ein Hindernis ist. Es stört das 
Alleinsein mit Gott. Sibli sagte einmal: •Ein ganzes Leben lang wünsche 
ich schon, mit Gott allein zu sein, ohne daß Sibli bei diesem Alleinsein 
dabei ist."47 Das Ich ist unerwünscht, überflüssig. Abu l-'Abbäs al-Qas- 
Säb (2. Hälfte 4./10. Jh.): •Ich brauche kein Ich. Was ich brauche, ist, 
daß ich nicht bin."48 Mystiker ist man, wenn man nicht ist. Abu 1-Hasan 
al-Haraqänl (gest. 425/1029) stellte fest: •Sufi ist der, der nicht ist."49 

Ein Recht auf Sein hat nur Gott. Wer neben ihm ist und Sein bean- 
sprucht, maßt sich Gottes alleiniges Recht an. Er vergeht sich am Recht 
des Einen. Als Gunayd einmal Gott gefragt hatte, worin er gesündigt 
habe, vernahm er die Antwort: •Willst du denn eine noch größere 
Sünde, als daß du bist?"50 Die Sünde des Seins ist eine Sünde wider den 

45 Sarräg (s. Anm. 14) 48,10-14. - Dazu Suhrawardi (s. Anm. 27), Kap. 60,16; Marimüd-i 
Käsäni (s. Anm. 34) 377. 
46 Abu Nu'aym (s. Anm. 12) 10, 337,10. 
47 'Attär (s. Anm. 4) 2, 165,5-6. 
48 Ebd. 2, 185,1-2. 
49 Gäml, Nur ud-dln  Abd ur-Raljmän, Nafahät ul-uns min fiadarät ul-quds, ed. Tawljidi 
Pur. Teheran 1336, 298,12. 
50 'Attär (s. Anm. 4) 2, 7,18-19. 



Richard Grämlich 468 

Glauben, in den Augen des Mystikers ist sie Unglaube. Wäsiti lehrte: 
•Der Pfad der Leute der Wirklichkeit verläuft im Nichtsein. Wenn das 
Nichtsein nicht ihr Ziel ist, finden sie den Weg nicht ... Wer auf dem 
Weg der mystischen Wirklichkeit sich selbst bejaht, verfällt dem Unglau- 
ben."51 

Das Schwinden des Ich soll nicht ins absolute Nichts führen. Es soll 
nur die rechte Ordnung wiederherstellen, in der es nur ein Ich gibt: das 
göttliche Ich. Abu Yazld sprach zu Gott: •Wie lange noch soll diese Ich- 
heit zwischen dir und mir bleiben? Ich bitte dich, lösche diese Ichheit 
aus mir aus, damit du meine Ichheit seist, so daß du allein bist."52 Ein 
andermal betete er: •Schmücke mich mit deiner Alleinheit, bekleide 
mich mit deiner Selbstheit und hebe mich empor zu deiner Einzigkeit, so 
daß deine Geschöpfe, wenn sie mich sehen, sagen: ,Wir haben dich ge- 
sehen!', so daß du da bist und ich nicht dort bin."53 Gott rückt an den 
Platz des Menschen. Die Ordnung, die herrschte, bevor der Mensch war, 
ist wiederhergestellt. Der Mensch ist am Ziel, das er nach einem Wort 
des großen Ägypters Du n-nün al-Misn (gest. 245/860) erreicht hat, 
•wenn er ist, wie er da war, wo er war, bevor er war."54 Und da war er 
eben nicht, da ist nur Gott allein. Gott hat die Mystiker am Ziel ihres 
Weges •ausgelöscht und ihren Eigenschaften entwerden lassen, so daß 
er schließlich an ihrem Platz steht und an ihrer Stelle das Ihrige über- 
nimmt."55 

Ein solcher Eintausch der Eigenschaften des Ich des Liebenden gegen 
die Eigenschaften und das Ich des Geliebten gehört zum Wesen der 
Liebe. Cunayd definierte: •Die Liebe ist das Eingehen in die Eigen- 
schaften des Geliebten an Stelle der Eigenschaften des Liebenden."56 

Sein Lehrer Sari as-Saqati (gest. 251/865 oder später) war noch deutli- 
cher: •Die Liebe zwischen zweien ist erst dann gut, wenn der eine zum 
anderen sagt: Ich!"57 Nach mehrfach wiederholten Berichten hat Sibll 
den sich der Einzigkeit Gottes bewußten Gläubigen einmal als •zu 
schwach, um eine Mücke {alias eine Wanze) tragen zu können" bezeich- 
net, ein andermal als so stark, •daß er Himmel und Erde auf einem 
Haar seiner Augenlider emporhebt". Als jemand ihm den Widerspruch 

51 Ebd. 2, 273,6-8. 
52 Sahlagl (s. Anm. 36) 125. 
53 Sarräg (s. Anm. 14) 382,2-4. - Dazu Sahlagl (s. Anm. 36) 116; Rüzbihän-i Baqll-i Slräzl, 
Sarb-i safhiyät, ed. Corbin. Teheran-Paris 1966, 79. 
54 Kaläbädi (s. Anm. 34) 105,3-4. 
55 Rasa' il al-öunayd (s. Anm. 22) 34. 
56 Sarräg (s. Anm. 14) 59,16-17. 
"Qusayri (s. Anm. 13), Kap. 48,10. - Dazu Sarräg (s. Anm. 14) 384,7-8; Sa'räni, At-fa- 
baqät al-kubrä, oder: Lawäqih al-anwärfi tabaqät al-ahyär. Kairo 1343/1925, 1, 64,1. 



Islamische Mystik 469 

zwischen den beiden Aussagen vorhielt, entgegnete er: •Damals war ich 
ich, jetzt bin ich Er."58 

Im Bewußtsein, selbst nicht zu sein, indes Gott allein ist, kann der 
Mystiker nur ein einziges Ich anerkennen: das göttliche. Das von 'Ayn 
ul-qudät-i Hamadäni (hingerichtet 525/1132) ausgesprochene Paradox, 
in dem der Liebende sagt: •Der Geliebte bin ich, obwohl ich ichlos 
bin"59, wird im Untergehen in dem einzigen göttlichen Ich erfahren. 
Und wer aus dieser Erfahrung spricht, spricht von Gott in der ersten 
Person. Aus diesem Erleben heraus konnte Abu Yazld als Lobpreis Got- 
tes •Preis sei mir!" sagen. Und Halläg (hingerichtet 309/922) konnte 
sein •Ich bin die (göttliche) Wahrheit" aussprechen, und er konnte zu 
Gott sagen: •Du bist nicht ein anderer als ich"60, und: •O der ich ist und 
ich er!"61 Lachend sagte er dann zu seinem wohl etwas verwirrten Besu- 
cher: •Abu Ishäq, siehst du nicht, daß mein Herr seine Anfanglosigkeit 
so in meine Zeitlichkeit hineingetrieben hat, daß meine Zeitlichkeit in 
seiner Anfanglosigkeit verlorengegangen und mir keine andere Eigen- 
schaft geblieben ist als die des Anfanglosen? Mein Sprechen geschieht 
in dieser Eigenschaft. Die Menschen sind alle zeitliche Wesen, die von 
einem zeitlichen Sein her sprechen. Wenn ich daher von der Anfanglo- 
sigkeit her spreche, verwerfen sie mich und bezeugen, daß ich ein Un- 
gläubiger bin, und setzen sich für meine Hinrichtung ein."62 

Gott hat zu Mose aus dem Dornbusch gesprochen: Ich bin dein Herr 
(Sure 20,12). Wenn das •Ich", das Gott allein eigen ist, aus einem 
Strauch sprechen kann, warum dann nicht aus dem Mund eines Men- 
schen? In seiner Biographie über Halläg schreibt 'Attär: •Ich wundere 
mich, wenn einer es für möglich hält, daß aus einem Strauch ,Ich bin 
Gott' hervorkommt, ohne daß der Strauch dazwischensteht, warum es 
da nicht möglich sein sollte, daß aus Husayn (al-Halläg) ,Ich bin die 
(göttliche) Wahrheit' hervorkommt, ohne daß Husayn dazwischen- 
steht."63 Der Mystiker ist entworden. Er ist in Gott entworden. Und 
darum besteht er in dem, der allein ist und nicht entwerden kann. Wenn 
aber Gott allein ist und der Mensch nicht neben ihm ein Zweites, dann 
ist der Mensch •wie er war, bevor er war". Er hat das Ziel erreicht: •die 
Rückkehr zum Anfang"64. 

58'Attär (s. Anm. 4) 2, 176,18-20. 
59 Ayn ul-qudät-i Hamadäni, Risäla-i Lawäyifi, ed. Raljlm Farmanis. Teheran 1337, 40. 
60 Massignon, Louis, Le Diwan d'Al-Halläj, nouvelle edition. Paris 1955, 103 ult. 
61 Massignon, Louis, Akhbar al-Hallaf. Paris 1957, 21. 
62 Ebd. 
63 'Attar (s. Anm. 4) 2, 136,l^t. 
64Gunayd, nach Ansärl-i Harawl (s. Anm. 13) 168,3-4. 




