Islamische Mystik 459

Wenn es zutrifft, daB heute zwar viel iiber, aber zuwenig mit Gott ge-
redet wird, dann sind wohl in der Tat im Sinne der eingangs genannten
Stimmen Anstrengungen notwendig, um einen wesentlichen, von der Bi-
bel gewiesenen Weg christlicher Lebensbewiltigung und Weltverantwor-
tung begehbarer zu machen und zu gehen® und so zugleich im Glauben
an Gottes Handeln an der Schépfung in Jesus Christus, im Vertrauen
auf das Wirken des Heiligen Geistes und im Bekenntnis zur Kirche als
,Zeichen und Werkzeug fiir die innigste Vereinigung mit Gott wie fir
die Einheit der ganzen Menschheit“* ein Zeugnis der Hoffnung zu ge-
ben.

49 MiiBte nicht etwa auch bei den Diskussionen iiber angemessene Wege der Sakramenten-
pastoral und der , Weitergabe* des Glaubens das Vertrauen auf die zukunfisbestimmende
Kraft des Gebetes deutlicher zum Ausdruck kommen? - Als Beispiel eines bewuBten Ein-
satzes der ,,Waffe“ des Gebetes in der Politik kann G. La Pira gelten; vgl. A. Thome, Gior-
gio La Pira. Ein Mystiker in der Politik. In: TThZ 97 (1988) 313-324, bes. 322f.

50 II. Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution iiber die Kirche, Art. 1.

Nur Gott allein

Ein Wesenszug islamischer Mystik*

Richard Gramlich, Basel

Mystik ist vielfiltig. So vielfiltig wie die Seelen der von Gott ergriffenen
Menschen. Gibt es denn eine Liebe, die einer anderen gleich wire, eine
Gottesfurcht, die sich in nichts von einer anderen unterscheiden wiirde,
ein Gottvertrauen in einem Menschen, das nicht anders wire als in allen
anderen Gottvertrauenden? Mystik ist immer ganz personlich und
darum so vielgestaltig wie die Menschen, die man - um genauere Be-
zeichnungen verlegen, da die uns verfiigbaren Begriffe fiir diese Geistes-
welt notwendig ungeniigend sind - als Mystiker zu bezeichnen pflegt.
Das gilt fiir jede Mystik. Auch fiir die islamische.

* Der Beitrag des bekannten Islamologen, der an der Albert-Ludwigs-Universitit in Frei-
burg i. Br. dozierte, erscheint auch in: Gottes Ndhe. Festschrift fiir Josef Sudbrack zum 65.
Geburtstag, Hg. Paul Imhof, Wiirzburg 1990.



Richard Gramlich 460

Dennoch wird man, wenn man sich dieser grundsitzlichen Vielgestal-
tigkeit bewuBt bleibt, gewisse Formen islamischer Mystik ausmachen
konnen, Stromungen, auf die sich jeweils viele einlassen, die bei aller
Verschiedenheit der einzelnen, die vielen prigen. So darf man mit
Recht, um ein paar Beispiele zu nennen, von Gehorsamsmystik, Liebes-
mystik, Vereinigungsmystik sprechen. Man wird auch nach Wesenszii-
gen islamischer Mystik fragen diirfen, die in allen Ausprigungen dieser
Mystik zu finden sind und ohne die es islamische Mystik nicht geben
kann. Um einen solchen Wesenszug geht es im folgenden: um das ,,Gott
allein®. Der Mystiker ist mit allen seinen Fihigkeiten ganz auf Gott hin
ausgerichtet, so daB} er alles, was um ihn und in ihm und durch ihn ge-
schieht als von Gott allein ausgehend und auf Gott zugehend sicht,
denkt, will, erfahrt. Das 148t sich in einigen beispielhaften Themenkrei-
sen ausfalten.

Gott allein sehen

Das Auge sieht vieles. Das Herz des Mystikers sicht in allem den einen
Gott. ,,Wer ein Herz hat, sicht mit dem Auge seines Kopfes kein Ding,
ohne in ihm oder mit ihm oder vor ihm mit dem Auge seines Herzens
Gott zu sehen.”’ Schon Abu Bakr, der erste Kalif (gest. 13/634), soll ge-
sagt haben: , Ich sehe nichts, ohne darin Gott zu sehen®, und ‘Ali b. Abi
Talib (ermordet 40/661) sagte: ,,Ich bete keinen Herrn an, den ich nicht
sehe.“2 Abu I-‘Abbas b. ‘Ata’ sieht darin ein Zeichen Gottes: ,,Es ist ei-
nes seiner Zeichen, dafl du von allem, was ist, nichts sichst, ohne daB es
dich mit der Wirklichkeit des Glaubens an den Einen ansprechen und
auf ihn verweisen wiirde.“? Denn ,Gott hat Knechte, die sich mit ihm
vereinigen und deren Augen fiir immer durch ihn erleuchtet sind. Sie le-
ben durch ihn, und durch ihre Verbundenheit mit ihm schaut ihr Herz
stindig mit reiner GewiBlheit auf ihn.“4 Nach der koranischen Uberliefe-
rung hat Abraham, bevor er sich zu dem einen Gott als dem alleinigen
Herrn bekannte, zuerst zum Mond, dann zur Sonne gesagt: Das ist mein
Herr! Ibn ‘Ata’ deutet das so: ,,Abraham liebte seinen Herrn so sehr und
war ihm so leidenschaftlich ergeben, daB er, als er Gottes Schopfung

' ‘Ammar al-Bidlisi, Bahgat as-td ‘ifa. Text bei F. Meier, Die Fawa ik al-gamal wa-fawatib
al-galal des Nagm ad-din al-Kubra. Wiesbaden 1957, 286.

2 Firkawi, Mahmud b. Hasan, Sark Mandzil as-sa ‘irin, ed. S. de Beaurecueil. Kairo 1953,
151, Nr. 300.

* Tafsir Abi I-‘Abbas b. ‘Ata’, in: P. Nwyia, Trois ceuvres inédites de Mystiques Musulmans.
Beirut 1973, zu Sure 40,13.

4 ‘Agtar, Farid ud-din, Tadkirat ul-awliya’, ed. R. A. Nicholson. London-Leiden 1905, 2, 72.



Islamische Mystik 461

und Werke sah, davon geistig abwesend und allein dem Schépfer ver-
bunden war. Dies, weil er von Sehnsucht ergriffen und von seinem
Herrn so erfiillt war, daf3 es in ihm iiber seinen Herrn hinaus nichts gab,
so daB er hitte sagen konnen: Das ist das Geschopf meines Herrn.
Darum sagte er: ,Das ist mein Herr, der solche Wunder und Werke her-
vorbringt.* Das ist der Standplatz der Vereinigung. Es ist in ihm iiber sei-
nen Herrn hinaus nichts, so daf} er anderes als ihn denken oder anderes
als ihn sehen konnte.“S Muhammad al- Gazzali (gest. 505/1111) erklért:
,Wenn der Gottesfreund ... etwas Erschaffenes sieht, sei es lebendig
oder leblos, klein oder groB, dann sieht er es nicht als solches. Er sieht
es vielmehr nur, insofern Gott es durch seine Allmacht ins Dasein ge-
bracht und durch seinen Willen seinem vorausgehenden anfanglosen
Wissen entsprechend ausgewihlt und dann seiner Allgewalt im Dasein
unterstellt hat..., und so sieht er schlieBlich nichts anderes als ihn.“¢

Wer Gott so in allem sieht, hért ihn auch aus allem, ist durch alles von
ihm angesprochen. ,Fiir die, denen ein Herz und mystisches Schauen
eignen, 14Bt Gott alle Atome im Himmel und auf Erden seine Allmacht,
von der alles redet, verkiinden, so daf} sie diese Gott heiligpreisen und
loben héren.“” In jedem Augenblick ruft Gott in seine Schépfung hin-
ein: Bin ich nicht euer Herr? Und alles antwortet: Doch!® Man muf3 nur
horen konnen. Dann ist fiir den, der Ohren hat, die ganze Welt ein geist-
liches Konzert.?

An Gott allein denken

Dem Menschen wurde ein Herz gegeben, damit er Gottes gedenke.
,,Gott erschuf die Herzen als Wohnungen fiir das Gottgedenken®, lehrte
‘Abdallah b. Hubayq (gest. 200/815-16)."° Der Mystiker lebt davon, daB3
er an Gott denkt. ,,Der Hunger ist die Speise der Asketen, das Gottge-
denken die Speise der Mystiker.“'! Doch der Gedanke an Gott allein
verlangt, da3 man an nichts anderes als ihn denkt, alles andere vergif3t,

5 Tafsir Abi l-‘Abbas b. ‘Ata’ (s. Anm. 3), zu Sure 6,76-78.

¢ Gazzali, Muhammad, Al-imia’ ‘all38a muskil al-Thya’, am Rand von IThyd’ ‘ulum ad-din
(s. Anm. 7), 1, 154.

7 Gazzali, Muhammad, Thya’ ‘ulim ad-din. Kairo 1358/1939, 4, 243.

¢ Rimi, Gatal ud-din Muhammad, Matnawi-i ma‘ nawi, ed. R. A. Nicholson. London-Lei-
den 1925-40, 1, 2110-2111.

s GGullabi, Abu I-Hasan ‘Ali, Kasf ul-mahgib, ed. V. Zukowsky. Leningrad 1926, Neudruck
Teheran 1336, 529,7-8.

0 Sulami, Jabaqdt as-sifiva, ed. Sariba. Kairo 1372/1953, 144, 1-2.

11 Ebd. 289,3. Nach ‘Abdallah b. Muhammad al-Harraz (gest. vor 310/922-3).



Richard Gramlich 462

auch das Gedenken selber, denn ,,das Gottesgedenken ist nicht Gott*
(Aba Bakr al-Wasiti, gest. 320/932).12 Die Vollendung des Gedenkens ist
daher ,,die Absenz des Gedenkenden vom Gedenken wihrend seines
Gedenkens und sein Versinken im Gegenstand seines Gedenkens“ (Abu
I-‘Abbas ad-Dinawarl, gest. nach 340/951-52)."% Darum konnte Abu
Bakr a3-Sibli (gest. 334/946) auf die Frage, was das Wesen des Gottge-
denkens sei, antworten: ,,Das Vergessen des Gedenkens.“'* ,Wenn der,
dessen man gedenkt, sich des Herzens bemichtigt und das Gedenken
ausgeloscht wird, achtet der Gedenkende nicht mehr auf das Gedenken
und nicht mehr auf das Herz.“!s

So hort der Gedanke an Gott allmihlich auf, eine Form menschlicher
Selbsttatigkeit zu sein. Er wird erfahren, erlitten. ,,Der erste Standplatz
ist der Standplatz, auf dem man weiB, was man tut, der zweite ist der,
auf dem kein Tun mehr bleibt, indes man jedoch weiB, was mit einem
geschieht, der dritte der, auf dem einem kein Tun mehr bleibt und man
auch keine Kenntnis davon hat, was mit einem geschieht.“1¢ Das Geden-
ken wird iibermichtig, unwiderstehlich, iberwiltigend wie ein gewalti-
ges Heer. ,,.Die Heere des Gottgedenkens fallen iiber einen her wie ein
Heuschreckenschwarm.“!” Der Mystiker ,,schaut die Heere des Gottge-
denkens um sich und iiber sich hinbranden“.!s

SchlieBlich macht der Mystiker die letzte, entscheidende Erfahrung:
Nicht er denkt an Gott, sondern Gott denkt an ihn. Das allein ist das
reine, von allem Schmutz des menschlichen Daseins gereinigte Geden-
ken. Gullabi (gest. 465-69/ 1972-77) 1aBt Gott sprechen: ,,Wenn der
Mensch meiner gedenkt, wird er von meinem Gedenken iiberwiltigt.
Sein Tun verschwindet aus seinem Gedenken, mein Gedenken wird zum
Herrscher Gber sein Gedenken, die Beziehung zur Menschhaftigkeit
wird aus seinem Gedenken ausgeschaltet. Dann ist sein Gedenken mein
Gedenken.“!* Ansari kommentierte das Gotteswort Und gedenke deines
Herrn, wenn du vergif3it (Sure 18,24): ,,Das heiit: Wenn du, was nicht er

2 Abu Nu'aym al-Isfahani, Hilyar al-awliya’ wa-tabagat al-asfiya’. Kairo 1351-57 /
1932-38, 10, 349-350.

' Sulami (s. Anm. 10) 447, 4-7; Ansari, Tabagat us-safiya, ed. ‘Abd ul-Hayy-i Habibi, Ka-
bul 1340, 301; Abu Nu‘aym (s. Anm. 12) 10, 383,6-8; Qusayri, Risa/a, Ubers. R. Gramlich,
Das Sendschreiben al-Qusayris iiber das Sufitum. Wiesbaden 1989, Kap. 1,79,

'4 Sarrag, Aba Nast, Al-luma’ fi at-tasawwuf, ed. R. A. Nicholson. London-Leiden 1914,
220,4-5.

»Ibn ‘Ata‘* allah as-Sikandari, Miftah al-falah wa-misbah al-arwah. Kairo 1381/1961,
7,11-12.

'¢ Mustamli, Aba Ibrahim, Sarh-i Ta‘arruf. Lucknow 1328-30, 3, 160,12-13.

7 Kubra, Fawa’ ih (s. Anm. 1) 116.

18 Ebd. 122.

19 Gullabi (s. Anm. 9) 326,15-17.



Islamische Mystik 463

ist, vergifit und dich selbst vergiBt in deinem Gedenken, dann in deinem
Gedenken dein Gedenken vergit und dann jegliches Gedenken vergif3t
im Denken Gottes an dich.“?°

Gott allein zum Ziel haben

Alles bewuBte menschliche Handeln ist zielgerichtet. Es kann gute und
schlechte Ziele haben. Und es kann viele oder wenige Ziele haben oder
nur eines. Die religiose Pflicht fordert, daB man nur gute Ziele hat, die
Tugend der Aufrichtigkeit, der reinen Absicht, verlangt, dafl das Ziel
nur ein einziges sei: Gott. Abu 1-Qasim al-Qusayri (gest. 465/1072) defi-
niert: ,,Die Aufrichtigkeit besteht darin, daB man in der Gehorsamstat
Gott allein zum Ziel hat.“?' In den Worten Abu 1-Qasim al-Gunayds
(gest. 297-98/910-11): ,,.Die Aufrichtigkeit ist die Ausrichtung der Ab-
sicht auf Gott allein und das schone Streben auf Gott hin.“?? Nichts Ge-
schaffenes darf neben Gott Ziel des Strebens sein. ,,Die Aufrichtigkeit
ist die Ausrichtung des Strebens auf Gott allein und der AusschluB3 der
Geschopfe aus dem Umgang mit Gott.“? Das ist die reine, die beste Ab-
sicht, die ,,darin besteht, daB du in deinem Handeln nichts suchst als
Gott allein.“?* Aba Talib al-Makki (gest. 386/996) spricht es deutlich
aus: ,,Die Absicht wird aufrichtig, indem ihre Gegenteile aus dem Her-
zen, von den Zielsetzungen und vom Streben verschwinden, auch wenn
sie zahlreich sind, damit die Absicht keine zweite Zielsetzung habe und
das Handeln dadurch rein sei, dal die Absicht einzig auf das Antlitz des
Einen, Zweitlosen, mit ihr Angestrebten gerichtet ist.“%
Nebenabsichten verderben die Aufrichtigkeit. Die gefdhrlichste Ver-
suchung gegen die Aufrichtigkeit ist die, mit seinem guten religidsen
Handeln den Menschen gefallen zu wollen, die gefdhrlichste Versu-
chung gegen die Wahrhaftigkeit die, sich selbst darin zu gefallen. Wo
sich solches einschleicht, sind Aufrichtigkeit und Wahrhaftigkeit dahin.
Abiu °‘Ali ad-Daqqaq (gest. 405/1015): , Aufrichtigkeit bedeutet, da3
man sich davor hiitet, die Menschen zu achten, Wahrhaftigkeit, dal man
sich davon freihilt, daB das Ich einen Einblick nimmt. Darum gibt es
beim Aufrichtigen keine Augendienerei und beim Wahrhaftigen keine

20 Apsari al-Harawi, ‘Abdallah, Mandzil as-sa “irin, ed. S. de Beaurecueil. Kairo 1962, 55.
21 Quiayri (s- Anm. 13), Kap. 28,2,

2 Gunayd, Abu I-Qasim, Risala fi I-farq bayna I-iblas wa-5-sidq. In: Rasa’ il al-Gunayd, ed.
Abdel-Kader. London 1962, 49 ull.

23 Anonymus, bei Sarrag (s. Anm. 14) 218,17-18.

24 Makki, Aba Talib, Qur al-qulub. Kairo 1310, 2, 151,16-17.

25 Ebd. 2, 155,4-5.



Richard Gramlich 464

Selbstgefilligkeit.“>* Diese Haltung kann erst dann vollkommen sein,
wenn man sich ihrer neben dem BewuBtsein des einen und einzigen Zie-
les nicht mehr bewuBt ist, wenn man die eigene Aufrichtigkeit nicht
wahrnimmt - von ihr abwesend, abgesondert, gegen sie abgeschirmt ist,
wie die Muslime es gern ausdriicken - und sie nicht mehr als eigene Hal-
tung iibt, sondern als gottliche Gabe an sich erfihrt. An klaren Aussagen
hierzu fehlt es nicht. Aba Ya‘qiib as-Sasi (2. Hilfte 3./9. Jh.): ,,Wenn sie
in ihrer Aufrichtigkeit anwesend sind, bedarf ihre Aufrichtigkeit noch
einer Aufrichtigkeit.“?” Die Aufrichtigkeit wire sonst nicht aufrichtig.
Abu ‘Utman al-Magribi (gest. 373/983): ,,Die Aufrichtigkeit ist etwas,
wovon das Ich in keiner Weise etwas hat. Das ist die Aufrichtigkeit der
Masse der Glaubigen. Die Aufrichtigkeit der Auserwihlten aber ist et-
was, was an ihnen, nicht durch sie geschieht, so daB aus ihnen die Ge-
horsamstaten zutage treten, wihrend sie selber davon abwesend sind.*2#
Abu Bakr az-Zaqqaq (gest. 290-91/902-04): ,,Es ist fiir jeden Aufrichti-
gen ein Mangel in seiner Aufrichtigkeit, wenn er seine Aufrichtigkeit
sicht. Wenn daher Gott seine Aufrichtigkeit aufrichtig machen will, ent-
fernt er daraus sein Hinsehen auf seine Aufrichtigkeit, so daB er ein
Aufrichtigkeit Erfahrender ist, nicht ein Aufrichtigkeit Ubender.«2*

Abu Talib al-Makki faBt zusammen: ,,Die fehlerlosesten und aufrich-
tigsten Handlungen sind die, bei denen Gott an ihrem Anfang der Erste
und in ihrer Mitte mit dem Handelnden ist und der Mensch in ihnen mit
Gott ist und Gott der Letzte an ihrem Ende, die zudem der Mensch da-
nach nicht zeigt, mit denen er sich nicht zur Schau stellt und fiir die er
keine Gegenleistung vom Allerhdchsten im Auge hat, die er vielmehr
vergift und von denen er durch den Gedanken an seinen Herrn abge-
lenkt wird.«30

An Gott allein genug haben

Nach einem Wort Abu Sulayman ad-Daranis (gest. 215/830 besteht das
Wesen der Gotteserkenntnis darin, ,,da man in beiden Welten (im

% Qusayri (s. Anm. 13), Kap. 28,4. — Dazu Ibn Qayyim al-Gawziya, Aba ‘Abdallah, Mada-
rig as-salikin bayna manazil Iypdka na' budu wa-iyyaka nasta’ in. Kairo 1375/1956, 2,
91,11-13.

7 Ebd., Kap. 28,4. — Dazu Gazzali (s. Anm. 7) 4, 369,22-23; Suhrawardi, ‘Awarif al-ma‘
arif, Ubers R. Gramlich, Die Gaben der Erkenntnisse des ‘Umar as-Suhrawardi. Wiesba-
den 1978, Kap. 8,3.

2 Ebd., Kap. 28,5. - Dazu Suhrawardi (s. Anm. 27), Kap. 8.4.

* Ebd. - Dazu Suhrawardi (s. Anm. 27), Kap. 8,5; Ibn Qayyim al-Gawziya (s. Anm. 26) 2,
91,14-16.

30 Makki (s. Anm. 24) 2, 154,28-30.



Islamische Mystik 465

Diesseits und im Jenseits) nur eines will.“3' Man will nur den einen
Gott. Denn er geniigt und schenkt das Genughaben an ihm. ,,Wenn der
Mensch ganz und gar auf Gott eingestellt ist, schenkt Gott ihm als erstes
das Genughaben an ihm allein“, lehrte Aba ‘Ali b. al-Katib (gest. nach
340/951-52).32 Aba Bakr al-Wasiti erachtete das als die hochste Stufe re-
ligioser Wahrhaftigkeit: ,,Gottes zu bedirfen ist die hochste Stufe der
Novizen, an Gott genug zu haben ist die hochste Stufe der Wahrhafti-
gen.“3 Wasiti sah im Bediirfen nach Gott wohl deshalb etwas Anfanger-
haftes, weil es neben diesem zugleich noch ein Bediirfen nach anderem
als Gott oder ein Bediirfen nach ihm fiir anderes als ihn geben kann. Ist
aber das Bediirfen von solchen Mingeln gereinigt, so dal3 der Mensch
nur Gottes bedarf, so ist es stets auch vom Genughaben an Gott beglei-
tet. Aba Bakr al-Kattani (gest. 322/934): ,Wenn das Bediirfen nach Gott
ohne Fehl ist, ist das Genughaben an Gott ohne Fehl, denn das sind
zwei Zustinde, deren einer nur durch den anderen zustande kommt.“?*

Oft werden gerade die notwendigsten Bediirfnisse des Lebens heran-
gezogen, um auf den zu verweisen, auf den allein man angewiesen ist
und der allein geniigt. Abi Bakr as-Sibli sagte: ,An meinen Herrn zu
denken ist meine Speise, meinen Herrn zu loben ist mein Kleid, die
Scham vor meinem Herrn ist mein Trank.“3> Ein angehender Schiiler
Abi Yazid al-Bastamis (gest. vielleicht 261/874-75) hatte Hunger, nach-
dem er zwei Tage gefastet hatte. Daraufhin kam es zu folgendem Zwie-
gesprich. Der Schiller: Meister, ich mdchte etwas zu essen. Abu Yazid:
Junger Mann, bei uns ist Gott die Nahrung. Der Schiiler: Was notwen-
dig ist, muB sein. Aba Yazid: Gott ist notwendig. Der Schiiler: Ich will
ja nur etwas, was meinen Leib im Gehorsam gegen Gott erhdlt. Abu
Yazid: Die Leiber werden durch Gott erhalten.

Mit dem ,,Gott allein geniigt* verbindet sich stets der Gedanke, dal3
nichts anderes, mag es auch das ganze Diesseits und Jenseits sein, genii-
gen kann. Kurz nach Sibli: ,,Der Arme hat an nichts auBer Gott ge-

31 Angari-i Harawi (s. Anm. 13) 39.

32 Sulami (s. Anm. 10) 386.

3 Suhrawardi (s. Anm. 27), Kap. 20,10.

34 Kalabadi, Aba Bakr Muhammad, A¢-ta‘ arruf li-madhab at-tasawwuf, ed. A. J. Arberry.
Kairo 1934, 67. — Dazu Abta Nu‘aym (s. Anm. 12) 10, 358; Suhrawardi (s. Anm. 27), Kap.
60,15; ‘Attar (s. Anm. 4) 2, 123,19-20; Mahmud-i Kasani, Misbah ul-hidaya wa-miftah ul-
kifdya, ed Galal ud-din-i Huma’t. Teheran 13235., 377. Das gleiche Wort wird auch ande-
ren zugewiesen.

35 Maybudi, Abu [-Fadl Rasid ud-din, Kasf ul-asrar wa-‘ uddat ul-abrar (ma‘ rif ba-)
Tafsir-i Hwaga ‘Abdullah-i Ansdri. Teheran 1331-39, 5, 208.

3 Sahlagi, An-nir min kalimat Abi (Yazid) Tayfar. In: ‘Abd ar-Rahman al-Badawi, Satahat
as-sifiya. Kairo 1949, 85.



Richard Gramlich 466

nug.“¥’ Anders: ,,Echte Armut besteht darin, daB der Arme in seiner Ar-
mut in nichts Geniige findet auBBer in dem, vor dem er arm ist.“3% Jedes
Bediirfen nach anderem als Gott ist eine Mangelhaftigkeit. Auch das Be-
diirfen nach dem Genughaben an Gott. Auf die Frage, worin das Ge-
nughaben bestehe, antwortete ‘Amr b. ‘Utman al-Makki (gest. wahr-
scheinlich 291/904): ,,Darin, daB man des Genughabens nicht bedarf.
Denn wenn du durch das Genughaben bediirfnislos bist, bedarfst du des
Genughabens, um bedirfnislos zu sein. Wenn du aber durch Gott be-
diirfnislos bist, nicht durch das Genughaben (an ihm), hast du kein Be-
diirfnis nach dem Genughaben noch nach etwas anderem.“* Nichts au-
Ber Gott kann befriedigen. Abu I-Husayn an-Nuri (gest. 295/907-08):
»Alle sind hinter Gottes Gaben her, die Sufis aber sind hinter ihm her
und suchen seine Gemeinschaft. Alle sind zufrieden mit seinen Gaben
und Geschenken, die Sufis aber sind mit nichts an seiner Stelle zufrie-
den.*4 In dieser Zufriedenheit findet der auf Gott allein Vertrauende
Ruhe. Abu Ya‘qab as-Suasi: ,,Die auf Gott Vertrauenden ... finden Ruhe
bei Gott, haben an ihm genug und sind der Sorgen um das Diesseits und
das Jenseits ledig.“*! Es darf nur ,.eine Sorge“ geben. Mit der Sorge um
den Lebensunterhalt wiirde man dem ,,Gott allein geniigt* ausweichen.
,»Einige Leute traten bei Gunayd ein und fragten: Wo sollen wir den Un-
terhalt suchen? Er antwortete: Wenn ihr wiit, wo er ist, dann sucht ihn
dort! Sie sagten: Sollen wir also Gott darum bitten? Er antwortete:
Wenn ihr wilt, da3 er euch vergessen hat, dann erinnert ihn! Sie sagten:
Sollen wir hingehen und auf Gott vertrauen? Er versetzte: Es (damit) zu
versuchen ist Zweifel. Sie fragten: Was ist da der Ausweg? Er antwor-
tete: Der Verzicht auf einen Ausweg.“4? Darum will der Gottesfreund
von Gott nur Gott. Abu Yazid: ,Ich will von Gott nichts auBer Gott.“4
Rabi‘a al-‘Adawiya (gest. 185/801) konnte daher beten: , Mein Gott!
Was du uns vom Diesseits zugedacht hast, gib es deinen Feinden, und
was du uns vom Jenseits zugedacht hast, gib es deinen Freunden! Mir
bist du genug.“*

Das ist die Armutsmystik, deren Grundhaltung nach einem von Abu
‘Ali ar-Rudabari (gest. 322/934) iiberlieferten Bericht durch seinen Ge-

7 Gullabi (s. Anm. 9) 29,11-12. Dazu Mahmud-i Kasani (s. Anm. 34) 377.

3% Anonymus, nach Qusayri (s. Anm. 13), Kap. 40,9.

¥ Sarrag (s. Anm. 14) 220-221.

40 Ansari-i Harawi (s. Anm. 13) 62.

4 Makki (s. Anm. 24) 2, 3,8-9.

42 Qusayri (s. Anm. 13), Kap. 19,18. — Dazu Gazzali (s. Anm. 7) 4, 267,27-29; Mahmud-i
Kasani (s. Anm. 34) 399.

43 Sulami (s. Anm. 10) 72,10.

44 *Aftar (s. Anm. 4) 1, 73,2-3.



Islamische Mystik 467

sprichspartner Aba Bakr az-Zaqgaq (gest. 290-91/902-04) auf eine ein-
fache Formel gebracht wurde: ,, Aba Bakr az-Zaqqaq fragte mich: ,Abu
‘Ali, warum nehmen denn die Armen, wenn sie in Not sind, nicht an,
was sie brauchen?* Ich antwortete: ,Weil sie am Geber genug haben, so
daB sie die Gabe nicht brauchen.‘ Er sagte: ,Ja, aber mir kam etwas an-
deres in den Sinn.* Da sagte ich: ,Auf, 1aB mich wissen, was dir in den
Sinn kam!* Er erwiderte: ,Weil sie Leute sind, denen das Haben nichts
niitzt, wenn Gott ihnen fehlt, und denen das Nichthaben nicht schadet,
wenn Gott ihre Habe ist.  “%

Gott allein soll sein

Der Mensch soll sein menschhaftes, nicht auf Gott allein ausgerichtetes
Sehen, Horen, Denken, Wollen — und ebenso sein Fiirchten, Hoffen,
Vertrauen und andere Regungen — ablegen, um alles in dem Einen zu
vereinen und in dem Einen sein zu lassen. Aber es geniigt nicht, alle Re-
gungen des Ich zu tilgen. Das Ich selber muBl ausgeldscht werden. Der
Mensch muB seinem Ich entwerden. Das Ich muf fiir ihn tot sein, so
daB es keine Macht mehr iiber ihn hat. Bei der Bestattung Dawud at-
Ta'ts (gest. 165/781-82) sagte der Leichenredner vor dem Toten: ,,Du
hast dein Ich getdtet, bevor es starb, du hast es begraben, bevor man es
begrub.“ Das Ich muB sterben, weil es ein Hindernis ist. Es stort das
Alleinsein mit Gott. Sibli sagte einmal: ,,Ein ganzes Leben lang wiinsche
ich schon, mit Gott allein zu sein, ohne daf} Sibli bei diesem Alleinsein
dabei ist.“4’ Das Ich ist unerwiinscht, iiberfliissig. Abu 1-‘Abbas al-Qas-
sab (2. Halfte 4./10. Jh.): ,,Ich brauche kein Ich. Was ich brauche, ist,
daB ich nicht bin.“# Mystiker ist man, wenn man nicht ist. Abu l-Hasan
al-Haraqani (gest. 425/1029) stellte fest: ,,Sufi ist der, der nicht ist.“
Ein Recht auf Sein hat nur Gott. Wer neben ihm ist und Sein bean-
sprucht, maBt sich Gottes alleiniges Recht an. Er vergeht sich am Recht
des Einen. Als Gunayd einmal Gott gefragt hatte, worin er gesiindigt
habe, vernahm er die Antwort: ,,Willst du denn eine noch groBlere
Siinde, als daB du bist?“5° Die Siinde des Seins ist eine Siinde wider den

45 Sarrag (s. Anm. 14) 48,10-14. - Dazu Suhrawardi (s. Anm. 27), Kap. 60,16; Mahmuad-i
Kasani (s. Anm. 34) 377.

4 Aba Nu‘aym (s. Anm. 12) 10, 337,10.

47 ‘Attar (s. Anm. 4) 2, 165,5-6.

48 Ebd. 2, 185,1-2.

49 GGami, Nar ud-din ‘Abd ur-Rahman, Nafahdt ul-uns min hadarat ul-quds, ed. Tawhidi
Paor. Teheran 1336, 298,12.

50 <Attar (s. Anm. 4) 2, 7,18-19.



Richard Gramlich 468

Glauben, in den Augen des Mystikers ist sie Unglaube. Wasiti lehrte:
»Der Pfad der Leute der Wirklichkeit verlduft im Nichtsein. Wenn das
Nichtsein nicht ihr Ziel ist, finden sie den Weg nicht ... Wer auf dem
Weg der mystischen Wirklichkeit sich selbst bejaht, verfillt dem Unglau-
ben.*s!

Das Schwinden des Ich soll nicht ins absolute Nichts fiihren. Es soll
nur die rechte Ordnung wiederherstellen, in der es nur ein Ich gibt: das
gottliche Ich. Abu Yazid sprach zu Gott: ,,Wie lange noch soll diese Ich-
heit zwischen dir und mir bleiben? Ich bitte dich, 16sche diese Ichheit
aus mir aus, damit du meine Ichheit seist, so daB du allein bist.“52 Ein
andermal betete er: ,Schmiicke mich mit deiner Alleinheit, bekleide
mich mit deiner Selbstheit und hebe mich empor zu deiner Einzigkeit, so
daBl deine Geschopfe, wenn sie mich sehen, sagen: ,Wir haben dich ge-
sehen!’, so dal du da bist und ich nicht dort bin.“5? Gott riickt an den
Platz des Menschen. Die Ordnung, die herrschte, bevor der Mensch war,
ist wiederhergestellt. Der Mensch ist am Ziel, das er nach einem Wort
des groBen Agypters Du n-nin al-Misri (gest. 245/860) erreicht hat,
»Wenn er ist, wie er da war, wo er war, bevor er war.“** Und da war er
eben nicht, da ist nur Gott allein. Gott hat die Mystiker am Ziel ihres
Weges ,,ausgeloscht und ihren Eigenschaften entwerden lassen, so daB
er schliefSlich an ihrem Platz steht und an ihrer Stelle das Ihrige tiber-
nimmt. 33

Ein solcher Eintausch der Eigenschaften des Ich des Liebenden gegen
die Eigenschaften und das Ich des Geliebten gehort zum Wesen der
Liebe. Gunayd definierte: ,,Die Liebe ist das Eingehen in die Eigen-
schaften des Geliebten an Stelle der Eigenschaften des Liebenden.«s
Sein Lehrer Sari as-Saqati (gest. 251/865 oder spiiter) war noch deutli-
cher: ,Die Liebe zwischen zweien ist erst dann gut, wenn der eine zum
anderen sagt: Ich!“? Nach mehrfach wiederholten Berichten hat Sibli
den sich der Einzigkeit Gottes bewuBten Gliubigen einmal als ,zu
schwach, um eine Miicke (alias eine Wanze) tragen zu kénnen“ bezeich-
net, ein andermal als so stark, ,,daB er Himmel und Erde auf einem
Haar seiner Augenlider emporhebt®. Als jemand ihm den Widerspruch

51 Ebd. 2, 273,6-8.

52 Sahlagi (s. Anm. 36) 125.

%3 Sarrag (s. Anm. 14) 382,2-4. - Dazu Sahlagi (s. Anm. 36) 116; Razbihan-i Bagli-i Sirazi,
Sarh-i Sathiyat, ed. Corbin. Teheran-Paris 1966, 79.

3¢ Kalabadi (s. Anm. 34) 105,3-4.

55 Rasd il al-Gunayd (s. Anm. 22) 34.

36 Sarrag (s. Anm. 14) 59,16-17.

7 Qusayri (s. Anm. 13), Kap. 48,10. - Dazu Sarrag (s. Anm. 14) 384,7-8; Sa‘rani, As-ta-
bagat al-kubrad, oder: Lawagih al-anwar fi tabaqat al-ahyar. Kairo 1343/1925, 1, 64,1,



Islamische Mystik 469

zwischen den beiden Aussagen vorhielt, entgegnete er: ,,Damals war ich
ich, jetzt bin ich Er.“®

Im BewuBtsein, selbst nicht zu sein, indes Gott allein ist, kann der
Mystiker nur ein einziges Ich anerkennen: das gottliche. Das von ‘Ayn
ul-qudat-i Hamadani (hingerichtet 525/1132) ausgesprochene Paradox,
in dem der Liebende sagt: ,,Der Geliebte bin ich, obwohl ich ichlos
bin*“*®, wird im Untergehen in dem einzigen géttlichen Ich erfahren.
Und wer aus dieser Erfahrung spricht, spricht von Gott in der ersten
Person. Aus diesem Erleben heraus konnte Abu Yazid als Lobpreis Got-
tes ,,Preis sei mir!“ sagen. Und Hallag (hingerichtet 309/922) konnte
sein ,,Ich bin die (géttliche) Wahrheit” aussprechen, und er konnte zu
Gott sagen: ,,Du bist nicht ein anderer als ich“¢?, und: ,,O der ich ist und
ich er!“¢! Lachend sagte er dann zu seinem wohl etwas verwirrten Besu-
cher: ,,Abtu Ishagq, siehst du nicht, dal mein Herr seine Anfanglosigkeit
so in meine Zeitlichkeit hineingetrieben hat, daB meine Zeitlichkeit in
seiner Anfanglosigkeit verlorengegangen und mir keine andere Eigen-
schaft geblieben ist als die des Anfanglosen? Mein Sprechen geschieht
in dieser Eigenschaft. Die Menschen sind alle zeitliche Wesen, die von
einem zeitlichen Sein her sprechen. Wenn ich daher von der Anfanglo-
sigkeit her spreche, verwerfen sie mich und bezeugen, daBl ich ein Un-
gliubiger bin, und setzen sich fiir meine Hinrichtung ein.“%?

Gott hat zu Mose aus dem Dornbusch gesprochen: Ich bin dein Herr
(Sure 20,12). Wenn das ,Ich“, das Gott allein eigen ist, aus einem
Strauch sprechen kann, warum dann nicht aus dem Mund eines Men-
schen? In seiner Biographie iiber Hallag schreibt ‘Attar: ,,Ich wundere
mich, wenn einer es fiir moglich hilt, daB aus einem Strauch ,Ich bin
Gott* hervorkommt, ohne dafl der Strauch dazwischensteht, warum es
da nicht moglich sein sollte, daB aus Husayn (al-Hallag) ,Ich bin die
(gottliche) Wahrheit* hervorkommt, ohne dal Husayn dazwischen-
steht.“¢3 Der Mystiker ist entworden. Er ist in Gott entworden. Und
darum besteht er in dem, der allein ist und nicht entwerden kann. Wenn
aber Gott allein ist und der Mensch nicht neben ihm ein Zweites, dann
ist der Mensch ,,wie er war, bevor er war“. Er hat das Ziel erreicht: ,,die
Riickkehr zum Anfang“.

st ‘Attar (s. Anm. 4) 2, 176,18-20.

59 “Ayn ul-qudat-i Hamadani, Risala-i Lawdyih, ed. Rahim Farmanis. Teheran 1337, 40.
¢ Massignon, Louis, Le Diwdn d’Al-Halldj, nouvelle édition. Paris 1955, 103 ult.

! Massignon, Louis, Akhbar al-Hallaj®. Paris 1957, 21.

2 Ebd. '

6 ‘Attar (s. Anm. 4) 2, 136,1-4.

¢ Gunayd, nach Angari-i Harawi (s. Anm. 13) 168,3-4.





