
In der Fülle der Zeit 
Paul Imhof, München 

Nicht nur bei uns, sondern fast überall auf der Welt, selbst in Kultur- 
kreisen mit anderer Zeitrechnung, hat sich der westliche Kalender 
durchgesetzt. Dies ist nicht selbstverständlich. Man könnte sich z.B. 
auch nach dem jüdischen Kalender oder der Zeitzählung der Muslime 
oder dem liturgischen Kalender der Kirche richten. Auch sein Anfang 
und Ende sind nicht synchron mit dem Rhythmus von Januar bis De- 
zember, sondern man zählt liturgisch von Advent bis Advent. 

Das Idol des Janus 

Der Beginn des Jahres mit dem Januar hat mit dem alten römischen 
Gott Janus zu tun. Was ist das für ein Idol, das sich bis in unsere Zeit 
recht dominant auswirkt?1 Janus galt den Heiden der damaligen Zeit - 
mehr oder minder reflektiert - als Inbegriff für eine ganz bestimmte 
Form von Zeiterfahrung. Als Kultbild wurde er doppelgesichtig darge- 
stellt, wie der Marmorkopf im Etrusker-Museum in Volterra beweist. 
Der Blick nach hinten, in die Vergangenheit, ist ein müdes, in sich ge- 
kehrtes, im Grunde aber langweiliges und erinnerungsloses Blicken in 
die Dimension der Herkunft. Mit gleichem Gesicht nach vorne •schaut" 
die Figur in die Dimension der Zukunft, die aber nichts wirklich Neues 
bringen wird. Eine künstliche Morgenröte schenkt keine echte Hoff- 
nung. 

Die Zeit lebendiger Gegenwart kommt nicht vor. Denn Vergangenheit 
und Zukunft lassen keinen Raum, so daß Verweilen im Augenblick zu- 
stande kommen konnte. In der Nacht zum l. Januar (= Monat des Ja- 
nus) wird heutzutage noch - meist unbewußt - versucht, das doppelge- 
sichtige Idol durch krachenden Lärm und bunte Lichter zu zersprengen, 
so daß in der Gegenwart genügend Raum für Neues und Überraschen- 
des da ist. Vergangenheit und Zukunft sollen nicht in einem •klebrigen", 
freiraumlosen Verhältnis miteinander in Beziehung stehen! Aber bleibt 

1 Janus steht auch für eine sehr dezidierte Friedensidee: Friede als Resultat der römischen 
Ordnungsvorstellungen. In •Friedenszeiten" (nur zweimal herrschte im römischen Impe- 
rium kein Krieg) war der Janustempel, in dem die Feldzeichen aufbewahrt wurden, ge- 
schlossen. Noch heute - durch viele kulturgeschichtlich verborgene Stationen eines kollek- 
tiven Bewußtseins tradiert - ist der 1. Januar als Weltfriedenstag vorgesehen. 



Paul Imhof 2 

die Mitte nicht tot? Gelingt es denn, den Kerker der Leere nach vorne 
oder hinten aufzusprengen? Janus ist ein vortreffliches Symbol für das 
bloße Auf und Ab der linearen Zeit mit ihrem Gemachte. Eine solche 
Zeiterfahrung führt letztlich zur Verzweiflung - sei es in der Form des 
dionysischen Rausches oder eines Sich-Betäubens aus skeptischer Resi- 
gnation, weil in jenem endlosen Strömen der Zeit kein wirklich neuer 
Anfang in der Gegenwart, keine echte Zukunft in den ursprunglosen Ur- 
sprung hinein und keine authentische Herkunft vom ewigen Gott erwar- 
tet werden kann. Hoffnung auf ihn wird höchstens als mythologischer 
bzw. privatmythologischer Traum oder als utopische Vertröstung zuge- 
lassen. Die drei Ekstasen der Zeit: janusförmige Vergangenheit, Gegen- 
wart und Zukunft, sind im Grund hoffnungslose Zeitigungsfiguren. Der 
Götze Janus als der Herr der Zeit! 

Im Altertum versuchte man in weiten Kreisen mittels heidnischer My- 
sterienkulte - sei es mehr archaischer, platonisierender oder orientali- 
scher Prägung - einen existentiell befriedigenden Ausweg aus dem Di- 
lemma von realistischem Zeitgeschick und eigenem Hoffnungsideal zu 
finden. •Die Antike glaubte an die Epiphanie gewisser Götter in 
menschlicher Gestalt, die auf Erden Schlimmes und sogar den Tod erlit- 
ten, dann aber zum Leben zurückkehrten; sie beging deren Schicksal in 
dramatischen Riten, die die erstmalige Epiphanie und deren Taten dar- 
stellten und zur erneuten Wirklichkeit machten. Indem die Kultgenos- 
sen diese Riten begehen, nehmen sie an dem Geschick der Götter teil, 
treten so in den göttlichen Kreis ein, werden vergottet. Diese Feiern neh- 
men daher, zumal in hellenistischer Zeit, einen ausgesprochen mysti- 
schen' Charakter an, insofern als der Teilnehmer dadurch in eine per- 
sönliche Beziehung zur Gottheit tritt, die nach dem Tode sich in einem 
seligen Leben fortsetzt."2 Mit kultischer Gegenwart ist dabei jedoch 
nicht so sehr ein Warten auf das Erscheinen der Gottheit angesagt, son- 
dern gemeint ist ein Warten im Sinn sorgsamen Pflegens der mystischen 
Riten und der mystischen Erzählbestände. 

Die Wahrheit des Ewigen 

Wenden wir uns in einer christlich-biblischen Perspektive der Frage 
nach der Zeit zu: Lassen sich nicht qualitativ andere Weisen von Zeit als 
die anhand des Idols des Janus bedachten Zeiterfahrungen ins Wort 

2 O. Casel, Das Mystriengedächtnis der Meßliturgie im Lichte der Tradition. In: Jahrbuch für 
Liturgiewissenschaft 6 (1926) 139. 



Fülle der Zeit •> 

bringen? Was bedeutet es, wenn von der Fülle der Zeit (Gal 4,4) gespro- 
chen wird, in der Jesus Christus geboren wurde? Ist mit ihm die Ewig- 
keit im Diesseits konkret gezeitigt worden? Ins Gefüge der vergängli- 
chen Welt hat sich doch gemäß dem Bekenntnis der Christen Gott aus- 
gesprochen: in Fleisch und Blut. 

Was besagt der Horizont der Ewigkeit, auf den hin der gläubige 
Christ lebt? Ist die Ewigkeit anfänglich schon jetzt? Zumindest in einem 
gewissen Sinn kann man dies behaupten. Denn wenn sie immer ist, zuje- 
der Zeit, dann berührt sie doch auch die Gegenwart, in der wir jetzt le- 
ben. Die fließende Zeit wird unmittelbar gleichsam vertikal von der •Di- 
mension" der Ewigkeit tangiert. Über M. Heidegger heißt es dazu bei B. 
Casper: •Achtet man insbesondere auf das Spätwerk, etwa den Vortrag 
,Zeit und Sein', so wird deutlich, daß die dreidimensionale Ekstatik ih- 
rerseits noch einmal in einer vierten »Dimension' ruht. Diese nennt Hei- 
degger in dem Vortrag ,Zeit und Sein' das Richtende Reichen'. In dem 
Reichen erfährt sich der Mensch angegangen von Anwesenheit, d. h. von 
Zeit, in der er verweilen kann. Man wird kaum fehlgehen, wenn man je- 
nes ,Reichen', das die Erfahrung von Zeit allererst ermöglicht, mit dem 
,Kommen des Heiligen' zusammensieht, von dem Heidegger in den Er- 
läuterungen zu Hölderlins Dichtung' spricht."3 Das Seinsdenken führt 
in den Vorraum der Anbetung. 

Im liturgischen Mysterium wird Gott gefeiert, der uns in Jesus Chri- 
stus unendlich entgegengekommen ist. Sein Geist durcheilt Zeit und 
Ewigkeit, nimmt uns hinein in die Liebe Gottes. Vom Geheimnis der Li- 
turgie kann daher Romano Guardini schreiben: •Das Mysterium kommt 
aus der Koexistenz des aeviternen Gotteswerkes. Es hat die Sinnrich- 
tung, immer wieder die Geschichte zu ergreifen und in die Ewigkeit zu 
ziehen, sie aus der bloßen Einmaligkeit in die ewige Wirklichkeit des Er- 
löstseins zu heben."4 Und Erlöstsein hier besagt doch Freikauf derer, die 
unter dem Gesetz, vor allem dem Gesetz der Sünde stehen. Durch ihn, 
Jesus Christus, erhält der Mensch inmitten der Zeit, die vergeht, ein An- 
geld auf die Sohnschaft. So vermag der heilige Apostel Paulus die Gala- 
ter zu trösten: •Bist du aber Sohn, dann auch Erbe, Erbe durch Gott" 
(Gal 4,7). In Ihm, dem Ewigen, soll das Geschehen der Zeit seine Voll- 
endung finden. 

Wie soll ein Mensch sein Leben zeitigen, der daran glauben möchte, 
was Johannes zu Beginn seines Evangeliums schreibt: •Im Anfang war 

3 B. Casper, Zeiterfahrung und Glaubenserfahrung. In: Antropologia e Filosofia della Reli- 
gione I, Perugia 1982, 216 f. 
4 R. Guardini, Vom liturgischen Mysterium. In: Liturgie und liturgische Bildung, Würzburg 
1966, 176 f. 



Paul Imhof 4 

das Wort" (1,1)? Von welchem Anfang ist die Rede? Welche Weise von 
Vergangenheit ist mit diesem •war" gemeint? Rein grammatikalisch ge- 
sehen, läßt sich dieses •war" als ein Aorist auffassen, als eine Zeitform, 
für die es in der deutschen Sprache kein schlechthin gleichwertiges Pen- 
dant gibt. Vielleicht könnte man so kommentieren: Es ist damit eine 
ganz bestimmte, eigenartige Weise von Vergangenheit angezielt. Wir 
werden erinnert an den Anfang eines Märchens, das da beginnt mit: •Es 
war einmal"; und dies heißt doch auch: Es ist immer so. Gemeint ist 
also eine Vergangenheit, die im gleichen Bedingungsgefüge selbig wie- 
derholt wird. Immer wieder. Eine Weise von Vergangenheit wird aufge- 
rufen, die jegliche Gegenwart und Zukunft tangiert. Nur ist - bei aller 
Identität - ein radikaler Unterschied zwischen Märchen und Evange- 
lium der Fall: Das Märchen erzählt von Sinn und Unsinn. Das Evange- 
lium hebt in der doppelten Bedeutung des Wortes die Sinnerzählung der 
Märchen auf. Denn das Evangelium erzählt von der konkreten Einma- 
ligkeit eines sinnvollen und heilsgeschichtlichen Geschehens. Der Sinn 
selber, Gott, ist erschienen. Gottes Ewigkeit ist eingebrochen in die 
Weltzeit. Es war Gottes Zeit, sein Kairos5, sein Augenblick. •Im Augen- 
blick erinnert Gott den Menschen an die Sünde, gibt ihm die Wahrheit 
und die Bedingungen, sie zu verstehen, wird der Lehrer zum Erlöser; im 
Augenblick erfolgt die Wiedergeburt des Menschen als christliches Ge- 
genstück zur spekulativen Wiedererinnerung: der entscheidende Bruch, 
der zum Umbruch führt. Kurz, der Augenblick ist die Fülle der Zeit."6 

Der Anfang, von dem Johannes spricht, ist jener ursprungslose Ur- 
sprung, den wir Gott nennen. Für den Bereich der Endlichkeit, also die 
Wirklichkeit unserer Zeiterfahrung, aber gilt, daß der ewige Logos sei- 
nen Anfang nahm in Maria, dem personalen Urbild der Kirche. Sie ist 
die geglückte Schöpfung, der mütterliche Raum, in dem Gott konkret 
seine diesseitige Geschichte mit der Menschheit neu anfängt, ja, sie ist 
leibhaftig der Geburtsort des Ewigen in der Welt. 

Im liturgischen Kalender der Kirche wird am •gleichen" Tag wie im 
Weltzeit-Kalender, nämlich am 1. Januar, das •Hochfest der Mutter des 
Herrn und des Namens Jesu", das Titularfest der Gesellschaft Jesu, ge- 
feiert. Denn im Glauben wird erkannt: Maria hat geboren das göttliche 
Alpha und Omega, das einen Frieden schenkt, den die Ekstasen der Zeit 
des Janus nicht geben können. 

5 •Denn Kairos deutet E. Przywara als den Augenblick, wo Gott und Mensch, ewiger Aion 
und vergänglicher Chronos zusammentreffen." M. Schneider, Unterscheidung der Geister, 
Innsbruck 1983, 45. 
6 V. Guarda, Die Wiederholung. Analysen zur Grundstruktur menschlicher Existenz im Ver- 
ständnis Sören Kierkegaards, Königstein 1980, 138. 




