In der Fiille der Zeit

Paul Imhof, Miinchen

Nicht nur bei uns, sondern fast iiberall auf der Welt, selbst in Kultur-
kreisen mit anderer Zeitrechnung, hat sich der westliche Kalender
durchgesetzt. Dies ist nicht selbstverstindlich. Man konnte sich z.B.
auch nach dem jiidischen Kalender oder der Zeitzihlung der Muslime
oder dem liturgischen Kalender der Kirche richten. Auch sein Anfang
und Ende sind nicht synchron mit dem Rhythmus von Januar bis De-
zember, sondern man zihlt liturgisch von Advent bis Advent.

Das Idol des Janus

Der Beginn des Jahres mit dem Januar hat mit dem alten rémischen
Gott Janus zu tun. Was ist das fiir ein Idol, das sich bis in unsere Zeit
recht dominant auswirkt?' Janus galt den Heiden der damaligen Zeit -
mehr oder minder reflektiert — als Inbegriff fiir eine ganz bestimmte
Form von Zeiterfahrung. Als Kultbild wurde er doppelgesichtig darge-
stellt, wie der Marmorkopf im Etrusker-Museum in Volterra beweist.
Der Blick nach hinten, in die Vergangenheit, ist ein miides, in sich ge-
kehrtes, im Grunde aber langweiliges und erinnerungsloses Blicken in
die Dimension der Herkunft. Mit gleichem Gesicht nach vorne ,,schaut*
die Figur in die Dimension der Zukunft, die aber nichts wirklich Neues
bringen wird. Eine kiinstliche Morgenréte schenkt keine echte Hoff-
nung.

Die Zeit lebendiger Gegenwart kommt nicht vor. Denn Vergangenheit
und Zukunft lassen keinen Raum, so daB Verweilen im Augenblick zu-
stande kommen konnte. In der Nacht zum 1. Januar (= Monat des Ja-
nus) wird heutzutage noch — meist unbewufBt - versucht, das doppelge-
sichtige Idol durch krachenden Larm und bunte Lichter zu zersprengen,
so daB in der Gegenwart geniigend Raum fiir Neues und Uberraschen-
des da ist. Vergangenheit und Zukunft sollen nicht in einem ,,klebrigen®,
freiraumlosen Verhiltnis miteinander in Beziehung stehen! Aber bleibt

! Janus steht auch fiir eine sehr dezidierte Friedensidee: Friede als Resultal der romischen
Ordnungsvorstellungen. In ,Friedenszeiten* (nur zweimal herrschte im rémischen Impe-
rium kein Krieg) war der Janustempel, in dem die Feldzeichen aufbewahrt wurden, ge-
schlossen. Noch heute — durch viele kulturgeschichtlich verborgene Stationen eines kollek-
tiven BewuBlseins tradiert - ist der 1. Januar als Weltfriedenstag vorgesehen.



Paul Imhof ‘ 2

die Mitte nicht tot? Gelingt es denn, den Kerker der Leere nach vorne
oder hinten aufzusprengen? Janus ist ein vortreffliches Symbol fiir das
bloBe Auf und Ab der linearen Zeit mit ihrem Gemichte. Eine solche
Zeiterfahrung fithrt letztlich zur Verzweiflung — sei es in der Form des
dionysischen Rausches oder eines Sich-Betdubens aus skeptischer Resi-
gnation, weil in jenem endlosen Strémen der Zeit kein wirklich neuer
Anfang in der Gegenwart, keine echte Zukunft in den ursprunglosen Ur-
sprung hinein und keine authentische Herkunft vom ewigen Gott erwar-
tet werden kann. Hoffnung auf ihn wird hochstens als mythologischer
bzw. privatmythologischer Traum oder als utopische Vertréstung zuge-
lassen. Die drei Ekstasen der Zeit: janusformige Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft, sind im Grund hoffnungslose Zeitigungsfiguren. Der
Gotze Janus als der Herr der Zeit!

Im Altertum versuchte man in weiten Kreisen mittels heidnischer My-
sterienkulte — sei es mehr archaischer, platonisierender oder orientali-
scher Pragung — einen existentiell befriedigenden Ausweg aus dem Di-
lemma von realistischem Zeitgeschick und eigenem Hoffnungsideal zu
finden. ,Die Antike glaubte an die Epiphanie gewisser Gétter in
menschlicher Gestalt, die auf Erden Schlimmes und sogar den Tod erlit-
ten, dann aber zum Leben zuriickkehrten; sie beging deren Schicksal in
dramatischen Riten, die die erstmalige Epiphanie und deren Taten dar-
stellten und zur erneuten Wirklichkeit machten. Indem die Kultgenos-
sen diese Riten begehen, nehmen sie an dem Geschick der Gétter teil,
treten so in den géttlichen Kreis ein, werden vergottet. Diese Feiern neh-
men daher, zumal in hellenistischer Zeit, einen ausgesprochen ,mysti-
schen’ Charakter an, insofern als der Teilnehmer dadurch in eine per-
sonliche Bezichung zur Gottheit tritt, die nach dem Tode sich in einem
seligen Leben fortsetzt.“? Mit kultischer Gegenwart ist dabei jedoch
nicht so sehr ein Warten auf das Erscheinen der Gottheit angesagt, son-
dern gemeint ist ein Warten im Sinn sorgsamen Pflegens der mystischen
Riten und der mystischen Erzihlbestinde.

Die Wahrheit des Ewigen

Wenden wir uns in einer christlich-biblischen Perspektive der Frage
nach der Zeit zu: Lassen sich nicht qualitativ andere Weisen von Zeit als
die anhand des Idols des Janus bedachten Zeiterfahrungen ins Wort

2 0. Casel, Das Mystriengeddchinis der Mefliturgie im Lichte der Tradition. In: Jahrbuch fiir
Liturgiewissenschaft 6 (1926) 139.



Fiille der Zeit 3

bringen? Was bedeutet es, wenn von der Fiille der Zeit (Gal 4,4) gespro-
chen wird, in der Jesus Christus geboren wurde? Ist mit ihm die Ewig-
keit im Diesseits konkret gezeitigt worden? Ins Gefiige der vergéngli-
chen Welt hat sich doch gemiB dem Bekenntnis der Christen Gott aus-
gesprochen: in Fleisch und Blut.

Was besagt der Horizont der Ewigkeit, auf den hin der gliubige
Christ lebt? Ist die Ewigkeit anfinglich schon jetzt? Zumindest in einem
gewissen Sinn kann man dies behaupten. Denn wenn sie immerist, Zu je-
der Zeit, dann beriihrt sie doch auch die Gegenwart, in der wir jetzt le-
ben. Die flieBende Zeit wird unmittelbar gleichsam vertikal von der ,,Di-
mension“ der Ewigkeit tangiert. Uber M. Heidegger heifit es dazu bei B.
Casper: ,Achtet man insbesondere auf das Spitwerk, etwa den Vortrag
,Zeit und Sein‘, so wird deutlich, daB die dreidimensionale Ekstatik ih-
rerseits noch einmal in einer vierten ,Dimension‘ ruht. Diese nennt Hei-
degger in dem Vortrag ,Zeit und Sein® das Jichtende Reichen‘. In dem
Reichen erfihrt sich der Mensch angegangen von Anwesenheit, d.h. von
Zeit, in der er verweilen kann. Man wird kaum fehlgehen, wenn man je-
‘nes ,Reichen’, das die Erfahrung von Zeit allererst ermoglicht, mit dem
,Kommen des Heiligen* zusammensieht, von dem Heidegger in den ,Er-
lduterungen zu Hoélderlins Dichtung® spricht.”? Das Seinsdenken fihrt
in den Vorraum der Anbetung.

Im liturgischen Mysterium wird Gott gefeiert, der uns in Jesus Chri-
stus unendlich entgegengekommen ist. Sein Geist durcheilt Zeit und
Ewigkeit, nimmt uns hinein in die Liebe Gottes. Vom Geheimnis der Li-
turgie kann daher Romano Guardini schreiben: ,,Das Mysterium kommt
aus der Koexistenz des aeviternen Gotteswerkes. Es hat die Sinnrich-
tung, immer wieder die Geschichte zu ergreifen und in die Ewigkeit zu
ziehen, sie aus der bloBen Einmaligkeit in die ewige Wirklichkeit des Er-
16stseins zu heben.“4 Und Erlostsein hier besagt doch Freikauf derer, die
unter dem Gesetz, vor allem dem Gesetz der Siinde stehen. Durch ihn,
Jesus Christus, erhilt der Mensch inmitten der Zeit, die vergeht, ein An-
geld auf die Sohnschaft. So vermag der heilige Apostel Paulus die Gala-
ter zu trosten: ,,Bist du aber Sohn, dann auch Erbe, Erbe durch Gott*
(Gal 4,7). In Ihm, dem Ewigen, soll das Geschehen der Zeit seine Voll-
endung finden.

Wie soll ein Mensch sein Leben zeitigen, der daran glauben mdchte,
was Johannes zu Beginn seines Evangeliums schreibt: ,Im Anfang war

3 B. Casper, Zeiterfahrung und Glaubenserfahrung. In: Antropologia e Filosofia della Reli-
gione I, Perugia 1982, 216f.

4R, Guardini, Vom liturgischen Mysterium. In: Liturgie und liturgische Bildung, Wiirzburg
1966, 176f.



Paul Imhof 4

das Wort* (1,1)? Von welchem Anfang ist die Rede? Welche Weise von
Vergangenheit ist mit diesem ,,war* gemeint? Rein grammatikalisch ge-
sehen, 148t sich dieses ,,war* als ein Aorist auffassen, als eine Zeitform,
fiir die es in der deutschen Sprache kein schlechthin gleichwertiges Pen-
dant gibt. Vielleicht konnte man so kommentieren: Es ist damit eine
ganz bestimmte, eigenartige Weise von Vergangenheit angezielt. Wir
werden erinnert an den Anfang eines Mérchens, das da beginnt mit: ,,Es
war einmal“; und dies heiit doch auch: Es ist immer so. Gemeint ist
also eine Vergangenheit, die im gleichen Bedingungsgefiige selbig wie-
derholt wird. Immer wieder. Eine Weise von Vergangenheit wird aufge-
rufen, die jegliche Gegenwart und Zukunft tangiert. Nur ist - bei aller
Identitdt — ein radikaler Unterschied zwischen Mérchen und Evange-
lium der Fall: Das Mirchen erzéhlt von Sinn und Unsinn. Das Evange-
lium hebt in der doppelten Bedeutung des Wortes die Sinnerzidhlung der
Marchen auf. Denn das Evangelium erzihlt von der konkreten Einma-
ligkeit eines sinnvollen und heilsgeschichtlichen Geschehens. Der Sinn
selber, Gott, ist erschienen. Gottes Ewigkeit ist eingebrochen in die
Weltzeit. Es war Gottes Zeit, sein Kairos®, sein Augenblick. ,,Im Augen-
blick erinnert Gott den Menschen an die Siinde, gibt ihm die Wahrheit
und die Bedingungen, sie zu verstehen, wird der Lehrer zum Erléser; im
Augenblick erfolgt die Wiedergeburt des Menschen als christliches Ge-
genstiick zur spekulativen Wiedererinnerung: der entscheidende Bruch,
der zum Umbruch fiihrt. Kurz, der Augenblick ist die Fiille der Zeit.*¢

Der Anfang, von dem Johannes spricht, ist jener ursprungslose Ur-
sprung, den wir Gott nennen. Fiir den Bereich der Endlichkeit, also die
Wirklichkeit unserer Zeiterfahrung, aber gilt, daB der ewige Logos sei-
nen Anfang nahm in Maria, dem personalen Urbild der Kirche. Sie ist
die gegliickte Schopfung, der miitterliche Raum, in dem Gott konkret
seine diesseitige Geschichte mit der Menschheit neu anfiingt, ja, sie ist
leibhaftig der Geburtsort des Ewigen in der Welt.

Im liturgischen Kalender der Kirche wird am ,,gleichen* Tag wie im
Weltzeit-Kalender, ndimlich am 1. Januar, das ,,Hochfest der Mutter des
Herrn und des Namens Jesu“, das Titularfest der Gesellschaft Jesu, ge-
feiert. Denn im Glauben wird erkannt: Maria hat geboren das gottliche
Alpha und Omega, das einen Frieden schenkt, den die Ekstasen der Zeit
des Janus nicht geben kénnen.

* ,Denn Kairos deutet E. Przywara als den Augenblick, wo Gott und Mensch, ewiger Aion
und verginglicher Chronos zusammentreffen. M. Schneider, Unterscheidung der Geister,
Innsbruck 1983, 45.

¢ V. Guarda, Die Wiederholung. Analysen zur Grundstruktur menschlicher Existenz im Ver-
stindnis Sdren Kierkegaards, Kénigstein 1980, 138.





