
Über die Gottesfrage 
Eine Meditation von Maurice Blondel 

Albert Raffelt, Freiburg im Brsg. 

Für den unermüdlichen Vermittler 
Blondeis in Deutschland 
Robert Scherer 

Im Jahre 1925 machte die nur kurzfristig erscheinende französische phi- 
losophische Zeitschrift Philosophies1, die u.a. von dem marxistischen 
Philosophen Henri Lefebvre herausgegeben wurde, der auch einmal ein 
Schüler Maurice Blondels gewesen ist2, eine Enquete über die Gottes- 
frage. Den kurzen Text, den Maurice Blondel trotz Bedenken - die dort 
auch angesprochen sind - beisteuerte, beurteilte sein enger Freund, der 
Abbe Joannes Wehrle, folgendermaßen: •Die sehr kurzen Seiten gehö- 
ren zu den schönsten und stärksten, die Sie geschrieben haben. Sie ha- 
ben in eine wunderbar komprimierte Form den vollen Gehalt von L 'Ac- 
tion und mehr noch eingeschlossen." Der Folgesatz ist trotz seiner bibli- 
schen Anspielung außerhalb des Kontexts eines verständnisvoll-freund- 
schaftlichen Briefwechsels etwas zweifelhaft: •Es sind Ferkel, die Ihnen 
diese Perle abverlangt haben. Hoffen wir, daß sie anderen dienen wird." 
Aber er zeigt die zugrundeliegenden Bedenken, die schon in einem vor- 
angehenden Brief Wehries zum Ausdruck kamen3. Der Text Blondels 
spricht selbst das Problem an, über Gott in einem Kontext der Beliebig- 
keit zu reden. Er zeigt aber auch - und dies verstärkt sich in der Durch- 
führung, daß der Kontext aufgegeben sein kann. 

In diesem Rahmen ist der Text der Meditation ein Beispiel für die Fä- 
higkeit Blondels, trotz seiner eigenen positiven und integralen Katholizi- 
tät (die aber eben kein •Integralismus" ist), die Situation des Nichtglau- 
benden reflektieren zu können. Dies war ja die Absicht seines Erst- und 
Hauptwerks gewesen, der Dissertation L'Action*. Und in seinen Refle- 

1 Vgl. Philosophies Nr. 5-6 (1925), der Text Blondels ist wiederabgedruckt in: M. Blondel/ 
J. Wehrle: Correspondance, Hg. Henri de Lubac. Bd. 2. Paris 1969, 600-602. 
2 Vgl. die etwas süffisanten Bemerkungen in: H. Lefebvre, La somme et le reste, 2 Bde. 
Paris 1959. 
3 Vgl. M. Blondel/J. Wehrle, Correspondance. Bd. 2, 599-600. 
4 L'Action. Essai d'une critique de la vie et d'une science de la pratique. Paris 1893, dt.: Die 
Aktion/Übers. R. Scherer. Freiburg/München 1965; für die - bei diesem Werk mögliche - 
geistliche Lektüre empfiehlt sich die kleine Auswahl von Peter Henrici unter dem Titel: 
M. Blondel, Logik der Tat. Einsiedeln 21987. 



Albert Raffelt 32 

xionen über die Ausrichtung seines Lebens nach Abschluß dieser Ar- 
beit, die er seinem geistlichen Berater, dem Abbe Bieil, vortrug5, wird 
deutlich, daß er hierin seine Lebensaufgabe sieht und ihr zufolge auf 
den für ihn naheliegenden Wunsch, Priester zu werden, verzichtet: •es 
wird eine Lehre benötigt, die die jungen Leute zu fesseln vermag und sie 
notwendig der Kirche entgegenführt, eine Lehre, deren inneres mensch- 
liches Gewicht dem der Lehren unserer Gegner gleichkommt und die im 
Besitz dieser rationalen Kraft ihnen unendlich überlegen wäre, weil ja 
ihre ganze Tucht darin bestünde, die Seelen auf den Weg zur totalen 
Wahrheit des Katholizismus zu setzen... Ich versuche eine laikale Apo- 
logetik..."6 

Blondel ist dabei einen Weg des Glückens wie des Scheiterns, des Ge- 
lingens wie der Behinderung gegangen. Vielfältige persönliche positive 
Begegnungen, auch Konversionen ergaben sich; respektvolles Verständ- 
nis auch von Philosophen, die eine völlig andere Position adaptiert hat- 
ten; die Modernismuskrise mit ihren Vorläufern7 zwingt Blondel zu Aus- 
einandersetzungen und Abgrenzungen, läßt ihn die leidvolle Erfahrung 
der Indizierung der von ihm mitgetragenen und zum Gutteil mitge- 
schriebenen Jahrgänge der Annales de philosophie chretienne machen 
und hemmt letztlich seinen Elan wesentlich. Nach der Auflösung der 
Annales dauert es jedenfalls mehr als zehn Jahre bis wir bei Blondel im 
weiteren Sinne theologische Texte wie den unten übersetzten finden, 
und erst zu Beginn der dreißiger Jahre - mit der Diskussion um die 
christliche Philosophie - publiziert er zu dem Gebiet wieder größere Ar- 
beiten, das er für seine Lebensaufgabe ansah. 

Die Texte Blondeis aus der Folgezeit sind daher vielfach auch für 
•Blondelianer" mühselig zu lesen; sie haben leicht einen gewissen wei- 
hevollen Ton, der durch die Erdhaftigkeit - man kann auch sagen 
Schwerfälligkeit - seines Stils (er hat etwas •Germanisches", wenig von 
französischer clarte) noch verstärkt wird. 

Der Text auf die Umfrage der Philosophies zeigt, daß aber auch dem 
über Sechzigjährigen, durch viele Krisen gebeutelten Blondel noch nicht 
die Unmittelbarkeit der Problemstellung und auch der Sprache (der 
Übersetzung möge man die noch vorhandenen ungelenken Wendungen 
verzeihen) verlorengegangen sind. 

5 Ausschnittsweise abgedruckt in: M. Blonde], Carnets intimes. Bd. 1. Paris 1961, 545-558; 
dt.: Tagebuch vor Gott/Übers. H. U. von Balthasar, Einsiedeln 1964, 571-588. 
6 Carnets intimes, S. 552/Tagebuch..., 582. 
' Dazu jetzt auch A. E. van Hoof, Die Innenseite des Modernismusstreits. Die persönliche 
Erfahrung M. Blondeis - mehr als bloße Geschichte? In: Stimmen der Zeit 207 (1989) 
667-676, der vor allem die dem Modernismus vorangehende scholastische Kritik an Blon- 
del betrachtet. 



Gottesfrage 33 

Inhaltlich ist es für einen Kenner der Blondeischen Schriften natür- 
lich nicht überraschend. Aber ist es nicht doch schön, einen •orthodo- 
xen" Autor zu finden, der die Situation des Atheisten auch in dessen po- 
sitiver Motivation formulieren kann, der sagen kann, daß es •schwierig 
und mühselig" sein kann, •kein Atheist zu sein"? Die differenzierte Be- 
trachtung des realisierenden Tuns und der verschiedenen Stufen der Er- 
kenntnis ermöglicht solche Unterscheidungen8. Seit Karl Rahner - oder 
auch durch das Zweite Vatikanische Konzil oder durch beide9 - sind sie 
uns geläufig geworden. Daß Blondel die Frage des Heils des Nichtchri- 
sten darüber hinaus tiefer durchdacht hat und schon zu Beginn des Jahr- 
hunderts Gedanken entwickelt hat, die an Karl Rahners Theologou- 
menon vom •anonymen Christen" erinnern, klingt hier an und sei nur 
nebenbei erwähnt10. Aber auch der erste Teil, die eher lockere Begrün- 
dung der These, daß es in einem gewissen Sinn überhaupt keinen Athe- 
isten geben könne, steckt voller Tiefsinn. Sie deutet eine ganze Anthro- 
pologie und Erkenntnismetaphysik an. 

Der Text verlangt nicht unbedingt nach einem Kommentar. Auch 
nach über sechzig Jahren hat er seine Frische bewahrt (was übrigens 
auch für Blondels L Action gilt, nicht aber für sein unter schweren Be- 
dingungen geschaffenes - seine Blindheit zwang ihn dazu, die umfang- 
reichen Texte zu diktieren -, ehrfurchtgebietendes, aber nicht mehr 
•mitreißendes" Spätwerk). Vielleicht kann er noch über das Tagebuch 
hinaus, das im allgemeinen als das Beispiel Blondelscher Spiritualität 
gilt, aber durch das Erbe der klassischen französischen Spiritualität der 
Ecole frangaise und ihrer Nachfolger (besonders in dem nicht einfach zu 
vermittelnden Betonen des Opfer-Gedankens) wie durch eine gewisse 

8 Zum Erkenntnisproblem bei Blondel vgl. J. Reiter, Geist und Buchstabe. Blondels Ver- 
ständnis konkret-lebendigen Erkennens. In: Theologie und Philosophie 64 (1989) 222-236. 
Die weiteren Beiträge von P. Henrici, U. Hommes, X. Tilliette und H. Verweyen bieten 
wohl die beste kurze Einführung in Blondels Denken in deutscher Sprache; gleichzeitig 
zeigen sie verschiedene hermeneutische Zugangsweisen. Als grundlegender philosophi- 
scher Kommentar (vgl. im gleichen Heft auch meine Literaturübersicht •Blondel deutsch" 
237-251) sei A. van Hoof, Die Vollendung des Menschen. Freiburg 1983 (FThSt 124) ge- 
nannt. 
9 Vgl. K. Rahner, Vergessene Anstöße dogmatischer Art des II. Vatikanischen Konzils. In: 
Schriften zur Theologie 16. Zürich 1984. 131-142, bes. 132 mit der persönlichen Reminis- 
zenz: •Als ich vor 50 Jahren Theologie studierte, war es eine uns jungen Theologen vorge- 
tragene Lehre, die nicht bezweifelt werden durfte, daß ein positiver Atheismus auf längere 
Zeit in einem Menschen nicht ohne seine persönliche schwere Schuld existieren könne...". 
Vgl. jetzt die ursprüngliche Vortragsfassung in: Freiburger Akademiearbeit 1979-1989 
D. Bader, Hg. München 1989. 
10 Vgl. die Texte in dem Briefwechsel mit J. Wehrle, Bd. 1, 276 f. und das Kapitel •Un 
guerre amicale de religion" in dem von R. Marie herausgegebenen Band Au caeur de la 
crise moderniste. Paris 1960, 255-296, an dem noch F. Mourret beteiligt war. 



Albert Raffelt 34 

Skrupulosität des Autors belastet ist (schließlich ist es ein Text der 
Selbstbesinnung vor Gott und keine Anrede nach draußen11), die geistli- 
che Grundhaltung Blondels gewinnend darstellen. 

Blondeis Text 

Auf Ihre drängenden Fragen, deren außergewöhnlich verschiedenartige 
Punkte Ungläubige wie Gläubige ermuntern - oder auch in Verlegenheit 
bringen mögen -, zögere ich zu antworten. Man empfindet Scham, auf- 
richtig seine ehrlichen Überzeugungen zu bekennen und auf dem Markt- 
platz zwischen einem Feuerschlucker und der schönen Fatma, die rei- 
zende Abenteuer verheißt, von Gott zu reden. Schließlich hat aber auch 
der heilige Paulus auf dem Areopag12 vor einem weniger geneigten Au- 
ditorium gesprochen. Und da es unter Ihren Lesern mehrere Dionysioi13 

geben mag, kann auch ein katholischer Philosoph, ohne ein Apostel zu 
sein, seinem starken und vielfachen Widerstreben Gewalt antun, um 
sein Zeugnis den offenen Geistern zuzutragen. Ich habe übrigens - als 
schlichter Fachphilosoph begierig nach formaler Strenge - nur alte para- 
doxale Wendungen anzubieten. 

Ich glaube also, daß es keine Atheisten gibt und daß es in einem radi- 
kalen Sinne keine geben kann. Aber um so mehr geht es darum, zu be- 
greifen, was es heißt, •an Gott zu glauben"14 oder •Gott zu glauben"15. 

Es gibt keinen Atheisten. Tatsächlich denkt und handelt man nur als 
Mensch, wenn man sich nicht klar und einfach dem Gegebenen unter- 
wirft, wenn man begreift, daß die Dinge anders sein sollten oder sein 
müßten, als sie sind, wenn man sie infolgedessen als zerstört und wie- 
derhergestellt voraussetzt16, wenn man ständig eine andere Wirklichkeit 

11 •...wenn jemand auf diese Zeilen stößt, so schließe er das Heft", schreibt Blondel in den 
Carnets 12/ Tagebuch 28. Der bedeutende Blondel-Exeget und Religionsphilosoph H. Du- 
mery hat in seinem Buch Raison et religion dans la philosophic de faction. Paris 1963. 637, 
Anm. 89, auf diese Indiskretion der Veröffentlichung hingewiesen, aber auch sehr schön 
den positiven Gehalt der Tagebücher herausgearbeitet. Er ist aber nur über eine Umset- 
zung zu gewinnen. Vgl. auch meinen Versuch: Spiritualität und Philosophie. Freiburg 1978 
(FThSt 110), 1. Teil. 
12 Vgl. Apg 17, 16-34. 
13 Vgl. Apg 17, 34: •Einige Männer schlössen sich ihm an und kamen zum Glauben; unter 
ihnen war auch Dionysios..." 
14 •croire ä Dieu". 
15 •croire en Dieu". 
16 Die etwas rätselhafte Formulierung spielt wohl auf die Problematik von Fall und Erlö- 
sung an. Vgl. als anthropologische Parallele z. B. Pascals Gedanken vom •entthronten Kö- 
nig", etwa in den Pensees das Fragment Laf. 116, Br. 398: •Gerade all dieses Elend beweist 



Gottesfrage 35 

als das Wirkliche substituiert. Dies ist das menschliche Faktum par ex- 
cellence, universal und unvermeidlich. Aber dieses ständig ausgeübte 
Vermögen, die positiven Gegebenheiten zu verschlingen, zu beherrschen 
und zu verändern, drückt vorgängig zu jeder Reflexion und jeder Erklä- 
rung eine angeborene und unzerstörbare Zustimmung aus, die Bejahung 
eines •Darüber-hinaus": diese Bejahung erscheint von den ersten Spu- 
ren der Prähistorie an, und sie überlebt alle gelehrten Negationen. Man 
kann sich gründlich über den Sinn und Gehalt dieses Faktums täuschen. 
Aber setzen wir voraus, daß dieses geheimnisvolle Darüber-hinaus sich 
durch eine plötzliche und vollständige Offenbarung manifestierte, so 
könnten wir uns gewiß gezwungen sehen, unsere Illusionen und Irrtü- 
mer zu bekennen: Ergo erravimus! Aber wir könnten nicht vorgeben, 
daß wir gar nichts davon gewußt hätten: non ignoravimus. Und in die- 
sem Sinne gibt es auf dem Grund des Bewußtseins eine •allen bekannte 
Sprache" und ein inneres Urteilsprinzip. 

Von diesem •innerlichen Darüber-hinaus" kann ich mein Denken und 
mein Tun.nicht befreien; kann ich es wenigstens für bloß hierin einge- 
schlossen und festgelegt halten? Nein. Es ist so vollständig der notwen- 
dige Stützpunkt, der allein mir erlaubt, die Welt zu erkennen und zu ver- 
wandeln, daß es unmöglich ist, daß ich es nicht absolut bejahe: Ich kann 
es auch nicht auf mein Denken zurückführen (anstatt mein Denken auf 
es zurückzuführen), wie ich mich selbst nicht erheben kann, indem ich 
mir unter die Arme greife. Ich weiß also aus vernünftiger Überzeugung 
wie aus rationalem Beweis, daß es ist und nicht nicht sein kann. Und es 
handelt sich nicht nur um fragmentarische und verspätete Argumente, 
um nachträgliche und austauschbare Beweise: Es handelt sich um die 
ganze Bewegung meines Lebens, alle Bedingungen meines Bewußtseins 
und alle Schlüsse meiner Erfahrung, um alle streng überwachten 
Schritte meiner Reflexion, um das ganze technische System meines ko- 
härentesten Denkens. Man muß nicht mehr sagen. Diese Gewißheit 
gründet sich nicht nur auf die Gesamtheit meiner Erkenntnisse und mei- 
nes Trachtens sondern auch auf die Universalität der Objekte, die sich 
meinem Geist auferlegen und meinen Willen anstacheln. Ich hätte nicht 
einmal Wahrnehmung, Sehnen oder Wollen von was auch immer an Im- 
manentem und Partiellem, wenn ich nicht (in einer vielleicht anonymen 
oder pseudonymen, aber wirksamen Weise) die stillschweigende Beja- 
hung, die geheime und aktive Gegenwart dieses Transzendenten ein- 

seine Größe. Das ist das Elend eines großen Herrn. Das Elend eines entthronten Königs"; 
ein anderes Beispiel findet sich bei Kardinal J. H. Newman: Apologia pro vita sua. Mainz 
o.J. 278 f. 



Albert Raffelt 36 

schlösse, das ich Gott nenne. Diese Überzeugung ist - hinsichtlich ihrer 
Kraft, Tiefe und Vortrefflichkeit - einfacher, wesentlicher und wertvol- 
ler als irgendeine andere, weil keine andere wirklich erklärbar, real und 
möglich wäre ohne sie und weil alle anderen, die sich tatsächlich un- 
sichtbar auf sie stützen, sie noch mehr begründen. Aber damit ist noch 
nicht genug gesagt: Weil alle anderen nicht sein könnten und weil sie al- 
lein notwendig und konkret ist. 

Um den zugleich vitalen, rationellen und umfassenden Charakter die- 
ser Gewißheit (die sich nicht auf eine spekulative oder isolierte Behaup- 
tung beschränkt und die alle Vermögen des Seins umfaßt) zu kennzeich- 
nen, greift man spontan auf den so reichen und warmen Begriff der 
Gläubigkeit zurück. Man •glaubt an Gott". Und gerade dadurch - wie 
wir gleich sehen werden - kann man glauben, man glaube nicht an Gott. 

Es gibt aber jene, die wirklich Gott nicht glauben11. Was heißt es aber, 
•Gott zu glauben"? - Die spekulative Arbeit der Vernunft zielt darauf, 
die Negation und die Mißverständnisse unentschuldbar zu machen18. 
Sie stimuliert, präzisiert und reinigt. Sie übersetzt das unüberwindliche 
Bedürfnis des Geistes, daß sich immer überschreitet und jedesmal De- 
mentis gibt, wenn es positiv zu sagen sucht, was Gott ist. Aber sie erfüllt 
nicht das Denken; sie liefert nicht den lebendigen Gott. Sie benutzt da- 
her vor allem den Weg der Elimination und ist wahrer, wenn sie erklärt, 
was Gott nicht ist, als wenn sie sagt, was er ist. Sie kann nur noch die 
heilsamen Reinigungen vorausahnen, vorbereiten und rechtfertigen: die 
Nacht der Sinne und des Verstandes, die Bekehrung des Willens, die 

Demut der reinen religiösen Erwartung: All das ist eminent vernünftig. 
Aber die Vernunft gibt nicht vor, das göttliche Geheimnis zu verletzen. 
Wenn der menschliche Geist in sich seine unverletzliche Abgeschieden- 
heit trägt, sollte dann der Geist Gottes nicht auch sein Geheimis haben? 
Es gibt daher keinen •Glauben an Gott" als dort, wo man ohne meta- 
physische, magische oder abergläubische Anmaßung praktisch aner- 
kennt, daß man ihn nur erreichen kann, wenn er sich ausliefert und daß 
man ihn nicht für sich haben kann, ohne zunächst für ihn zu sein. Es 
heißt, die tiefe Bewegung des Denkens aufzuhalten und zu pervertieren, 
wenn man sich an das hält, was Pascal •den Gott der Gelehrten und Phi- 

17 •Et il y en a qui reellement ne croient pas en Dieu". 
18 Blondel spielt hier wohl auf Rom 1,20 an: •Denn Gottes unsichtbares Wesen... wird seit 
der Schöpfung der Welt an seinen Werken mit der Vernunft wahrgenommen, so daß sie 
keine Entschuldigung haben", eine Stelle, die für seine •Immanenzapologetik" zentral ist, 
nach der der •immanente", autonome und folgerichtige Selbstvollzug der menschlichen 
Existenz auf die Übergabe an Gott hinzielt. 



Gottesfrage 37 

losophen"19 genannt hat. Was er damit anprangert und verschmäht, ist 
dieses Idol, aus dem man ein simples Erkenntnisobjekt macht, ohne das 
ursprüngliche und souveräne Tun des lebendigen Gottes in den Bezie- 
hungen, die uns mit ihm einen, zurückzubehalten. In ihm nur ein ab- 
straktes Erklärungsprinzip zu sehen, einen wie ein ideologisches Spiel- 
zeug aufzulösenden oder wiederherzustellenden Begriff, ein verführba- 
res Vermögen, das heißt in einem tieferen Sinn, ihn zu leugnen. 

Wenn man also sagen kann, daß •es keinen Atheisten gibt", so kann 
man wahrlich auch sagen, daß •es schwierig und mühselig ist, kein 
Atheist zu sein" und daß es mehrere Arten, mehrere Gründe des Atheis- 
mus gibt. 

Es gibt den Atheismus derjenigen, die den inneren Gast nicht zu un- 
terscheiden und zu benennen wissen, das unvermeidliche Licht, •das je- 
den Menschen erleuchtet, der in die Welt kommt"20. In dem Maße aber, 
indem sie nicht •sündigen gegen dieses Licht"21, dienen sie •dem unbe- 
kannten Gott"22. Und das Etikett des Atheisten ist nur ein Etikett. 

Es gibt den Atheismus derjenigen, die dank mangelhafter Gottvorstel- 
lungen, die ihnen übermittelt worden sind, oder wegen des manchmal 
monströsen Mißbrauchs, der mit falschen Gottesbegriffen getrieben 
worden ist, die Idole und den Aberglauben zurückweisen. Und ihr 
Atheismus ist eine unbewußte Ehrung eines erhabeneren Ideals, ein 
Trachten, das unter den Farben des Unfrommen sehr fromm sein kann. 

Es gibt den Atheismus derjenigen, die genug vom wahren Gott ken- 
nen und von ihren Leidenschaften, um nicht zu wollen, daß er so ist, wie 
er ist23. Und darin liegt eine unbewußte Ehrung dem gegenüber, den sie 
hassen, indem sie ihn zu leugnen glauben. 

Aber selbst bei denen, die seiner stärker gewiß sind als ihrer selbst 
und alles Übrigen, und die überzeugt sind, daß in dem Maße, in dem 
man ihn verkennt, die ganze Zivilisation vom Ruin und vom Verderben 
bedroht ist, - wieviel bleibt selbst bei ihnen ständig zu tun, um den Vor- 
wurf zu vermeiden: •Unter euch ist einer, den ihr nicht kennt!"24 Der 

19 Vgl. B. Pascal: Memoral: •Gott Abrahams, Gott Isaaks, Gott Jakobs; nicht der Philo- 
sophen und Gelehrten". (CEuwes completes/tä. Louis Lafuma. Paris 1963, 618 = Frag- 
ment Laf. 913.) 
20 Joh 1,9. 
21 Vielleicht Anspielung auf Joh 3,19: •...die Menschen liebten die Finsternis mehr als das 
Licht, denn ihre Werke waren böse". 
22 Vgl. Apg 17,23. 
23 Auch das ist ein pascalianischer Gedanke. Vgl. das große Fragment über die Wette (Br. 
233/Laf. 418; in meiner Übers, in Spiritualität und Philosophie den § 14: •Aber lernen Sie 
wenigstens, daß Ihre Unfähigkeit zu glauben ... Von Ihren Leidenschaften herrührt ..."). 
24 Vgl. Joh 1,26. 



Albert Raffelt 38 

Argwohn, die Einwände, die Zweifel, die Feindlichkeit gegen Gott er- 
wachsen zum großen Teil aus falschen Vorstellungen, die man sich von 
ihm macht, und aus dem Ignorieren der •Frohen Botschaft", die so viele 
selbst von denen, die sich einbilden, sie zu kennen und anzunehmen, 
nicht in ihrer Bedeutung verwirklichen. •Der Gott Abrahams", von dem 
Pascal spricht, ist das geheimnisvolle und gute Sein, das sich in der Na- 
tur und im Gewissen nicht unbezeugt gelassen hat, das sich frei von sei- 
ner unerforschbaren Vollkommenheit mitteilt und dem Menschen - in- 
dem es ihn in die Geheimnisse seines Lebens einführt - zu seiner Gott- 
heit selbst einlädt, ihn aufruft, seine naturgemäße Knechtschaft in eine 
Freundschaft umzuwandeln, in eine wirklich kindliche Adoption. 

Man wird nichts Besseres Finden. Man hat gleich Gutes nicht gefun- 
den. Neulich suchte man - um den moralischen Vorschriften einigen 
Eindruck auf die Gewissen zu geben - •ein Äquivalent für Gott"25. Ich 
glaube nicht, daß Gott zu dem gehört, was man ersetzen kann, nicht zu 
dem, dessen man sich enthalten kann. Und weil Sie bitten, daß man Ih- 
nen •auf einfache Weise das grundlegende Bild" ausdrücke, das man 
sich von Gott macht, so sollten Sie sehen (wenngleich das Wort Bild 
sehr ungeeignet zu sein scheint), wie ich das Wort Christi annehme: 
•Wer mich sieht, sieht den Vater"26. 

25 Gemeint ist der Vorschlag von J. Delvolve, L'efftcacite des docrines morales. In: Bulletin 
de la societe francaise de Philosophie 9 (1909) 193-196, hier 195; dazu M. Blondel   ebd 
213-233. 
26 Vgl. Joh 14,9. 




