Uber die Gottesfrage

Eine Meditation von Maurice Blondel

Albert Raffelt, Freiburg im Brsg.

Fiir den unermiidlichen Vermittler
Blondels in Deutschland
Robert Scherer

Im Jahre 1925 machte die nur kurzfristig erscheinende franzésische phi-
losophische Zeitschrift Philosophies', die u.a. von dem marxistischen
Philosophen Henri Lefebvre herausgegeben wurde, der auch einmal ein
Schiiler Maurice Blondels gewesen ist?, eine Enquéte uiber die Gottes-
frage. Den kurzen Text, den Maurice Blondel trotz Bedenken - die dort
auch angesprochen sind - beisteuerte, beurteilte sein enger Freund, der
Abbé Joannés Wehrlé, folgendermaBen: ,,Die sehr kurzen Seiten gehd-
ren zu den schonsten und stirksten, die Sie geschrieben haben. Sie ha-
ben in eine wunderbar komprimierte Form den vollen Gehalt von L'Ac-
tion und mehr noch eingeschlossen.* Der Folgesatz ist trotz seiner bibli-
schen Anspielung auBerhalb des Kontexts eines verstindnisvoll-freund-
schaftlichen Briefwechsels etwas zweifelhaft: ,,Es sind Ferkel, die Ihnen
diese Perle abverlangt haben. Hoffen wir, daB sie anderen dienen wird.*
Aber er zeigt die zugrundeliegenden Bedenken, die schon in einem vor-
angehenden Brief Wehrlés zum Ausdruck kamen®. Der Text Blondels
spricht selbst das Problem an, iiber Gott in einem Kontext der Beliebig-
keit zu reden. Er zeigt aber auch — und dies verstiirkt sich in der Durch-
filhrung, daB der Kontext aufgegeben sein kann.

In diesem Rahmen ist der Text der Meditation ein Beispiel fiir die Fa-
higkeit Blondels, trotz seiner eigenen positiven und integralen Katholizi-
tdt (die aber eben kein ,,Integralismus* ist), die Situation des Nichtglau-
benden reflektieren zu kénnen. Dies war ja die Absicht seines Erst- und
Hauptwerks gewesen, der Dissertation L’Action®. Und in seinen Refle-

' Vgl. Philosophies Nr. 5-6 (1925), der Text Blondels ist wiederabgedruckt in: M. Blondel/
J. Wehrlé: Correspondance, Hg. Henri de Lubac. Bd. 2. Paris 1969, 600-602.

2Vgl. die etwas siiffisanten Bemerkungen in: H. Lefebvre, La somme et le reste, 2 Bde.
Paris 1959.

3 Vgl. M. Blondel/J. Wehrlé, Correspondance. Bd. 2, 599-600.

4+ I’Action. Essai d'une critique de la vie et d'une science de la pratique. Paris 1893, dt.: Die
Aktion/Ubers. R. Scherer. Freiburg/Miinchen 1965 fiir die - bei diesem Werk mégliche -
geistliche Lektiire empfiehlt sich die kleine Auswahl von Peter Henrici unter dem Titel:
M. Blondel, Logik der Tat. Einsiedeln 21987.



Albert Raffelt 32

xionen iiber die Ausrichtung seines Lebens nach AbschluB3 dieser Ar-
beit, die er seinem geistlichen Berater, dem Abbé Bieil, vortrug®, wird
deutlich, daB3 er hierin seine Lebensaufgabe sieht und ihr zufolge auf
den fiir ihn naheliegenden Wunsch, Priester zu werden, verzichtet: ,es
wird eine Lehre benétigt, die die jungen Leute zu fesseln vermag und sie
notwendig der Kirche entgegenfiihrt, eine Lehre, deren inneres mensch-
liches Gewicht dem der Lehren unserer Gegner gleichkommt und die im
Besitz dieser rationalen Kraft ihnen unendlich iiberlegen wiire, weil ja
ihre ganze Tucht darin bestiinde, die Seelen auf den Weg zur totalen
Wahrheit des Katholizismus zu setzen ... Ich versuche eine laikale Apo-
logetik ...

Blondel ist dabei einen Weg des Gliickens wie des Scheiterns, des Ge-
lingens wie der Behinderung gegangen. Vielfiltige personliche positive
Begegnungen, auch Konversionen ergaben sich; respektvolles Verstind-
nis auch von Philosophen, die eine vdllig andere Position adaptiert hat-
ten; die Modernismuskrise mit ihren Vorldufern’ zwingt Blondel zu Aus-
einandersetzungen und Abgrenzungen, liBt ihn die leidvolle Erfahrung
der Indizierung der von ihm mitgetragenen und zum Gutteil mitge-
schriebenen Jahrginge der Annales de philosophie chrétienne machen
und hemmt letztlich seinen Elan wesentlich. Nach der Auflésung der
Annales dauert es jedenfalls mehr als zehn Jahre bis wir bei Blondel im
weiteren Sinne theologische Texte wie den unten iibersetzten finden,
und erst zu Beginn der dreiBiger Jahre — mit der Diskussion um die
christliche Philosophie - publiziert er zu dem Gebiet wieder groBere Ar-
beiten, das er fiir seine Lebensaufgabe ansah.

Die Texte Blondels aus der Folgezeit sind daher vielfach auch fiir
»Blondelianer” miihselig zu lesen; sie haben leicht einen gewissen wei-
hevollen Ton, der durch die Erdhaftigkeit — man kann auch sagen
Schwerfalligkeit - seines Stils (er hat etwas ,,Germanisches®, wenig von
franzosischer clarté) noch verstiirkt wird.

Der Text auf die Umfrage der Philosophies zeigt, daB aber auch dem
uiber Sechzigjihrigen, durch viele Krisen gebeutelten Blondel noch nicht
die Unmittelbarkeit der Problemstellung und auch der Sprache (der
Ubersetzung mége man die noch vorhandenen ungelenken Wendungen
verzeihen) verlorengegangen sind.

* Ausschnittsweise abgedruckt in: M. Blondel, Carnets intimes. Bd. 1. Paris 1961, 545-558;
dt.: Tagebuch vor Gort/Ubers. H. U. von Balthasar, Einsiedeln 1964, 571-588.

¢ Carnets intimes, S. 552/ Tagebuch..., 582.

7 Dazu jetzt auch A. E. van Hoof, Die Innenseite des Modernismusstreits. Die personliche
Erfahrung M. Blondels — mehr als blofle Geschichte? In: Stimmen der Zeit 207 (1989)
667-676, der vor allem die dem Modernismus vorangehende scholastische Kritik an Blon-
del betrachtet.



Gottesfrage 33

Inhaltlich ist es fiir einen Kenner der Blondelschen Schriften natiir-
lich nicht iiberraschend. Aber ist es nicht doch schon, einen ,,orthodo-
xen® Autor zu finden, der die Situation des Atheisten auch in dessen po-
sitiver Motivation formulieren kann, der sagen kann, da3 es ,,schwierig
und miihselig® sein kann, ,.kein Atheist zu sein“? Die differenzierte Be-
trachtung des realisierenden Tuns und der verschiedenen Stufen der Er-
kenntnis ermoglicht solche Unterscheidungen®. Seit Karl Rahner - oder
auch durch das Zweite Vatikanische Konzil oder durch beide’ - sind sie
uns geldufig geworden. DaB Blondel die Frage des Heils des Nichtchri-
sten dariiber hinaus tiefer durchdacht hat und schon zu Beginn des Jahr-
hunderts Gedanken entwickelt hat, die an Karl Rahners Theologou-
menon vom ,,anonymen Christen* erinnern, klingt hier an und sei nur
nebenbei erwidhnt!®. Aber auch der erste Teil, die eher lockere Begriin-
dung der These, daB es in einem gewissen Sinn iiberhaupt keinen Athe-
isten geben konne, steckt voller Tiefsinn. Sie deutet eine ganze Anthro-
pologie und Erkenntnismetaphysik an.

Der Text verlangt nicht unbedingt nach einem Kommentar. Auch
nach iiber sechzig Jahren hat er seine Frische bewahrt (was tbrigens
auch fiir Blondels L’Action gilt, nicht aber fiir sein unter schweren Be-
dingungen geschaffenes - seine Blindheit zwang ihn dazu, die umfang-
reichen Texte zu diktieren —, ehrfurchtgebietendes, aber nicht mehr
mitreiBendes* Spatwerk). Vielleicht kann er noch iiber das Tagebuch
hinaus, das im allgemeinen als das Beispiel Blondelscher Spiritualitét
gilt, aber durch das Erbe der klassischen franzdsischen Spiritualitét der
Ecole frangaise und ihrer Nachfolger (besonders in dem nicht einfach zu
vermittelnden Betonen des Opfer-Gedankens) wie durch eine gewisse

8 Zum Erkenntnisproblem bei Blondel vgl. J. Reiter, Geist und Buchstabe. Blondels Ver-
stdndnis konkret-lebendigen Erkennens. In: Theologie und Philosophie 64 (1989) 222-236.
Die weiteren Beitriige von P. Henrici, U. Hommes, X. Tilliette und H. Verweyen bieten
wohl die beste kurze Einfiihrung in Blondels Denken in deutscher Sprache; gleichzeitig
zeigen sie verschiedene hermeneutische Zugangsweisen. Als grundlegender philosophi-
scher Kommentar (vgl. im gleichen Heft auch meine Literaturiibersicht ,, Blondel deutsch”
237-251) sei A. van Hoof, Die Vollendung des Menschen. Freiburg 1983 (FThSt 124) ge-
nannt.

9 Vgl. K. Rahner, Vergessene Anstdfie dogmatischer Art des 11. Vatikanischen Konzils. In:
Schriften zur Theologie 16. Zurich 1984. 131-142, bes. 132 mit der personlichen Reminis-
zenz: ,,Als ich vor 50 Jahren Theologie studierte, war es eine uns jungen Theologen vorge-
tragene Lehre, die nicht bezweifelt werden durfte, daB ein positiver Atheismus auf langere
Zeit in einem Menschen nicht ohne seine personliche schwere Schuld existieren kénne...“.
Vgl. jetzt die urspriingliche Vortragsfassung in: Freiburger Akademiearbeit 1979-1989
D. Bader, Hg. Miinchen 1989.

10 Vgl. die Texte in dem Briefwechsel mit J. Wehrlé, Bd. 1, 276f. und das Kapitel ,,Un
guerre amicale de religion” in dem von R. Marlé herausgegebenen Band Au ceeur de la
crise moderniste. Paris 1960, 255-296, an dem noch F. Mourret beteiligt war.



Albert Raffelt 34

Skrupulositit des Autors belastet ist (schlieBlich ist es ein Text der
Selbstbesinnung vor Gott und keine Anrede nach drauBen!?), die geistli-
che Grundhaltung Blondels gewinnend darstellen.

Blondels Text

Auf Thre dringenden Fragen, deren auBBergewdhnlich verschiedenartige
Punkte Ungldubige wie Glaubige ermuntern — oder auch in Verlegenheit
bringen moégen -, zgere ich zu antworten. Man empfindet Scham, auf-
richtig seine ehrlichen Uberzeugungen zu bekennen und auf dem Markt-
platz zwischen einem Feuerschlucker und der schénen Fatma, die rei-
zende Abenteuer verheiBit, von Gott zu reden. SchlieBlich hat aber auch
der heilige Paulus auf dem Areopag'? vor einem weniger geneigten Au-
ditorium gesprochen. Und da es unter Ihren Lesern mehrere Dionysioi'?
geben mag, kann auch ein katholischer Philosoph, ohne ein Apostel zu
sein, seinem starken und vielfachen Widerstreben Gewalt antun, um
sein Zeugnis den offenen Geistern zuzutragen. Ich habe iibrigens — als
schlichter Fachphilosoph begierig nach formaler Strenge - nur alte para-
doxale Wendungen anzubieten.

Ich glaube also, daB es keine Atheisten gibt und daB es in einem radi-
kalen Sinne keine geben kann. Aber um so mehr geht es darum, zu be-
greifen, was es heifit, ,an Gott zu glauben“!* oder ,,Gott zu glauben*!s.

Es gibt keinen Atheisten. Tatsichlich denkt und handelt man nur als
Mensch, wenn man sich nicht klar und einfach dem Gegebenen unter-
wirft, wenn man begreift, daBl die Dinge anders sein sollten oder sein
miifiten, als sie sind, wenn man sie infolgedessen als zerstort und wie-
derhergestellt voraussetzt'®, wenn man stindig eine andere Wirklichkeit

' ,...wenn jemand auf diese Zeilen st68t, so schlieBe er das Heft*, schreibt Blondel in den
Carnets 12/ Tagebuch 28. Der bedeutende Blondel-Exeget und Religionsphilosoph H. Du-
méry hat in seinem Buch Raison et religion dans la philosophie de I'action. Paris 1963. 637,
Anm. 89, auf diese Indiskretion der Verdffentlichung hingewiesen, aber auch sehr schén
den positiven Gehalt der Tagebiicher herausgearbeitet. Er ist aber nur {iber eine Umset-
zung zu gewinnen. Vgl. auch meinen Versuch: Spiritualitit und Philosophie. Freiburg 1978
(FThSt 110), 1. Teil.

2 Vgl. Apg 17, 16-34.

"> Vgl. Apg 17, 34: ,Einige Manner schiossen sich ihm an und kamen zum Glauben; unter
thnen war auch Dionysios...“

14 _croire & Dieu®.

15 croire en Dien®.

16 Die etwas ritselhafte Formulierung spielt wohl auf die Problematik von Fall und Erl6-
sung an. Vgl. als anthropologische Parallele z. B. Pascals Gedanken vom ,.eatthronten K-
nig", etwa in den Pensées das Fragment Laf. 116, Br. 398: , Gerade all dieses Elend beweist



Gottesfrage 35

als das Wirkliche substituiert. Dies ist das menschliche Faktum par ex-
cellence, universal und unvermeidlich. Aber dieses stindig ausgeiibte
Vermdgen, die positiven Gegebenheiten zu verschlingen, zu beherrschen
und zu veridndern, driickt vorgingig zu jeder Reflexion und jeder Erkla-
rung eine angeborene und unzerstérbare Zustimmung aus, die Bejahung
eines ,, Dariiber-hinaus“: diese Bejahung erscheint von den ersten Spu-
ren der Prihistorie an, und sie iiberlebt alle gelehrten Negationen. Man
kann sich griindlich iiber den Sinn und Gehalt dieses Faktums tduschen.
Aber setzen wir voraus, daB dieses geheimnisvolle Dariiber-hinaus sich
durch eine plétzliche und vollstindige Offenbarung manifestierte, so
konnten wir uns gewiB gezwungen sehen, unsere Illusionen und Irrtii-
mer zu bekennen: Ergo erravimus! Aber wir konnten nicht vorgeben,
daB wir gar nichts davon gewuBt hitten: non ignoravimus. Und in die-
sem Sinne gibt es auf dem Grund des BewuBtseins eine ,,allen bekannte
Sprache und ein inneres Urteilsprinzip.

Von diesem ,innerlichen Dariiber-hinaus* kann ich mein Denken und
mein Tun.nicht befreien; kann ich es wenigstens fiir bloB hierin einge-
schlossen und festgelegt halten? Nein. Es ist so vollstindig der notwen-
dige Stiitzpunkt, der allein mir erlaubt, die Welt zu erkennen und zu ver-
wandeln, daB es unmoglich ist, daB ich es nicht absolut bejahe: Ich kann
es auch nicht auf mein Denken zuriickfithren (anstatt mein Denken auf
es zuriickzufiihren), wie ich mich selbst nicht erheben kann, indem ich
mir unter die Arme greife. Ich weill also aus verniinftiger Uberzeugung
wie aus rationalem Beweis, daB es ist und nicht nicht sein kann. Und es
handelt sich nicht nur um fragmentarische und verspéitete Argumente,
um nachtrigliche und austauschbare Beweise: Es handelt sich um die
ganze Bewegung meines Lebens, alle Bedingungen meines BewuBtseins
und alle Schliisse meiner Erfahrung, um alle streng iiberwachten
Schritte meiner Reflexion, um das ganze technische System meines ko-
hirentesten Denkens. Man muB nicht mehr sagen. Diese Gewillheit
griindet sich nicht nur auf die Gesamtheit meiner Erkenntnisse und mei-
nes Trachtens sondern auch auf die Universalitit der Objekte, die sich
meinem Geist auferlegen und meinen Willen anstacheln. Ich hitte nicht
einmal Wahrnehmung, Sehnen oder Wollen von was auch immer an Im-
manentem und Partiellem, wenn ich nicht (in einer vielleicht anonymen
oder pseudonymen, aber wirksamen Weise) die stillschweigende Beja-
hung, die geheime und aktive Gegenwart dieses Transzendenten ein-

seine GroBe. Das ist das Elend eines groBen Herrn. Das Elend eines entthronten Konigs*;
ein anderes Beispiel findet sich bei Kardinal J. H. Newman: 4pologia pro vita sua. Mainz
0.J. 2781



Albert Raffelt 36

schlosse, das ich Gott nenne. Diese Uberzeugung ist - hinsichtlich ihrer
Kraft, Tiefe und Vortrefflichkeit — einfacher, wesentlicher und wertvol-
ler als irgendeine andere, weil keine andere wirklich erklarbar, real und
moglich wire ohne sie und weil alle anderen, die sich tatsidchlich un-
sichtbar auf sie stiitzen, sie noch mehr begriinden. Aber damit ist noch
nicht genug gesagt: Weil alle anderen nicht sein kénnten und weil sie al-
lein notwendig und konkret ist.

Um den zugleich vitalen, rationellen und umfassenden Charakter die-
ser Gewiftheit (die sich nicht auf eine spekulative oder isolierte Behaup-
tung beschrinkt und die alle Vermdgen des Seins umfaft) zu kennzeich-
nen, greift man spontan auf den so reichen und warmen Begriff der
Gliubigkeit zuriick. Man ,,glaubt an Gott“. Und gerade dadurch — wie
wir gleich sehen werden ~ kann man glauben, man glaube nicht an Gott.

Es gibt aber jene, die wirklich Gott nicht glauben'’. Was heillt es aber,
»Gott zu glauben“? — Die spekulative Arbeit der Vernunft zielt darauf,
die Negation und die MiBverstindnisse unentschuldbar zu machen'®.
Sie stimuliert, prézisiert und reinigt. Sie tibersetzt das uniiberwindliche
Bedirfnis des Geistes, dal sich immer iberschreitet und jedesmal De-
mentis gibt, wenn es positiv zu sagen sucht, was Gott ist. Aber sie erfiillt
nicht das Denken; sie liefert nicht den lebendigen Gott. Sie benutzt da-
her vor allem den Weg der Elimination und ist wahrer, wenn sie erklirt,
was Gott nicht ist, als wenn sie sagt, was er ist. Sie kann nur noch die
heilsamen Reinigungen vorausahnen, vorbereiten und rechtfertigen: die
Nacht der Sinne und des Verstandes, die Bekehrung des Willens, die
Demut der reinen religiésen Erwartung: All das ist eminent verniinftig.
Aber die Vernunft gibt nicht vor, das géttliche Geheimnis zu verletzen.
Wenn der menschliche Geist in sich seine unverletzliche Abgeschieden-
heit trégt, sollte dann der Geist Gottes nicht auch sein Geheimis haben?
Es gibt daher keinen ,,Glauben an Gott“ als dort, wo man ohne meta-
physische, magische oder abergldubische AnmaBung praktisch aner-
kennt, daB man ihn nur erreichen kann, wenn er sich ausliefert und daf
man ihn nicht fiir sich haben kann, ohne zunichst fiir ihn zu sein. Es
heiBt, die tiefe Bewegung des Denkens aufzuhalten und zu pervertieren,
wenn man sich an das halt, was Pascal ,,den Gott der Gelehrten und Phi-

7 JEt il y en a qui réellement ne croient pas en Dieu®.

'8 Blondel spiell hier wohl auf Rom 1,20 an: ,,Denn Gottes unsichtbares Wesen ... wird seit
der Schopfung der Well an seinen Werken mit der Vernunft wahrgenommen, so daB sie
keine Enischuldigung haben, eine Stelle, die fiir seine ,,Immanenzapologetik* zenlral ist,
nach der der ,,immanente“, autonome und folgerichtige Selbstvollzug der menschlichen
Existenz auf die Ubergabe an Gott hinziell.



Gottesfrage 37

losophen“!? genannt hat. Was er damit anprangert und verschmiht, ist
dieses Idol, aus dem man ein simples Erkenntnisobjekt macht, ohne das
urspriingliche und souverine Tun des lebendigen Gottes in den Bezie-
hungen, die uns mit ihm einen, zuriickzubehalten. In ihm nur ein ab-
straktes Erklarungsprinzip zu sehen, einen wie ein ideologisches Spiel-
zeug aufzuldsenden oder wiederherzustellenden Begriff, ein verfiihrba-
res Vermogen, das heifit in einem tieferen Sinn, ihn zu leugnen.

Wenn man also sagen kann, daB ,es keinen Atheisten gibt*, so kann
man wahrlich auch sagen, daB ,es schwierig und miihselig ist, kein
Atheist zu sein® und daB es mehrere Arten, mehrere Griinde des Atheis-
mus gibt.

Es gibt den Atheismus derjenigen, die den inneren Gast nicht zu un-
terscheiden und zu benennen wissen, das unvermeidliche Licht, ,das je-
den Menschen erleuchtet, der in die Welt kommt*?°. In dem MaBe aber,
indem sie nicht ,,siindigen gegen dieses Licht“?, dienen sie ,,dem unbe-
kannten Gott“?2. Und das Etikett des Atheisten ist nur ein Etikett.

Es gibt den Atheismus derjenigen, die dank mangelhafter Gottvorstel-
lungen, die ihnen iibermittelt worden sind, oder wegen des manchmal
monstrosen MiBbrauchs, der mit falschen Gottesbegriffen getrieben
worden ist, die Idole und den Aberglauben zuriickweisen. Und ihr
Atheismus ist eine unbewuBte Ehrung eines erhabeneren ldeals, ein
Trachten, das unter den Farben des Unfrommen sehr fromm sein kann.

Es gibt den Atheismus derjenigen, die genug vom wahren Gott ken-
nen und von ihren Leidenschaften, um nicht zu wollen, dal er so ist, wie
er ist?3, Und darin liegt eine unbewuBte Ehrung dem gegeniiber, den sie
hassen, indem sie ihn zu leugnen glauben.

Aber selbst bei denen, die seiner stirker gewill sind als ihrer selbst
und alles Ubrigen, und die iiberzeugt sind, daBB in dem MaBe, in dem
man ihn verkennt, die ganze Zivilisation vom Ruin und vom Verderben
bedroht ist, — wieviel bleibt selbst bei ihnen stindig zu tun, um den Vor-
wurf zu vermeiden: ,,Unter euch ist einer, den ihr nicht kennt!“** Der

19 Vgl. B. Pascal: Mémoral: ,,Gott Abrahams, Gott Isaaks, Gott Jakobs; nicht der Philo-
sophen und Gelehrten®. (Euvres complétes/ed. Louis Lafuma. Paris 1963, 618 = Frag-
ment Laf. 913))

2 Joh 1,9.

21 Vielleicht Anspielung auf Joh 3,19: ,,...die Menschen liebten die Finsternis mehr als das
Licht, denn ihre Werke waren bose®.

2 Vgl Apg 17,23.

23 Auch das ist ein pascalianischer Gedanke. Vgl. das grof8e Fragment tiber die Wette (Br.
233/Laf. 418; in meiner Ubers. in Spiritualitit und Philosophie den § 14: , Aber lernen Sie
wenigstens, daB Thre Unfdhigkeit zu glauben ... Von Thren Leidenschaften herrithrt ...).
2 vgl. Joh 1,26.



Albert Raffelt 38

Argwohn, die Einwinde, die Zweifel, die Feindlichkeit gegen Gott er-
wachsen zum groflen Teil aus falschen Vorstellungen, die man sich von
ihm macht, und aus dem Ignorieren der ,,Frohen Botschaft“, die so viele
selbst von denen, die sich einbilden, sie zu kennen und anzunehmen,
nicht in ihrer Bedeutung verwirklichen. ,,.Der Gott Abrahams*, von dem
Pascal spricht, ist das geheimnisvolle und gute Sein, das sich in der Na-
tur und im Gewissen nicht unbezeugt gelassen hat, das sich frei von sei-
ner unerforschbaren Vollkommenheit mitteilt und dem Menschen - in-
dem es ihn in die Geheimnisse seines Lebens einfithrt — zu seiner Gott-
heit selbst einlddt, ihn aufruft, seine naturgemiBe Knechtschaft in eine
Freundschaft umzuwandeln, in eine wirklich kindliche Adoption.

Man wird nichts Besseres finden. Man hat gleich Gutes nicht gefun-
den. Neulich suchte man - um den moralischen Vorschriften einigen
Eindruck auf die Gewissen zu geben - ,,ein Aquivalent fiir Gott“?, Ich
glaube nicht, da Gott zu dem gehért, was man ersetzen kann, nicht zu
dem, dessen man sich enthalten kann. Und weil Sie bitten, daB man Th-
nen ,,auf einfache Weise das grundlegende Bild* ausdriicke, das man
sich von Gott macht, so sollten Sie sehen (wenngleich das Wort Bild
sehr ungeeignet zu sein scheint), wie ich das Wort Christi annehme:
»Wer mich sieht, sieht den Vater*2s.

¥ Gemeint ist der Vorschlag von I. Delvolvé, L'efficacité des docrines morales. In: Bulletin
de la société frangaise de philosophie 9 (1909) 193196, hier 195; dazu M. Blondel, ebd.
213-233.

2 Vgl. Joh 14,9.





