
Josef Sudbrack 42 

sen. Wollten die Anhänger beider Sichten zu streiten anfangen, dann 
würde Simone sie wohl wehmütig-fassungslos anschauen und etwa sa- 
gen: Gar nichts habt ihr verstanden. Letzte Erschöpfung und klarste 
Gnade schließen einander doch nicht aus, sondern ein! •Man muß da- 
hin gelangen, im Leiden, das Nichts und Leere ist, eine noch vollere 
Wirklichkeit zu finden."10 

Ich weiß nicht, ob es anderen auch so geht, aber mir macht es auf 
diese Nachricht hin wieder mehr Freude, kat-holisch zu sein, zwar nicht 
die Glut, aber doch die Weite des Glaubens dieser Heiligen teilen zu 
dürfen. Und solche Freuden braucht der Mensch. 

1 Christliche Mystik (s.Anm. 1) 469. 

Von der Macht, die mehr ist als sie selbst 
Josef Sudbrack, München 

Der seltsame Titel folgender Überlegungen1 gründet im Biographischen. 
Nur auf diesem Hintergrund kann sein Anliegen verstanden werden. 

Erfahrung von Ohnmacht 

Während des großen Krieges 1939 bis 1945 ist mir das Furchtbare einer 
Macht, die einen selbst zur Ohnmacht •verdammt", also zum ohne- 
•Macht"-Sein gegenüber ihren Drohungen, so erdrückend bewußt ge- 
worden, daß ich aus reinem Instinkt heraus am liebsten •Anarchist" 
wäre - auch das kann man als •Ohne Macht" übersetzen. 

Es war in Metz, nicht weit von meiner Heimatstadt Trier entfernt; 
noch einige Jahre vorher hatte ich als Gast bei einem Schwimmwett- 
kampf meine Heimatstadt dort voll Begeisterung vertreten. Aber jetzt, 
Ende 1943, war die Umgebung ein Kriegsschauplatz, und ich war ein 
Feind, ein deutscher Infanterist, von der Schulbank aus mit 17/18 Jah- 

1 In etwas anderer Form wurden folgende Gedanken auf dem Engadiner Kollegium, Sep- 
tember 1989, in Sankt Moritz vorgetragen. 



Macht und Ohnmacht 43 

ren eingezogen und jetzt auf der Flucht vom Kanal über Paris bis hier- 
her, nahe der deutschen Grenze. Die uns verfolgenden Amerikaner wa- 
ren von erdrückender Übermacht. Zudem hatte mich mein Elternhaus 
gegen die nationalsozialistische Ideologie zur Genüge geimpft, so daß 
mir nie nach Heldentum zumute war. Man hätte damals auch blind sein 
müssen, um nicht zu wissen: Alles ist aus! Wenn ich eine Gelegenheit 
gefunden hätte, wäre ich desertiert. Aber ich hatte Angst; Angst vor 
Macht in beiden Richtungen. 

Angst vor den Nazis. Eines Tages mußten wir auf einem Schießstand 
uralte, italienische Vorkriegskarabiner einschießen (es war das •letzte" 
Aufgebot an Waffen). Wir hörten ganz in der Nähe Gewehrsalven. Auf 
die Frage, was das sei, kam die läppisch hingeworfene Antwort: •Da 
werden Vaterlandsverräter, usw. erschossen." Das war die eine Macht, 
die Angst einjagte. 

Die andere •Macht" war ebenso furchtbar. Wenig später wurden wir 
in eines der Forts verlegt, die die Preußen nach dem gewonnenen Krieg 
von 1870/71 gegen die Franzosen errichtet hatten. Alle wußten: Es geht 
um Tod und Leben. So blickte ich dort einmal ganz kurz durch eine 
Schieß-Luke auf einen amerikanischen Sherman-Panzer, der aus etwa 
30 Meter Distanz mit seinem Geschütz unsere Stellung abtastete, um auf 
die geringste Bewegung hin loszuschießen. Wir waren praktisch wehrlos. 
Nur die dicken Betonmauern schützten. Aber auch da erwartete man, 
daß amerikanische Bomber einmal das Fort aus der Luft ohne eigenes 
Blutvergießen dem Erdboden gleichmachen würden, um den Wider- 
stand zu brechen. 

Damals schlichen wir uns mit schwerem Gepäck (Granatwerfer, als 
einzige noch brauchbare •schwere" Geschütze trugen wir in Einzelteilen 
auf dem Rücken) bei •Nacht und Nebel" zu diesem Fort hin. Hin und 
wieder krachte es - wir kannten das und warfen uns geschickt zu Boden. 
Wäre den Amerikanern unser Lärm aufgefallen, dann hätte ein Feuer- 
überfall uns wohl ein Ende bereitet. Ich hatte furchtbare Angst vor ei- 
nem solchen Feuerüberfall oder einer verirrten Granate, doch besonders 
vor dem künftigen Geschick in dieser schrecklichen Todesfalle. 

Vier Tage darauf wurde ich schwer verwundet; meine Kameraden 
gratulierten mir dazu. Nach zwei Tagen Wartezeit konnte ich zurück- 
transportiert werden. Was aus meinen Kameraden im Fort geworden ist, 
weiß ich nicht. Ich hörte später, die Amerikaner hätten das Fort dem 
Erdboden gleichgemacht. Ich habe immer noch Angst, dem genauer 
nachzugehen. 

Vielleicht wird verständlich, daß ich instinktiv eigentlich •Anarchist" 
sein möchte, zumindest ein radikaler Pazifist gegen alles, was mit 



Josef Sudbrack 44 

•Macht" zu tun hat; ja... möchte, denn meine rationale Einsicht, mein 
historisches Wissen und - je tiefer ich mich auf mich selbst besinne - 
auch mein menschliches Fühlen wissen es anders. 

Macht gegen Ohnmacht - Ohnmacht gegen Macht 

•Macht verdirbt den Charakter", heißt ein bekanntes Sprichwort. Jacob 
Burckhart hat die dahinterliegende Erfahrung bitter ausgesprochen: 
•Alle Macht ist böse!"2 Konrad Adenauer meinte in einem Brief an 
Theodor Heuss etwas zynisch das Gleiche: •Sie wissen, daß ich Politik 
für ein notwendiges Übel halte und daß ich der Auffassung bin, die in- 
tensive Beschäftigung mit ihr trägt nicht sehr zur inneren Hebung des 
Menschen bei."3 Sein späterer Nachfolger im Bundeskanzleramt Willy 
Brandt, hat dies in seiner Abschiedsrede von 1987 gelassener glossiert. 
•Es mag sein, daß Macht den Charakter verderben kann, aber Ohn- 
macht meinem Eindruck nach nicht minder."4 

Auch die demoralisierende Wirkung der Ohnmacht habe ich in mei- 
ner Soldatenzeit nur zu deutlich erfahren. In der Ohnmacht, der •Nicht- 
Macht", dem Ausgeliefertsein an die Mächtigen, wird wohl fast jeder 
schnell zum feigen Mitläufer und steht in der Gefahr, seine •Oh- 
machts"-, Minderwertigkeits-Komplexe an anderen, noch Ohnmächtige- 
ren abzureagieren. Man müßte schon ein Heiliger sein oder ein Ma- 
hatma Gandhi, um dem zu entgehen. Aber selbst von Gandhi weiß man, 
wie herrschaftlich er mit seiner eigenen Familie umging. 

Man hält solchen Überlegungen über die gefährliche Übermacht der 
Macht oft entgegen: Aber es gibt doch eine gute Macht! Ja, sicher gibt 
es auch eine Macht zum Guten und aus dem Guten heraus. Aber schon 
Th. W. Adorno hat einmal geschrieben: •Die schlimmsten Verbrechen 
werden mit gutem Gewissen begangen!" Die Geschichte des Christen- 
tums - Kreuzzüge, Inquisition, Hexenverbrennungen, Glaubenskämpfe 
usw. - liefert ein erschütterndes Beispiel für den sarkastischen Satz des 
Frankfurter Philosophen. Ähnliches gilt allen Religionen, auch dem 
sanften Buddhismus, wie wir bei den religiösen Verfolgungen gegen die 
Tamilen auf Sri Lanka erfahren haben. 

2J. Burckhard,   Weltgeschichtliche Betrachtungen. In:  Gesammelte  Werke 4. Darmstadt 
1956. 
3 Aus der Besprechung des Briefwechsels von K. Adenauer und T. Heuss. In: NZZt 203 
(1989) 93. 
4 Aus den Tageszeitungen. 



Macht und Ohnmacht 45 

Wir haben alle schon einmal erlebt, wie hart, wie grausam, wie mäch- 
tig im schlimmen Sinn des Wortes auch selbst ein Insistieren auf der 
Wahrheit sein kann. Die augenblickliche kirchliche Situation - katho- 
lisch wie evangelisch - zeigt es. Da steht z. B. innerhalb der Sexualmoral 
auf der einen Seite eine mit scholastischer Prinzipien-Klarheit dedu- 
zierte Wahrheit. Und auf der anderen Seite steht die menschliche Tra- 
gik. Beispielhaft hat sich der Moraltheologe Bernhard Häring5 damit 
auseinandergesetzt - eine Art Patriarch unter seinen Kollegen von unan- 
greifbarer christlicher, katholischer Integrität. In einem Brief an Papst 
Johannes Paul II. zitiert er einen Ausspruch von Professor Carlo Caf- 
fara: •Demnach kümmert sich der Mensch, der sich auf die ethische 
Ebene erhoben hat, nicht im geringsten oder letztlich um die möglichen 
Folgen, die geschichtlichen Ergebnisse seines Handelns. Er ist über ein 
solches Kalkül erhaben." Die Wahrheit - es geht um ehelichen Verkehr 
im Zusammenhang mit der viel diskutierten und mißverstandenen Enzy- 
klika •Humanae vitae" - wird in abstrakter Klarheit hingestellt und da- 
mit jede mögliche Anfrage aus konkreten Situationen heraus, jede Hu- 
manität niedergeschlagen. Auch aus der •reinen Wahrheit", wie wir 
Menschen sie kennen, kann •böse Macht" ausbrechen. 

Dagegen stellt Häring Liebe und Verständnis, Gewissen und Barm- 
herzigkeit. Dasjenige, was der Epheserbrief meint, wenn er schreibt: 
Man müsse •die Wahrheit in Liebe festhalten, pflegen, tun", wird bei 
ihm zum Leitfaden. Ich erinnere mich, wie bei einem Kolloquium ein 
Arzt in überzeugender Menschlichkeit über die Frage sprach: Muß man 
einem Krebskranken die •Wahrheit" ins Gesicht sagen? Oder kann 
nicht die •nackte Wahrheilt" zum Fallbeil der Guillotine werden? 
Nackte Wahrheit kann töten. 

Und Entsprechendes gilt auch für die •nackte Macht". Auf dieser 
Ebene allein läßt sich das Dilemma von Macht gegen Ohnmacht, Miß- 
brauch der Macht gegen Pervertierung in die Ohnmacht nicht lösen. 

Wahrheit und Liebe 

Über einen der großen Humanisten unserer Zeit, über Schalom Ben- 
Chorin, schrieb das Freitags-Magazin der Frankfurter Allgemeinen6: 
•Auch darin wurde ihm Buber zum Vorbild, der meinte, der Glaube al- 
lein führe zur Bigotterie, der Humor allein zum Zynismus, aber Glaube 

1 Vgl. die Besprechung in: GuL 62 (1989) 399f. 
' Magazin der FAZ, 21.7. 1989, 16 a. 



Josef Sudbrack 46 

und Humor zusammen ergäben jene Mischung, mit der man im Leben 
bestehen könne." 

Auf unsere Frage übertragen: Wahrheit für sich allein wird brutal; 
Liebe, die auf Wahrheit verzichtet, wird sentimental; erst zusammen 
werden beide menschlich. Und ebenso: Macht ohne Barmherzigkeit 
wird zur Tyrannei; Barmherzigkeit ohne Macht kann nichts ausrichten; 
beides gehört zusammen. Solche humane Weisheiten besagen in diffe- 
renzierter Sprachphilosophie ausgedrückt: Die letzte Wahrheit / Weis- 
heit läßt sich niemals auf einen logisch eindeutigen Begriff bringen. 

Ein Großer der •philosophischen Mystik", der moselländische Kardi- 
nal Nikolaus von Kues hat in einer faszinierend modernen Weise vor 
500 Jahren das ausgesprochen, was damit gemeint ist: •Das Einsehbare, 
das die Einsicht erkennt, sättigt sie nicht, noch sättigt das Einsehbare, 
das sie gar nicht kennt, sondern das Einsehbare, das sie als so sehr ein- 
sehbar erkennt, daß es niemals völlig eingesehen werden kann."7 Zwi- 
schen Wahrheit - also der totalen Einsicht - oder Macht - also dem ein- 
deutigen Kräfteverhältnis - und der humanen Wirklichkeit muß eine 
Differenz ein Raum bleiben, in der bzw. in dem man - wie der Volks- 
mund meint - auch einmal alle Fünfe gerade sein lassen kann. Nikolaus 
von Kues beschreibt dies vom Geheimnis her. Es geht weder im logi- 
schen Verständnis auf, noch versinkt es in ein irrationales Chaos, son- 
dern steht gleichsam darüber, Logik und A-Logik, Helligkeit und Dun- 
kelheit, Macht und Machtlosigkeit zu einer höheren Einheit verbindend. 
•Nur das Geheimnis tröstet", heißt ein großartiger Buchtitel des elsässi- 
schen Pfarrers Karl Pfleger8. 

Wie human dies ist, zeigen Schalom Ben Chorin und Martin Buber, 
die auf die Symbiose von Glauben und Humor verweisen, was allein 
den dogmatischen Glauben an eine Wahrheit liebenswürdig und 
menschlich macht. G. K. Chesterton hat es ähnlich ausgedrückt, als er 
meinte, daß der Humor die natürliche Grundlage der Demut sei. Im La- 
chen über sich und die eigenen Angelegenheiten erfährt man sich als 
•nicht-Herr", als •nicht-machtvoll"; und erst damit besteht man die Si- 
tuation - nicht weil man sie beherrscht, sondern weil man von einer Per- 
spektive weiß, in der die kleinen menschlichen Angelegenheiten und 
Unvollkommenheiten geborgen sind. Man möge zur Illustration die al- 
penländischen Barock- oder Rokoko-Kirchen vor Augen haben. In ih- 
nen wird der Triumph der Wahrheit von kindlichen Putten, die ihr aus- 
gelassenes Spiel treiben, begleitet. Ohne sie wäre der barocke Triumph 

7 Nikolaus von Kues, De visione Dei, 16. 
8 K. Pfleger, Nur das Geheimnis tröstet, Frankfurt 1957. 



Macht und Ohnmacht 

der Wahrheit unerträglich; ohne sie würde die Macht zur Tyrannei; 
ohne Humor wird der Glaube zur Bigotterie, meint Martin Buber und 
erzählt in den Geschichten der Chassidim den Humor von Menschen, 
die in einer unbeirrbaren Wahrheitsüberzeugung leben. Tewjes, des 
Milchmanns, Song9 •Wenn ich einmal reich war'..." illustriert dies. 

Macht ohne entsprechende warme Menschlichkeit ist schlimm; sie 
hält die Wahrheit in der Hand wie eine Keule, um alles, was ihr entge- 
gensteht, totzuschlagen. 

Monotheismus als politisches Problem 

Das Mißtrauen gegen eine Monopolstellung der •Macht" ist eine an- 
thropologische Basishaltung. 1935 veröffentlichte der Exeget Erik Peter- 
son seinen berühmten Traktat: •Der Monotheismus als politisches Pro- 
blem"10. In verschlüsselter Gelehrsamkeit übt er darin eine vernichtende 
Kritik am Nationalsozialismus und auch an •jeder politischen Theolo- 
gie' ..., die die christliche Verkündigung zur Rechtfertigung einer politi- 
schen Situation mißbraucht." Auch der Nationalsozialismus rechtfer- 
tigte seine Macht, seine Rassenideologie mit metaphysischen Gründen: 
•Gott-gegeben" oder •vom Schicksal dazu ausersehen" usw. Nach dem 
Zusammenbruch des Nationalsozialismus wurde Petersons Buch im Zu- 
sammenhang mit der sogenannten •Politischen Theologie" von J. Molt- 
mann und J. B. Metz gerade auch im evangelischen Raum eifrig disku- 
tiert11. (Peterson wurde als evangelischer Professor für neutestamentli- 
che Exegese von Bonn katholisch.) 

Es ging um die Frage: Kann man aus der absoluten Sicherheit des 
christlichen Glaubens, aus seiner Wahrheit, Handlungsmaximen für die 
politische Praxis, also für den Umgang mit der Macht, deduzieren? 

In einer boshaften Satire greift Peterson eine altchristliche Mönchsle- 
gende auf und läßt in einer Traumvision eine himmlische Erscheinung 
theologisieren: •Wir haben die große Kluftrdie zwischen Himmel und 
Erde war, zuschütten lassen. Jahrhunderte haben wir gebraucht, um die- 
sen größten aller Fortschritte zu erreichen. Jetzt ist das Verkehrshinder- 
nis beseitigt!" Man kann aus der ewigen Wahrheit Gottes gradlinig 
menschliche Wahrheiten deduzieren! Die irdische Macht ist eins gewor- 
den mit der Macht Gottes. Da schreit der Träumer auf: •Und Satan, der 

Lied aus der Operette Fidler on the Roof. 
»Hier zitiert nach: Theologische Traktate, München 1951, 105.229.97-100, 101 f. 
1 Vgl. die Aufsatzsammlung. 



Josef Sudbrack 48 

sich in einen Engel des Lichtes, ja in den Sohn Gottes verstellt hatte, 
entwich, und sein Blendwerk zerrann und sein Ort wurde offenbar." Pe- 
terson denunziert jede ungebrochene Ableitung von politischem Han- 
deln, von Machtausübung aus der Wahrheit des Glaubens heraus als sa- 
tanisch. Es ist verständlich, daß seine These - gerade weil sie prote- 
stierte gegen unhinterfragbare Macht - im Streit um die Gültigkeit einer 
politischen Theologie eifrig diskutiert wurde. 

Das historische Material für seine These nahm Peterson aus der Ent- 
wicklung des Christentums zur konstantinischen Staatskirche. Über den 
großen Origenes und viele andere schmiedet er eine Ideenkette bis zu 
Eusebius von Cäsarea und Orosius, die eine regelrechte •Augustus- 
Theologie" entwickelten. •Der Tag, an dem er im Triumph in Rom ein- 
zieht und zum erstenmal die Tore des Janus-Tempels schließt (weil 
Friede ist), zum erstenmal auch als Augustus begrüßt wird, ist der Tag 
von Epiphanie, der Tag an dem Christus erschienen ist. ...Orosius 
schließt daraus, daß die Ankunft des Augustus in Rom eine geheimnis- 
volle Hindeutung auf die Ankunft Christi enthält... Die Einheit des Im- 
perium Romanum und die Einheit Gottes (sind) miteinander verbun- 
den." Orosius setzt Politik und Religion in eins: •ad Christianos et Ro- 
manos Romanus et Christianus accedo." 

Orosius wie Eusebius vertraten die arianische Häresie, also einen Mo- 
notheismus ohne den •dreifaltigen Gott". Dies wird nun für Peterson 
zum theologischen Schibboleth, zum Unterscheidungskriterium: •Im 
Grunde war diese Fragestellung (des Orosius) schon längst innerlich 
überholt worden, und zwar durch die Entwicklung der christlichen 
Theologie selbst. Denn war es richtig, im christlichen Glauben nur den 
Monotheismus zu sehen?" In der Theologie des Eusebius und des Oro- 
sius •kommt der letzte politische Sinn des Arianismus unverhüllt zum 
Ausdruck. Der Monotheismus ist eine politische Forderung, ein Stück 
der Reichspolitik. In dem Augenblick, in dem der Begriff der göttlichen 
Monarchie, der nur die Widerspiegelung der irdischen Monarchie im 
Imperium Romanum war, in einen Gegensatz zum christlichen Trinitäts- 
dogma trat, mußte der Streit um dieses Dogma zugleich zu einem emi- 
nent politischen Kampf werden." 

Unverschlüsselt mit anderen Worten: Die Gefahr eines radikalen Mo- 
notheismus, dem Kirche oft genug zum Opfer gefallen ist und dessen 
Auswirkungen wir im radikalen Islam erleben, wird in der christlichen 
Dogmatik durch den Glauben an den dreieinen Gott gebannt: Die 
Wahrheit, die dogmatisch gleichsam durch den menschgewordenen Lo- 
gos Gottes vertreten wird, wird zum tyrannischen Irrtum, wenn nicht ne- 
ben ihr das göttliche Pneuma steht, der Geist, der •weht wo er will". Er 



Macht und Ohnmacht 49 

vertritt in Gott die •Liebe", mit der nach Paulus allein die Wahrheit ge- 
halten werden darf. Und beide ruhen in der •arche", dem unauflösli- 
chen und gerade deshalb bergenden ewigen Geheimnis des Anfangs, 
dogmatisch Vater genannt. 

Gottes Heiliger Geist 

Peterson kann zeigen, daß das menschliche Anliegen des unreduzierba- 
ren Nebeneinanders von Macht und Barmherzigkeit, von Wahrheit und 
Liebe aufgehoben ist im vollen christlichen Glauben; und auch dieser 
ist zugleich dogmatisch klar wie alles analytische Begreifen sprengend. 
Die dogmatische Formulierung über den Dreifaltigen Gott mag man- 
chem zu ontologisch-festgelegt erscheinen. Doch sie ist sicherlich sym- 
bolischer Ausdruck oder - wie es Hans Blumenberg12 formuliert - •ab- 
solute Metapher" für eine menschliche Urwahrheit: jedes eindimensio- 
nale Denken über den letzten Lebenssinn, über Gott - sei es rein pan- 
theistisch, rein monotheistisch oder rein atheistisch - und daher auch 
über den Menschen verfehlt die Wirklichkeit, die mit Gott, Mensch, 
Sinn des Lebens gemeint ist. 

Walter J. Hollenweger, der in England dozierende reformierte Theo- 
loge aus der Schweiz kann sogar an Hand moderner Rechtsgeschichte 
aufzeigen13: •Zur Entstehung des modernen Rechtsstaats haben deren 
Erbauer Steine aus der Trinitätslehre geholt. Geteilte Macht, nicht abso- 
lute Macht, ist die Macht des dreieinigen Gottes. Es ist nicht von unge- 
fähr, daß auf dem Boden des Christentums (und nur auf diesem!) die 
Idee der Gewaltentrennung im Staat entstand. So wie Gott sich in seiner 
Dreieinigkeit durch sich selbst relativiert, so begrenzt der moderne Staat 
in der Gewaltentrennung seine Macht durch sich selbst... Absolute Ge- 
walt im Staat ist Tyrannei. Absolute Gewalt Gottes ist Heidentum. Hans 
Marti, ein Schweizer Jurist, bezeichnet daher die Gewaltenteilung im 
Staate als säkularisierte Trinität'... Für mich ist... die Trinitätslehre ein 
Denkmal archetypischer Zusammenhänge, ein archaisches Dokument, 
das uns fortwährend an unsere Bedingtheit erinnert, ein Grenzstein an 
der Grenze kaum beantwortbarer Fragen, die wir - eben weil wir sie 
nicht beantworten können - als unbeantwortete offenhalten müssen." 

Hollenweger ist intensiv in der pentakostalen und charismatischen 
Ausformung des Christentums engagiert, also in einer Weise christlicher 

12 H. Blumenberg in seiner grundlegenden Arbeit: Paradigmen zu einer Metaphorologie. In: 
Archiv für Begriffsgeschichte 6, Bonn 1960, 7-142. 
13 V. J. Hollenweger, Geist und Materie, Interkulturelle Theologie 3, München 1988, 328 f. 



Josef Sudbrack 50 

Existenz, die dem Wirken des Heiligen Geistes weitaus größeren Raum 
zumißt, als es in der Entwicklung des westlichen Christentums geschah. 
Es genügt, ostkirchliche Gebete und Biographien aufzuschlagen, um zu 
erfahren, was unserem westlichen Christentum fehlt und was die Ostkir- 
che in ihrer Geist-Theologie bewahrte: Das ist die Wärme; das ist der 
Erfahrungsreichtum der Liturgie; das ist die Offenheit für anderes, die 
man in aller strengen Orthodoxie pflegt; das ist eine hierarchische Ord- 
nung, die sich nicht zu Legalismus und Juridismus verhärtet. Unsere 
große westliche Theologie ist glücklicherweise unterwegs zur Erkennt- 
nis, daß sie unter der •Geist-Abwesenheit" leidet. 

Man spricht von einem Christ-Monismus, oder, wie Hans Urs von 
Balthasar zur kirchlichen Dogmatik Karl Barths schrieb, von einer 
•christologischen Engführung". Das meint in Weiterführung unserer 
Überlegungen: Die Glaubensbewegungen entwickeln sich auf rationa- 
len, vernunftgemäßen Linien. Diese verlieren über der Eindeutigkeit des 
Offenbarungswortes, des fleischgewordenen Wortes Gottes, die Weite 
des Geistes, •der weht und wirkt, wo er will" - auch im Nicht-Christen, 
auch im Atheisten, in allem Sehnen und Wollen der Menschen. 

Am schönsten zeigt sich die Weite des Spektrums in der ostkirchli- 
chen Liturgie. Alles, was menschlich erfreuen kann, ist mithineingenom- 
men in die Feier vor Gott: Gesang, Geruch, Geschmack und vor allem 
das betende Anschauen der Ikonen. Es ist hier nicht der Raum, darauf 
im einzelnen einzugehen, und auch nicht der Platz, nun auch Kritik am 
ostkirchlichen Christentum zu üben. Hier ist wichtig, die eigenen Defi- 
zite zu erkennen und zu spüren, daß ein Nachholbedarf unserer westli- 
chen Kirchen besteht; sei es, weil das Verharren beim nackten Wort, - 
sola scriptura - zu einer reinen •Theologenkirche" führt, sei es weil die 
juridische Auslegung der Tradition zum formalen Bestimmen der Hier- 
archie führt - infallibilitas ex cathedra. Die eng verwandten Defizite 
springen ins Auge. Es geht dabei nicht um ein •Nein" zur eigenen Tradi- 
tion, sondern um ein •und", das •und" des Heiligen Geistes. 

Wiederum übertragen auf unser Problem von der Macht: Christentum 
glaubt, daß Gottes, des Vaters Macht welthaft-konkret geworden ist in 
seinem Sohn Jesus Christus - aber das stimmt nur insoweit, wie auch die 
Wirklichkeit von Gottes Geist im Glauben steht: Gottes Geist, der dem 
Christentum die Verfügbarkeit über den in Jesus konkret gewordenen 
Gott (in Wort und in Amt) wieder aus den Händen nimmt. Und wenn 
dies letztere fehlt, beginnt - da hat Peterson recht - das Heidentum. 



Macht und Ohnmacht 51 

Der Geist der Liebe 

Ein knappes Gedicht von Reiner Kunze soll eine Konsequenz dieses 
Gottesbildes vor Augen führen. Es heißt (und Kunze legt viel Wert auf 
den Gedicht-Titel)14: 

PFARRHAUS 
(Für Pfarrer W.) 

Wer da bedrängt ist findet 
Mauern, ein 
Dach und 
muß nicht beten 

Als eine Pastorin dieses Gedicht für eine Morgenandacht der Synode 
der Evangelischen Kirche benutzte, erregte sie großen Anstoß. Christa 
Mewes schrieb von der •Ungeheuerlichkeit des Affronts... Läßt sich das 
höchste Gremium der Evangelischen Kirche in Deutschland die Auffor- 
derung zum Nicht-beten-müssen bieten?" 

Doch was besagt das Gedicht anderes als das Jesus-Gleichnis vom 
barmherzigen Samariter, der hilft, ohne nach Konfession zu fragen? als 
das Wirken von Schwester Teresa in Kalkutta, die hilft, ohne bekehren 
zu wollen? als... An vieles aus dem christlichen Raum kann erinnert 
werden. 

Hier möge wiederum der Blick auf die Grundlage christlicher Theolo- 
gie und christlichen Glaubens genügen: Gott läßt sich nicht mit eindi- 
mensionaler, einspuriger Begrifflichkeit festlegen: •Der Geist weht wo 
er will!" Das Dogma des dreieinen Gottes wird - übersetzt in die Le- 
benswirklichkeit - zur Befreiung von eindimensionaler, einspuriger Aus- 
deutung der christlichen Botschaft. 

Das Je-Mehr des wahren Gottes 

Es widerstrebt mir, die Verse Reiner Kunzes nun auszuwalzen zu einem 
Traktat über den Heiligen Geist als Geist der Liebe Gottes. Doch hinge- 
wiesen werden soll auf die mystische Dimension, die - Reiner Kunze 
möge verzeihen - sich in den vier Zeilen mit zwölf Worten ausdrückt: 

14 R. Kunze berichtet darüber in: Süddt. Ztg. 172 (1989) Samstagsbeilage. 



Josef Sudbrack 52 

das Wissen nämlich, daß Gott mehr ist als alles Wissen; die Erfahrung, 
daß Gott mehr ist als alle Erfahrung; der Glaube, daß Gott die Grenzen 
des Glaubens immer schon überschritten hat. 

Meister Eckhart predigte einmal15: 

Denn auch über Gott selbst, soweit er unter diesem Namen, 
ja überhaupt unter einem Namen verhüllt ist, 
muß die Seele hinausschreiten. 

In der Genialität seiner Sprachkraft bringt Eckhart die Basis des christli- 
chen Glaubens, des christlichen Lebens, des christlichen Betens ins 
Wort: Es ist nur dann der wahre Gott, den ich suche und der mir begeg- 
net, wenn in der Begegnung zugleich die Grenzen alles Begreif-, 
Sprech-, Erfahr-baren gesprengt werden. Eckhart drückt damit das Kri- 
terium aller christlichen und damit aller wahren Mystik aus: wo eine 
Gottessuche und -begegnung in eindimensionaler Eindeutigkeit fixiert 
wird - sei es vom Theologen durch Wissen, sei es vom Meister durch Er- 
fahrung -, hat sie sich schon als Irrtum und Trug erwiesen, ist die Got- 
teserfahrung zur Perversion geworden. Das Bekenntnis zum dreieinen 
Gott ist ein glaubensmäßiger Niederschlag dieser mystischen Wahrheit. 

Ein letztes Mal auf den Ausgangspunkt der Überlegungen, auf die 
Macht übertragen: jede eindeutige Fixierung von •Macht" läuft Gefahr, 
etwas hantierbar zu machen, das der menschlichen Verfügbarkeit ent- 
nommen ist; sie läuft Gefahr, sich an die Stelle dessen zu setzen, der ge- 
sagt hat: •Mir ist alle Macht gegeben im Himmel und auf Erden!" 

Aber vielleicht bin ich in meinen Ausführungen auch schon zu weit 
gegangen im Erklären- und Verstehen-wollen von etwas, das man nur 
Gott übergeben kann. Und so möge der Leser noch einmal Kunzes Ge- 
dicht und Meister Eckharts Predigt-Zitat meditieren. In ihnen drückt 
sich etwas von •christlicher Mystik" aus, dasjenige, was die Devise des 
Ignatius von Loyola sagen möchte: •Deus semper maior", Gott ist je- 
größer. 

15 Nach J. Sudbrack/W. Ligges, Das wahre Wort der Ewigkeit wird in der Einsamkeit ge- 
sprochen. Meister Eckharts Seinsmetaphysik und die Erfahrung der Wüste, Würzburg 1989, 
82. 




