
Das Gottes- und Menschenbild im Werk der 
mittelalterlichen Mystikerin Gertrud von Helfta 
Ein Beitrag zur Diskussion •Frau in der Kirche" 

Gertrud Jaron Lewis, Ontario 

Gertrud von Helfta (1256-1301/02), die einzige deutsche Heilige mit 
dem Beinamen •die Große", ist eine der bedeutenden Frauen des 
Klosters Helfta (bei Eisleben in Thüringen). Unter der langjährigen Äb- 
tissin Gertrud von Hackeborn entwickelte sich dieses, dem zisterziensi- 
schen Ritus folgende Benediktinerinnenkloster im 13. Jahrhundert zu ei- 
nem Zentrum der Mystik und der spätmittelalterlichen Kultur. Von den 
drei wichtigen Helftaer Schriftstellerinnen, deren Werke uns teilweise 
erhalten sind, Mechthild von Magdeburg, Mechthild von Hackeborn 
und Gertrud von Helfta, ist Gertrud die jüngste. Ihr lateinisch geschrie- 
benes Werk besteht aus dem Legatus divinae pietatis und den Exercitia 
spiritualia. 

Die folgenden Ausführungen versuchen, durch eine werkimmanente 
Analyse ihre Schriften einen Beitrag zu dem in vielen Aspekten ihrer 
Zeit weit vorauseilenden Gottes- und Menschenbild Gertruds von 
Helfta zu leisten. 

Das metaphorische Gottesbild 

Noch heute vermag ein Blick auf Gertruds reichhaltige Metaphern, 
selbst wenn man deren typische Verankerung in der Bilderwelt des spä- 
ten Mittelalters leicht erkennt, die Lesenden vom poetischen Reiz und 
von der oft herben Schönheit ihrer mystischen Sprache zu überzeugen. 
Eine Stelle aus ihrem Zweiten Buch1 des Legatus mag einleitend als Bei- 
spiel für Gertruds hymnische Prosa dienen. Die Autorin versucht hier, 
ihre Erfahrung der unio mystica in Worten wiederzugeben: 

1 Das umfangreiche Werk, Legatus divinae pietatis, besteht aus fünf Büchern, von denen 
nur das Zweite Buch von Gertrud eigenhändig geschrieben wurde. Die übrigen Bücher 
wurden von ihren Mitschwestern, Gertruds Diktat oder ihren Aufzeichnungen folgend, zu- 
sammengestellt. Das Erste Buch stellt die vita dar, die nach Gertruds Tod von der Redak- 
teurin des Werkes den übrigen Büchern vorangestellt wurde. 



Gertrud Jar on Lewis 54 

O ewiger Sonnenstillstand, sichere Bleibe, Ort der vollauf entzückt, Para- 
dies ewiger Freuden, überflutet von Flüssen unschätzbarer Wonne! Man 
wird angelockt durch das frühlingsgleiche Grünen mannigfaltiger Schön- 
heiten, gestreichelt durch den lieblichen Ton, ja noch lieblicher durch die 
Melodien der Musiker, erfrischt durch den ausströmenden Duft der Ge- 
würze, trunken von der erschlaffenden Süße des inneren Geschmacks, ver- 
wandelt durch die wunderbare Zärtlichkeit der geheimen Umarmungen! 
O dreimal glücklich, viermal selig, und - wenn man so sagen kann - hun- 
dertfach heilig ist, wer sich der Führung deiner Gnade hingibt und sich 
mit unschuldigen Händen, reinem Herzen und sauberen Lippen diesem 
Ort zu nähern verdient. O was man dort sieht, was man hört, was man 
riecht, was man schmeckt und was man fühlt! Aber was vermag meine so 
schwerfällige Zunge schon davon zu stammeln. Obgleich ich, begünstigt 
durch die göttliche Güte - trotz meiner eigenen Fehler und Nachlässigkei- 
ten - dort eintreten durfte, so bin ich doch gleichsam von einer dicken 
Rinde überall umgeben und vermag wahrscheinlich nichts zu begreifen. 
Denn auch wenn man alle Fähigkeit der Engel und Menschen in eine er- 
habene Wissenschaft vereinte, so genügte es dennoch nicht, ein einziges 
Wort zu bilden, das auch nur entfernt die Würde einer solchen außeror- 
dentlich hervorragenden Vortrefflichkeit tastend berühren könnte {Leg. II, 
viii, 5).2 

Der aus Bernhard von Clairvaux übernommene •ewige Sonnenstill- 
stand" bestimmt den feierlichen Ton dieses Passus. Bilder des Fließens 
und des Blühens vereinen sich mit dem bei Gertrud oft erwähnten Wohl- 
geruch angenehmer Gewürze. Hinzu kommt die metaphorische Trun- 
kenheit, die fast formelhafte Beschwörung durch symbolische Zahlen, 
die typischen Superlative. Auch zählt die Verfasserin sämtliche geistli- 
chen Sinne auf, deren Ausdruckskraft jedoch gleichfalls versagt, denn 
die mystische Erfahrung ist unaussprechlich. Nach dem bei Gertrud un- 
gewöhnlichen Bild der sie umgebenden •dicken Schale" ihrer Nachläs- 
sigkeiten, die sie nicht durchbrechen kann, rettet sie sich dann in das 
paulinische Wort, daß weder Engel- noch Menschenzungen eine solch 
ausgezeichnete Vortrefflichkeit auch nur annähernd auszudrücken ver- 
mögen. 

Der ineJjabile-Topos bezieht sich auf die Erfahrung des Göttlichen in 
Gertruds mystischem Erleben, so wie die meisten Bilder in ihrem Werk 
den von vornherein vereitelten Versuch unternehmen, eine Aussage über 
Gott oder über das mystische Verhältnis zwischen Gott und dem Men- 
2 Der zugrundeliegende Text ist die kritische Ausgabe des lateinischen Werkes Gertruds 
von Helfta in der Sources Chretiennes-Serie, Nummern 127, 139, 143, 255, 331. Paris 
1967-1986. Bezugnahme auf Textstellen aus dieser Gesamtausgabe des Werkes, Legatus 
divinae pietatis (= Leg.) und Exercitia spiritualia (= Ex.sp.), werden im Text des Aufsatzes 
zitiert. 



Gertrud von Helft a 55 

sehen zu machen. Das Unsagbare kann eben nur analog und metapho- 
risch angedeutet werden.3 Gertrud schreibt keine systematische Theolo- 
gie. Selbst ihre Darstellung der Dreifaltigkeit, d.h. Gottvater in seiner 
göttlichen Allmacht (Deus Pater - sua divina omnipotentia), Gottsohn als 
die unerforschliche Weisheit (Filius Dei - inscrutabilis sapientia) und der 
Geist Gottes als Güte (Spiritus Sanctus - benignitas ipsius), geschieht im 
Rahmen einer Meditation, in der sie sich Gott vergegenwärtigt, um sich 
für die menschlichen Gebrechen einzusetzen {Leg. IV, xxv, 1,1-11). 

Das in der mittelalterlichen geistlichen Prosa häufig anzutreffende 
weibliche Gottesbild begegnet auch bei Gertrud. Zahlreiche Vergleiche 
schildern Christus als Mutter: Christus in seiner Weisheit handelt wie 
eine weise Mutter {Leg. IV, v, 4,13 ff.), beschützt vor Unheil wie eine 
Mutter {Leg. III, Lxxxiii, 1,4ff.), sorgt vor wie eine Mutter {Leg.V, 
xxvii, 4,8 ff.), liebt wie eine Mutter {Leg. III, Lxxi, 2,2 ff.) und ist sogar 
eifersüchtig wie eine Mutter {Leg.Ill, Lxiii, 1,1 Iff.)4 Das Beispiel des 
eifersüchtigen Gottes, der den Menschen - in diesem Fall Gertrud - für 
sich allein haben will, wird noch an einer anderen Stelle wiederholt. 
(Vgl. Leg. I, xvi, 5,7 ff.). Auch sind die bei Gertrud verwendeten Epit- 
heta für Gott, wie z. B. bonitas, Caritas, dilectio, misericordia, pax, pietas, 
veritas, wie die meisten abstrakten Begriffe im Lateinischen, Feminina, 
woraus sich ergibt, daß in ihrer Prosa von Gott großenteils im Kontext 
weiblicher Vorstellungen die Rede ist. 

Gottes Väterlichkeit und Mütterlichkeit werden in Gertruds Text oft 
in engem Zusammenhang gesehen. In einem ihrer schönsten Bilder 
spricht sie davon, wie der •Herr" sie in seinen väterlichen Schutz nimmt 
und sie wie eine Mutter an der Brust (sicut mater in sinu) verbirgt, damit 
Gertrud während der Überfahrt über das schreckliche Meer vor Gefah- 
ren sicher ist {Leg. V, xxv, 3,6 ff.). Ganz ähnlich findet sich anderswo die 
benignitaspaterna neben dem quasi mater {Leg. IV, xiii, 1,8 f.). Auch das 
im mittelalterlichen Physiologus5 so beliebte Bild des Pelikans, der sich 
mit dem Schnabel die Seite öffnet, um mit seinem väterlichen Herzblut 
seine Jungen zu stillen, steht in diesem Zusammenhang der Vater-Mut- 
terschaft Gottes {Leg. III, xviii, 12,12).6 

3 Vgl. u. a. A. M. Haas, Die Problematik von Sprache und Erfahrung in der deutschen Mystik. 
In: Grundfragen der Mystik. Einsiedeln 1974, 73-104. 
4 Diese Szene erinnert an Parzivals Mutter Herzeloyde, die alles tut, um ihren Sohn bei 
sich zu behalten (Vgl. Wolfram von Eschenbachs Parzival, bes. Strophen 117-126). Ger- 
trud könnte leicht von diesem Epos beeinflußt sein, denn ihre Liebe zu den schönen Kün- 
sten und Literatur wird in ihrer vita (Leg. I, i, 1,16 ff.) beschrieben. 
s Vgl. Wiener Prosafassung XX, 2 ff. 
6 Dieses Beispiel gehört zu dem großen Metaphernkomplex des Deus lactans, der mit dem 
komplexen Herz-Jesu-Thema in Zusammenhang steht, das in Helfta eine große Rolle 



Gertrud Jaron Lewis 56 

Weitere, mehr oder weniger stereotype und im Mittelalter besonders 
beliebte Gottesbilder, wie das der Sonne oder des Lichtes oder der 
große Komplex der Brautmetaphorik sollen hier nur flüchtig gestreift 
werden. In den zahlreichen, der Brautmystik zugehörigen Textstellen 
scheint es dabei in einer Übersetzung von Gertruds Text wichtig, sponsa 
und sponsus als •Gemahlin" und •Gemahl" zu bezeichnen, da es sich 
bei Gertrud weniger um das Bild einer spielerischen Verliebtheit als viel- 
mehr um eine reife innere Verpflichtung dem ehelichen Geliebten ge- 
genüber handelt. Bei den allzu gewohnten Brautmetaphern übrigens er- 
staunt Gertrud den Lesenden oft durch suggestiv-erotische Bilder.7 

Im Werke Gertruds von Helfta sind die Begriffe •Gott" und •Chri- 
stus" weitgehend austauschbar, wobei aber an einigen Stellen bewußt 
ein Unterschied gemacht wird: Christus läßt sie beispielsweise verste- 
hen, daß der Anblick Gottes dem Menschen in seiner Schwachheit uner- 
träglich und erst in der ewigen Seligkeit zugänglich ist {Leg. IV, Liv, 3). 
Andererseits berichtet Gertrud von zwei Höhepunkten ihres mystischen 
Lebens, die beide im Zusammenhang mit der Eucharistie stehen, wo 
Christus sie gleichsam dem Vater vorstellt {Leg. IV, xxviii, 1,4 ff. und IV, 
xxxvi, 2,3 ff.). Gertruds positives Gottesbild veranlaßt sie zu der Fest- 
stellung, daß es der väterlichen Milde Gottes unmöglich ist, dem Men- 
schen nicht Barmherzigkeit zu erzeigen {Leg. III, Lxxii, 3,4f.). In der 
Tat ist Gott allen das, was jeweils ihrem Verlangen oder Vermögen ent- 
spricht: dem einen Mutter, dem anderen Freund oder Gemahl {Leg. IV, 
I, 2). Ein besonders typischer Passus für Gertrud ist ihre Schilderung der 
Dreifaltigkeit im Rahmen einer Szene eines liturgischen Hochfestes im 
himmlischen Hof zu Ehren Mariae, wobei es ihr gelingt, von der Fröh- 
lichkeit des dreifachen Gottes zu sprechen, ohne banal zu werden: 

Die ganze Dreifaltigkeit bricht hervor aus ihrer abgrundtiefen, überflie- 
ßenden, wohlwollenden Freude und, gleichsam von Bewunderung be- 
wegt, singt sie in den hellsten Tönen {Leg. IV, xLviii, 12,25 ff.). 

Gertruds Analogien aus dem menschlichen Bereich kennzeichnet eine 
besondere Würde. Im Unterschied zu den spätgotischen Darstellungen 
Christi in der bildenden Kunst und in der Literatur, ist es im Werke die- 
ser Mystikerin eher der König {Leg. IV, iii, 1,10 u.a.) als der Schmer- 

spielte, und das mit der Vorstellung eines mütterlichen Gottesbildes eng verbunden ist. Es 
soll hier aber nur auf die bereits gründliche Diskussion bei C. W. Bynum, Jesus as Mother, 
Chicago 1982, pb. 1984, 191 ff. verwiesen werden. Und vgl. auch H. Rahner, Grundzüge ei- 
ner Geschichte der Herz-Jesu-Verehrung, ZAM 18 (1943) 61-83. 
7 Vgl. beispielsweise Leg. III, Lxxxvi, 1,15 f.: •ein mehrfach gefaltetes Kleid der Gemahlin 
ist bei den ehelichen Umarmungen ein Hindernis." 



Gertrud von Helfta 57 

zensmann, der im Mittelpunkt steht. Zwar wird der leidende Christus 
keineswegs ignoriert, wie es u.a. die Beispiele der Siebten Geistlichen 
Übung ihrer Exercitia und eine ausführliche Vision der Geißelung des 
Herrn im Legatus (IV, xv, 4) zeigen. Aber im allgemeinen entspricht 
Gertruds Christusbild eher dem romanischen Gerokreuz (10. Jh.) aus 
dem Kölner Dom als dem des Schmerzensmannes gotischer Darstellun- 
gen (z. B. in den Vesperbildern). 

Der menschgewordene Gottessohn sehnt sich nach dem Menschen 
{Leg. IN, v, 4,6ff.), lockt den Menschen mit seiner Liebe, so wie ein 
Fuchs seine Beute anlockt {Leg. Ill, xxi, 1,15). Und er ermutigt den 
Menschen, wie es in einem von Gertruds schönsten Bildern heißt, 

sich wie ein schneller Adler in der Kontemplation des Himmlischen auf 
den seraphischen Schwingen waghalsiger Liebe über sich selbst hinaus zu 
meinem Antlitz hoch hinaufzuschwingen {Leg. III, Lxxiii, 1,16 ff.). 

Auf der Menschheit und Menschlichkeit Christi, wie im 13. Jahrhundert 
üblicherweise gesehen wird, liegt der Hauptakzent. Gertrud zeichnet uns 
einen sympathischen Dominus, der bisweilen liebevoll über die Men- 
schen lächelt oder sich sogar amüsiert {Leg. III, xxx, 12,3 u.a.); sie zeigt 
den Herrn •mit wohlwollender Fröhlichkeit" {Leg. IV, xxiv, 1,14) oder 
•mit liebkosender Heiterkeit" {Leg. IV, xxix, 1,6) oder auch •mit heite- 
rem Gesicht" {Leg. IV, xxxv, 1,11). Christus ist der Freund und Gemahl, 
der sich zärtlich über sie beugt und ihr Kinn liebkosend in die Hand 
nimmt - eine Geste, die motivartig in ihrem Text wiederkehrt {Leg. IV, 
ii, 12,9 und ähnlich Leg. V, i, 15,7f. und V, iii, 1,18; u.a.). Es ist dieser 
geliebte und liebende Gottmensch, der dem Menschen seine Würde und 
hohen Adel verleiht. 

Das Menschenbild Gertruds von Helfta 

Der vergöttlichte Mensch 

Mit ihrem Menschenbild, das sie selbst in ihrem Leben verwirklicht, 
nimmt Gertrud von Helfta eine einzigartige Stellung unter den mittelal- 
terlichen Mystikerinnen ein. Denn Gertrud spricht als selbstbewußte 
christliche Ordensfrau ohne Zugeständnisse an das Patriarchat der Kir- 
che. So schreibt sie beispielsweise das gesamte Werk der Geistlichen 
Übungen, das großenteils aus Betrachtungen und Gebeten besteht, aus 
der weiblichen Perspektive (was sich hauptsächlich in den lateinischen 
femininen grammatikalischen Endungen zeigt). Eine solche frauliche 



Gertrud Jaron Lewis 5 g 

Gebetsweise ist für die Frauen in der Kirche bis heute ungewohnt, weil 
man seit Jahrhunderten unbedenklich von ihnen erwartet, daß sie sich 
beim Beten, sei es bei den Psalmen oder den Meßtexten u. a., in die per- 
sona eines Mannes versetzen. Gleichzeitig frappiert Gertrud durch ihre 
Angewohnheit, Bibelstellen zu ändern, um sich als Frau mit einer Szene 
identifizieren zu können, wie z. B. wenn sie aus dem •verlorenen Sohn" 
die •verlorene Tochter" macht {Ex.sp.1V, 184) oder wenn sie sich als 
das junge Mädchen anstelle des Johannes an der Brust Christi ruhen 
sieht (Leg.Y, xxxii, 2,3). Wie einzigartig ihr ungebeugtes frauliches 
Selbstbewußtsein ist, scheint ihr bisweilen nicht einmal bewußt zu sein. 
Sie gibt weder Erklärungen für ihre fraulich orientierte Schreibweise, 
noch entschuldigt sie sich dafür. Doch wäre es verfehlt, diese unverhehlt 
frauliche Haltung mit einer unberührten Naivität Gertruds gleichzuset- 
zen, die durch ihr ausschließlich im Kloster verbrachtes Leben bedingt 
wäre. Denn wir wissen, daß selbst in Frauenklöstern der Zeit (übrigens 
bis in die jüngste Vergangenheit) die Schwestern sich im Chor einander 
als fratres ansprachen. Gertrud aber, in offenem Widerspruch zu der 
Maskulinität der Kirche, geht in ungebrochenem Selbstbewußtsein ziel- 
sicher ihren fraulichen Weg. Es ist vermutlich diese unbeirrte Weiblich- 
keit, wie sie in Gertruds Schriften zum Ausdruck kommt, die der Grund 
für die zögernde Rezeption ihres Werkes während der letzten 700 Jahre8 

war, und die noch Pierre Doyere9, den Herausgeber und Übersetzer ei- 
nes Teils von Gertruds Werk, zu dem Wort von Gertruds puerilites ver- 
anlaßt. 

Die unvermeidlichen Bescheidenheitsformeln (u.a. Leg. III, xxiii, 1,7) 
finden sich freilich auch bei dieser Autorin, wenn sie sich beispielsweise 
als •Wurm auf dem Sand der Laxheit" {Leg. II, vi, 1,5 f), als •Staub" 
{Leg.U, ix, 2,1) usw. sieht. Doch wird die Tatsache, daß sie als Frau 
auserwählt, zum Schreiben ermahnt und endlich zum Höchsten berufen 
wurde, an keiner Stelle zum Problem. Wenn von Schwäche die Rede ist, 
handelt es sich um die menschliche Gebrechlichkeit {ex humana fragili- 
tate, Leg. IV, vii, 2.2) und nicht um den Topos der weiblichen Schwach- 
heit10, wie wir ihn bei ihren Zeitgenossinnen antreffen. 

8 Vgl. G. J. Lewis, Zur Rezeption des Werkes Gertruds von Helfta. In: Kontroversen, alte 
und neue. (Akten d. VII. Internat. Germanisten-Kongresses 1985). Bd. 6 Göttingen 1986 
3-10. 
9 Dictionnaire de spiritualite, vol. 6, col. 334. 
10 C. W. Bynum (s. Anm. 6) 207, zitiert eine Stelle, wo sich Gertrud als •weak woman" be- 
zeichne. Anscheinend lehnt sie sich hier an die ungenaue französische Übersetzung an, die 
aus dem lateinischen tenera •faiblesse" macht (Leg. III, xv, 2,5f.). 



Gertrud von Helfta 59 

In der folgenden Besprechung relevanter Textstellen ist nun der Be- 
griff Mensch wirklich als Mensch, d.h. Mann und Frau, zu verstehen, 
wobei anzunehmen ist, daß das Bild der Frau für Gertrud im Vorder- 
grund steht, da Gertrud als monastische Frau Zeugnis von ihren eigenen 
Erfahrungen und Einsichten gibt. 

Die unvergleichliche Würde des Menschen bildet den Mittelpunkt ih- 
rer Darlegungen. In zahlreichen Bildern und Vergleichen weist die Au- 
torin immer wieder darauf hin, wie wichtig der einzelne Mensch in den 
Augen Gottes ist: Eine Szene in Legatuslll, v, 1 sieht Gertruden der 
Brust Christi, wo sie in der Haltung des Lieblingsjüngers Johannes ruht 
- ein beliebtes Bild, das in der mittelalterlichen Mystik zum Topos ge- 
worden ist und in der spätmittelalterlichen Kunst zu den zahlreichen 
Christus-Johannes-Darstellungen führte. Gertrud glaubt, sich aus der 
Umarmung lösen zu müssen, damit sie Gott aktiver dienen könne. Aber 
Christus schließt sie erneut in die Arme, denn er kann ohne sie nicht le- 
ben. Er verdeutlicht es ihr mit dem Bild eines amputierten Körperteils: 
hätte es diesen Teil nie gegeben, so vermißte man ihn nicht; aber da 
man ihn zuvor hatte, ist es unmöglich, ihn nicht zu vermissen. Das Bild 
des mystischen Leibes Christi, das in Gertruds Schriften häufig wieder- 
holt wird (und sich meistens auf das corpus mysticum der Kirche bezieht, 
cf. u. a. Leg. III, xvii, 3,13 ff.), betont hier die Unersetzbarkeit des Indivi- 
duums. 

Wenn in Gertruds Menschenbild einerseits die Dichotomie zwischen 
Körper und Seele (cf. u.a. Ex.sp. VI, 612f.) beibehalten und der Körper 
als Gefängnis der Seele {Leg.V, xxix, 1,10 u.a.) verstanden wird, so 
wird andererseits der Mensch dadurch veredelt, daß er dennoch in sei- 
ner Ganzheit das Abbild Gottes darstellt. Eine andere, ähnliche Szene 
mag dies illustrieren: Christus, der sie umarmt, rezitiert die Worte aus 
Genesis 1,26: Ad imaginem quippe Dei factus est homo. Und danach 
heißt es: 

Und somit küßte er ihr die Augen und Ohren, auch den Mund und das 
Herz, die Hände und Füße, und jedesmal wiederholte er mit angenehmen 
Gesang dieselben Worte, womit er in ihrer Seele auf die würdevollste 
Weise das göttliche Bild und Gleichnis erneuerte {Leg. IV, xiv, 7,11-15). 

Diesen Adel und die Vollkommenheit des Seins teilt die ganze Schöp- 
fung mit dem Schöpfer, wie es anderswo heißt {Leg. I, viii, 1,17 u.a.), 
denn für Gertrud ist der Mensch •wunderbar erschaffen und noch wun- 
derbarer erneuert". Die Inkarnation Christi ist die eigentliche raison 
d'etre für Gertruds positives Menschenbild. Durch seine Menschwer- 
dung hat Christus (•in frühlingshafter jugendlicher Schönheit") die 



Gertrud Jaron Lewis 60 

menschliche Natur veredelt und sie würdig gemacht, dem Vater als 
Gabe dargebracht zu werden {Leg. IV, xLi, 1,7-18). 

Die Menschwerdung Christi stellt ein Hauptthema in diesem Werk 
dar. Für Gertrud sind es nicht die menschlichen Zufälligkeiten im Leben 
Jesu, wie Szenen aus seiner Kindheit oder die Passion, welche zentrale 
Beachtung und dadurch menschliches Mitleiden finden. Es ist vielmehr 
der göttliche Mensch, der menschgewordene Gott, der als Mensch die 
Größe Gottes exemplifiziert und gleichzeitig alle Menschen zur Teil- 
nahme an der göttlichen Natur einlädt, den Menschen also buchstäblich 
•vergöttlicht". Gertruds Schriften liefern zahlreiche Beispiele für diesen 
Gedanken, von denen nur einige hier auszuwählen sind: 

An einer der hymnischen Stellen der Exercitia ruft Gertrud zu Chri- 
stus, ihrem Geliebten: •du, der du in meiner Körperlichkeit zur Rechten 
des Vaters sitzt" (Ex.sp. VI, 180). Und in ihrem Zweiten Buch des Lega- 
teszitiert Gertrud das liturgische Wort: •er, der in meinem Leib bei Gott 
ist" (II, xi, 1,10), und ähnlich schreibt sie: •in meinem Fleisch bist du 
Gott und König" (Ex.sp. VI, 106 f.). Oder sie spricht von der •Körper- 
lichkeit von unserer Erde", die Christus angenommen hat, damit er sich 
mit dem Menschen vermählen kann (Ex.sp. III, 103 f.). Die Tatsache, 
daß Christus Mensch wurde, ist für Gertrud auch die Voraussetzung der 
Brautmetaphorik; nur die Menschwerdung des Gottessohnes macht es 
möglich, daß sie sich als Gemahlin Christi verstehen kann.11 In ihrer 
Deutung der Inkarnation geht Gertrud so weit zu behaupten, Christus 
werde durch seine Menschheit geradezu gezwungen, sich der Menschen 
zu erbarmen: 

Denn in meiner der Gottheit verbundenen Menschheit, die mich zwingt, 
in den verschiedenen menschlichen Nöten Mitleid zu haben, finden die 
Erwählten immer einen Fürsprecher (Leg. III, vii, 1,11-13). 

In dieser Fürsprache des Gottmenschen liegt für Gertrud auch die Be- 
gründung für den thematisch sehr wichtigen Gedanken der Wiedergut- 
machung (suppletio), der sich allgemein in der mittelalterlichen geistli- 
chen Prosa nachweisen läßt (Leg. II, v, 4,1-4). 

Die Inkarnation Christi heiligt den Menschen. Die in der Dreifaltig- 
keit Gottes weilende Menschheit (substantia mea) Christi ermöglicht es 
dem Menschen, am göttlichen Wesen zu partizipieren (Leg. II, xi, 1). 
Der Sohn Gottes vergöttlicht den Menschen durch seine bräutliche 
Liebe: •ich gebe dir all meine Heiligkeit, sowohl meiner Gottheit als 
auch meiner Menschheit" (Leg. III, xviii, 1,6-11). Der Mensch, so ant- 

Vgl. Exercitia spiritualia (Sources Chretiennes 127), 208 n.7. 



Gertrud von Helfta 61 

wortet der Herr Gertrud in einem ihrer Dialoge, ist sogar über die Engel 
erhaben {Leg. III, ix, 4,22; u.a.). Und Gertrud betont, daß alle Men- 
schen Nachgeborene des Erstgeborenen Sohnes Gottes sind {Leg. IV, iii, 
7,12-14). 

Gertrud selbst hat diese menschliche Würde voll erkannt und gelebt. 
Ihre souveräne Haltung liegt in dem liturgischen Wort, servire est reg- 
nare- •Dienen bedeutet Herrschen" {Ex.sp. IV, 108 f.) begründet. Darin 
weiß sie sich Christus gleichgestellt, denn sie ist kein Mietling, der sei- 
nem Herrn unterwürfig dient (Leg. II, xiii, 1,11 f.). Und während das 
Mysterium der Inkarnation allen Menschen diese Würde schenkt, ist 
sich Gertrud zudem bewußt, daß sie eine besonders Erwählte ist (vgl. 
Leg. IV, iii, 2,7ff. u.a.). Jeder Mensch, so betont Gertrud, der seinen 
Willen in den Willen Gottes gibt und nichts außer der Ehre Gottes er- 
strebt, kann zu dieser besonderen Erwähltheit gelangen {Leg. IV, xiv, 
5,16 ff.). 

Gertruds innere Gewißheit geht auf das spezifische Ereignis ihrer 
Gottesbegegnung am 27. Januar 1281 zurück, von dem ihr Zweites Buch 
des Legatus Zeugnis gibt. Dieser Text ist ein Hochgesang des Jubels und 
Dankes aus dem •tiefsten Abgrund der Demut" für das engelgleiche Le- 
ben, das sie seit diesem Tag ihrer inneren Umkehr hat leben dürfen. Da- 
mals wurde sich Gertrud der göttlichen Gegenwart in ihrer Seele be- 
wußt, wo Christus gleichsam wie ein Freund mit dem Freund, oder wie 
der Gemahl mit seiner Gemahlin, sich seither mit ihr •vergnügt" {Leg. 
II, xxiii, 5). Ohne jegliches Verdienst ihrerseits, wie sie behauptet, hielt 
diese spürbare Gegenwart Gottes immer - mit einer kurzen geringfügi- 
gen Ausnahme - in ihr an {Leg. II, xxii, 1,13 f.). Die Autorin beruft sich 
in diesem Zusammenhang mehrfach auf das Wort aus Joh 14,23: •Wer 
mich liebt, der wird mein Wort halten; und mein Vater wird ihn lieben, 
und wir werden zu ihm kommen und Wohnung bei ihm nehmen." Und 
in einer für Gertrud typischen paradoxen Formulierung heißt es dazu: je 
unwürdiger sie dieser hohen Auszeichnung ist, desto leuchtender wird 
die Schönheit der göttlichen Güte (ibid. 20-22). 

Durch ihre überzeugte Teilnahme an der Göttlichkeit Christi und das 
ausgeprägte Bewußtsein ihrer Erwähltheit erklärt sich Gertruds fürstli- 
che Haltung, wie es in dem von ihr vielfach benutzten höfischen Voka- 
bular zum Ausdruck kommt. Diejenige, die das Bett des Königs teilt, 
muß Königin genannt werden {Leg. III, viii, 1,30f.). Christus, der Kai- 
ser, hat sie zu seiner Kaiserin gemacht {Leg. IV, ii, 15,12f.). Christus er- 
wartet die Befehle seiner Domina regina {Leg. III, xxxiii, 1,3f. u.a.). Bei 
aller Demut zeigt Gertrud hier keine falsche Scham, denn sie weiß, daß 
ihre Erwählung nicht das Ergebnis ihrer eigenen Leistung sondern allein 



Gertrud Jaron Lewis 62 

ein Gnadenerweis Gottes ist: •du hast mich, die letzte an Verdiensten, 
zu berufen gewürdigt" {Leg. II, xx, 10,4 f.). Sie bekennt frei das Wirken 
des göttlichen Geistes in ihr. Obwohl selbst unwürdig, kann sie somit be- 
wußt als göttliches Werkzeug dienen {Leg. II, xx, 2,16). 

Der priesterliche Mensch 

Die Diskussion um das Priestertum ist ein für die Beurteilung ihres 
Menschenbildes wesentlicher Aspekt in Gertruds Text. Denn, wie die 
Heilige mit einem an sie gerichteten Wort des Herrn erklärt, das Prie- 
stertum gehört der gesamten Kirche: •Enthält nicht der Glaube der Kir- 
che allgemein das, was ich einst allein dem Petrus versprochen hatte?" 
{Leg. I, xiv, 4,5 f.). Über diese allgemeine Feststellung hinausgehend 
spricht Gertrud von ihrer eigenen spezifischen Berufung zum Priester. 
Die Begründung ihres Anspruchs findet sich an zwei Textstellen, in de- 
nen die Mystikerin sich als Stellvertreterin Christi sieht. Die bisherigen 
Zitate zu Gertruds Erwähltheit werden hier übertroffen und untermau- 
ert. 

Das Dritte Buch des Legatus (xii, 2) schildert eine Szene, die mit dem 
Unaussprechlichkeitstopos beginnt, denn es ist •unmöglich, dies schrift- 
lich festzulegen". Während einer Erfahrung der mystischen Vereinigung 
gewährt Christus Gertrud die Gnade der Transfiguration, d. h. sie wird - 
so wie es Jesus auf dem Berg Tabor geschah - selbst verklärt, •so daß 
dadurch sowohl ihr Körper als auch ihre Seele auf wunderbare Weise in 
der Glorie leuchtend wie ein Blitz erscheint" {Leg. III, xii, 2,19 f.). Sie 
erlebt also nicht etwa wie die drei Apostel auf Tabor die Verklärung 
Christi als Zuschauer, sondern sie wird selbst, ebenso wie Christus zu- 
vor, transfiguriert. 

An der zweiten Stelle im Vierten Buch des Legatus sagt Christus zu 
Gertrud: 

... alle, die sich deinen Gebeten anvertrauen oder auch nur in Gedanken 
deine Fürbitte wünschen, erlangen dadurch auf die gleiche Weise das Heil 
wie die Israeliten, die von giftigen Schlangen gebissen und durch den An- 
blick der ehernen Schlange geheilt wurden, welche Moses auf mein Ge- 
heiß in der Wüste emporhob (Leg. IV, ii, 10,14ff.). 

Die erhöhte heilbringende Schlange (vgl. Num 21,4-8), die in der Exe- 
gese allgemein und bereits bei Johannes (Joh 3,14) als Vorausdeutung 
auf den am Kreuz erhöhten Erlöser gedeutet wird, ist an dieser Stelle 
mit Gertrud gleichgesetzt. So wie die Israeliten beim Anblick der 
Schlange Heil erfuhren, so werden alle die geheilt werden, die Gertruds 



Gertrud von Helfta 63 

Fürsprache in Anspruch nehmen. Erneut zeigt der Text eine Parallele 
Gertruds mit Christus selbst. Vor diesem Hintergrund einer in aller De- 
mut aber mit Gewißheit verstandenen Identifizierung mit Christus muß 
man die zahlreichen Stellen verstehen, wo Gertrud mit Überzeugung 
von ihrer priesterlichen Binde- und Lösegewalt spricht. 

Die ausführlichste Erklärung zu Gertruds geistlicher Ordination wird 
im liturgischen Zusammenhang gegeben: Bei der Lektüre des Evange- 
liums in der Osteroktav, das berichtet, wie Christus seinen Jüngern den 
Heiligen Geist einhaucht, bat auch sie um den Geist Gottes. Und dann 

lautet der Text: 

Daraufhin hauchte der Herr sie an und gab auch ihr den Heiligen Geist 
und sagte: Empfanget den Heiligen Geist in euch: denen ihr die Sünden 
nachlassen werdet, denen sind sie nachgelassen. Dazu sagte sie: Herr, wie 
kann das geschehen, da diese Macht des Bindens und Lösens allein den 
Priestern gegeben ist? Der Herr antwortete: Wenn du durch die Urteils- 
kraft meines Geistes irgend jemand als nicht schuldig erachtest, so werde 
auch ich jenen für schuldlos halten; und wessen Sache du als schuldig be- 
urteilst, der wird auch vor mir als Schuldiger erscheinen. Denn ich spre- 
che durch deinen Mund (Leg. IV, xxxii, 27-37). 

Der Wortlaut bezieht sich auf den johanneischen Text (Joh 20,22 f.) der 
Priesterberufung der Apostel, den Gertrud hier auf sich selbst anwendet. 
Bemerkenswert ist dabei, daß sie den Herrn hinterfragt, ob er wirklich 
meint, was er sagt. Doch betont sie nicht etwa, sie sei nur eine schwache 
Frau. Gertrud möchte nur doppelt sicher sein, daß es sich nicht um ei- 
nen Irrtum handelt. Und in der Tat, der Herr bestätigt erneut, daß sie es 
ist, der diese Macht verliehen wurde. 

Ganz ähnliche Stellen kommen mehrfach im Legatus vor. In Gertruds 
vita ähnelt die Beschreibung einer Sakramentenspendung, wenn es, 
nachdem Christus die Binde- und Löseformel - diesmal aus 
Matth 16,19 - über sie gesprochen hatte, heißt: 

Und ihre Zunge berührend, sagt er: Sieh, ich habe meine Worte in deinen 
Mund gelegt (Jer 1,19). Und ich bestätige mit meiner Wahrheit alle Worte, 
die du unter Anleitung des Geistes irgend jemandem um meinetwillen sa- 
gen wirst. Und wenn du jemandem auf Erden durch meine Güte etwas 
versprichst, werde ich es im Himmel gewiß bestätigen (Leg. I, xiv, 
4,11-15). 

Auch erhält Gertrud die Gewißheit, nie fehl zu urteilen (ebd. 4,19 ff.), 
denn Gott selbst wird durch sie sprechen (ebd. 5,10 ff.). Im Vierten Buch 
des Legatus heißt es schließlich, daß Petrus, den sie in einer Vision im 
päpstlichen Ornat sieht, mit Bezug auf dieselbe Schriftstelle in Matthäus 



Gertrud Jaron Lewis 64 

den priesterlichen Auftrag bestätigt, indem er Gertrud mit eigener Hand 
segnet {Leg. IV, xLiv, 2,1 ff.). Wesentliche Komponenten einer Priester- 
weihe sind damit gegeben. 

In ihrem Zweiten Buch berichtet Gertrud von sich selbst, wie sie in 
der Praxis als geistliche Beraterin von der ihr verliehenen Binde- und 
Lösegewalt Gebrauch macht. Christus hat ihr die Gewißheit verliehen, 
daß sie durch seine Gnade über Gut und Böse entscheiden kann und 
Hilfesuchende von ihren Fehlern lossprechen kann, die dann durch die 
göttliche Gnade von ihrer drückenden Schuld erleichtert werden: 

Daher hast du außerdem mir, der äußerst Unwürdigen, versichert: jeder, 
der mich mit reuigem Herzen und in geistiger Demut aufsucht, um kla- 
gend einen Fehler zu entdecken, und dessen Fehler von mir groß oder 
klein befunden wird, wird dementsprechend von dir, du barmherziger 
Gott, als Schuldiger oder Unschuldiger gerichtet. Und er werde mittels 
deiner Gnade künftig immer eine Erleichterung spüren, damit er niemals 
wieder wie zuvor so gefährlich von diesem Fehler belastet werden könne 
{Leg.U, xx, 2,3-11). 

Vom Text her scheint hier kein Zweifel zu bestehen, daß Gertrud der 
Auftrag eines Beichtvaters (einer •Beichtmutter"?) übergeben wurde.12 

Auch andere, ähnliche Situationen schildern Gertrud als engagierte 
Seelsorgerin, wie z. B. als Verkünderin des Wortes, als geistliche Berate- 
rin und Mittlerin zwischen Gott und den Menschen. •Der Geist Gottes 
sprach aus ihr", so heißt es in ihrer vita mit den Worten aus der Apostel- 
geschichte 6,10 {Leg. I, i, 3,14). Ihre Biographin widmet der seelsorgeri- 
schen Tätigkeit Gertruds ein ganzes Kapitel {Leg. I, xii), in welchem sie, 
ausgehend von der Regula Benedicti 64, Gertrud vorteilhaft mit den 
Aposteln vergleicht: Gertrud ist redegewandt und überzeugend in ihren 
Anprachen und hat nur selten unaufmerksame Zuhörer. Meistens er- 
reicht sie das, wofür sie plädiert, oft sogar bei hartnäckigen Menschen. 
Bisweilen sind ihre scharfen Worte der Weisheit für ihre Mitschwestern 
schockierend, so daß einige sogar darum beteten, daß Gertrud in ihrem 
Eifer nachlassen möge. Aber Christus verteidigt Gertruds Leidenschaft- 
lichkeit, mit der sie für eine gute Sache kämpfe. Und die Biographin 
schließt dieses Kapitel mit den Worten, daß oft ein einziges treffendes 
Wort von Gertruds Lippen wirkungsvoller als lange Homilien berühm- 
ter Prediger sei: 

12 P. Doyere, der Herausgeber dieses Buches, meint dazu, es könne sich nicht um das Buß- 
sakrament sondern nur um eine gnadenhafte Führung Hilfesuchender handeln (Legatus 
II, 310f. n.l). 



Gertrud von Heißa 65 

Auch sprach sie angenehm und eindringlich, mit so geschickter Rede und 
so überzeugend, wirkungsvoll und begnadet, daß die meisten, die ihre 
Worte hörten, durch eine wunderbare Herzenserweichung und Willensän- 
derung wahrhaftes Zeugnis davon gaben, daß der Geist Gottes in ihr 
sprach (Leg. I, i, 3,10-15). 

Und deshalb gab es eine Menge Leute von außerhalb des Klosters, die 
Hilfe bei ihr suchten. Ihre hervorragende Gabe der Unterscheidung (vir- 
tus discretionis) befähigt Gertrud, den verschiedensten Fragen und Pro- 
blemen der Ratsuchenden mit einer befriedigenden Antwort zu begeg- 
nen (Leg. I, xi, 12). 

Zu ihrer priesterlichen Mittlerrolle zwischen Gott und den Menschen 
wird Gertrud eigens berufen, als sie sich mit freiem Willen dem Herrn 
aufopfert; Christus bezeichnet ihr Herz als dasjenige, das alle seine Ga- 
ben ausströmen soll (Leg. III, xxx, 2,16 ff.). Ihr Herz soll gleichsam als 
Verbindungsglied dienen, um die Gnadenfülle des göttlichen Herzens zu 
den Menschen zu leiten (Leg. III, Lxvi, 1,1 ff.). Und Gertruds Biogra- 
phin bestätigt, daß Gertrud diese Rolle ernst nahm: 

... sie sah sich selbst als ein Verbindungsglied, durch welches, gemäß eines 
geheimen göttlichen Planes, die Gnade zu den Erwählten Gottes fließen 
könnte (Leg. I, xi, 1,8-10). 

In dieser bewußten Mittlerfunktion liegt der Grund, warum Gertrud die 
ihr geschenkte Gnadenfülle nicht verheimlicht (ebd., 35 ff.). 

Gertruds Hauptanliegen in ihrer priesterlichen Mission ist ihre Er- 
mahnung zur häufigen Kommunion - eine Haltung, die der damaligen 
offiziellen kirchlichen Einstellung widersprach. Gertrud argumentiert, 
daß Christus dieses Sakrament eben dazu hinterlassen hat, daß es zu sei- 
nem Andenken wiederholt empfangen wird, weil er dadurch bei den 
Menschen zu bleiben beabsichtigt, denn es ist •sein Vergnügen, unter 
den Menschen zu weilen" (Spr8,31). Keiner soll deshalb, weder mit 
Worten noch Andeutungen, andere am Kommunionsempfang hindern, 
wie es bisweilen geschieht (Leg. III, Lxxvii, 1). Denn der Wert der Kom- 
munion ist unvergleichlich größer als der nachlässige Verzicht darauf 
(Leg. IV, xiii, 5). Und solange das Kommunizieren in der Absicht ge- 
schieht, die göttliche Güte offenbar zu machen, handelt es sich selbst bei 
persönlicher Unwürdigkeit nicht um einen Mangel an Respekt. Gertrud 
stützt sich mit dieser kritischen Behauptung auf eine direkte Erleuch- 
tung, wofür sie Gott lobt und preist (Leg. II, xix, 2). 

Im Zusammenhang mit dieser problematischen Fragestellung gewinnt 
das Folgende an Bedeutung: Gertrud übernimmt eines Tages die Funk- 
tion des Beichtvaters in dessen Abwesenheit. Es handelt sich anschei- 



Gertrud Jaron Lewis gg 

nend um eine Art persönliches Beichtgespräch, in dem Gertrud allen de- 
nen, die sie um Rat fragen, zu kommunizieren rät. Danach erfährt Ger- 
trud in einer Vision, wie Christus alle, die ihrem Rat folgen, reichlich 
belohnt; die anderen dagegen, die sich ängstlich fernhalten und entwe- 
der nicht auf Gertruds Rat hören oder sie nicht konsultieren, gehen leer 
aus. Ihre priesterliche Entscheidung wird also sozusagen von oberster 
Instanz bestätigt {Leg. IV, vii, 4). In all diesen Diskussionen um die 
Kommunion wird unterschwellig für die tägliche Kommunion plädiert, 
die den Nonnen und Laien vorenthalten, den Priestern in der täglichen 
Meßfeier aber erlaubt ist.13 Gertrud klagt darüber, daß die Vorrangstel- 
lung der Priester in dieser Beziehung so groß sei. Als Antwort wird ihr 
der Einblick gewährt, daß viele Priester keinerlei besondere Verdienste 
gewinnen, weil bei ihnen die tägliche Eucharistiefeier zur Routine ge- 
worden ist {Leg. III, xxxvi, 1) - eine Antwort, die uns heute noch an 
Gertruds Frustrierung teilnehmen läßt. 

Die Biographin Gertruds erklärt, wie Gertrud selbst angesichts der 
außerordentlichen Gnadenerweise, die sie an sich erfuhr, protestierte, 
sie sei nichts als Staub und Asche und der priesterlichen Gabe völlig un- 
würdig. Und sie erklärt, wie der Herr ihre priesterliche Funktion bestä- 
tigte, indem er sie wissen ließ: 

Jeder, der bedrückt und traurig ist und demütig in schlichter Wahrheit den 
Trost deiner Worte sucht, dessen Begehren wird niemals enttäuscht, denn 
ich, Gott, wohne in dir {Leg. I, xiv, 5,20•23). 

Gertruds Priestertum beruht also auf der Gegenwart Gottes in ihrer 
Seele - die einzig unerläßliche Voraussetzung für eine Ordination im 
Verstehen der Helftaerinnen. 

Denn Gertruds priesterliche Berufung beruht nicht nur auf einem stil- 
len Einvernehmen zwischen ihrem göttlichen Freund und ihr. Ihre Mit- 
schwestern wissen von Gertruds Priesterfunktion und erkennen diese 
voll und öffentlich an. So wird z. B. Domna M. (vermutlich Mechthild 
von Hackeborn) in einer Vision die Mittlerrolle Gertruds bestätigt 
{Leg. I, xiv, 6,7 ff.). Da Gertrud nämlich in ihrer Demut bisweilen Zwei- 
fel an ihrer Berufung hat, bittet sie auch andere Mitschwestern um Hilfe 
in der rechten Beurteilung ihres Priestertums {Leg. I, xvi, 1,1 ff.). Die 
Antworten, die diese in ihrem Gebet oder in Visionen erhalten, bestäti- 
gen alle einwandfrei Gertruds priesterliche Stellung, und sie betonen, 
daß Christus, der mystisch mit ihr vereint ist, sie voll unterstützt, und 

13 Vgl. C. W. Bynum, Women Mystics and Eucharistie Devotion in the 13th Century. In: 
Women's Studies 11 (1984) 179-214. Und K. Boeckl, Die Eucharistielehre der deutschen 
Mystiker des Mittelalters. Freiburg 1924, bes. 58-66. 



Gertrud von Helfta 67 

daß Gertrud diese priesterliche Aufgabe bis zu ihrem Lebensende behal- 
ten wird (ebd.)- Die Biographin beschließt die Diskussion mit dem lapi- 
daren Satz: •Dies steht also ganz sicher fest, daß dies[e Gabe] aus Gott 
fließt" (Leg. I, xvi, 3,4f)- 

Der freie Mensch 

Gertruds libertas cordis wird im Ersten Buch des Legatus von ihrer Bio- 
graphin folgendermaßen geschildert: 

Auch erschien die Freiheit ihres Geistes so hell in ihr, daß ihr überhaupt 
nichts, was gegen ihr Gewissen ging, auch nur für einen Augenblick er- 
träglich war. Und Gott empfahl sie dafür. Denn als jemand Frommes ihn 
im Gebet fragte, was ihm in dieser Auserwählten so besonders gefiele, ant- 
wortete er: •die Freiheit des Herzens". Über diese Antwort sehr verwun- 
dert und sie gleichsam verächtlich machend, fragte er weiter: •Ich 
schätzte, Herr, daß sie durch deine Gnade schon zu einer größeren Er- 
kenntnis und überdies zu einer glühenden Liebe gelangt wäre". Darauf 
[antwortete] der Herr: •Es ist in der Tat so, wie du es ganz richtig einge- 
schätzt hast; aber dies geschah mittels der Gnade der Freiheit, die so gut 
ist, daß man durch sie ohne Umschweife zur höchsten Vollkommenheit 
gelangt. Denn sie [Gertrud] ist jederzeit für alle meine Gaben empfäng- 
lich, weil sie ihr Herz nie an etwas haften läßt, was mir hinderlich sein 
könnte" {Leg. I, xi, 7). 

Gertrud sieht das Gnadengeschenk der inneren Freiheit, das sie selbst 
mehrfach bestätigt (vgl. u. a. c Ex.sp. VII, 495), als einen bewußt asketi- 
schen Prozeß an. In diesem Zusammenhang begegnen die Schlüsselbe- 
griffe des abnegare, abstrahere, abstinere, adnihilare und der für Gertrud 
typische Bildkomplex des bewußten Abschütteins aller Sklavenfesseln, 
welche den Menschen an die condition humaine ketten. Freilich handelt 
es sich nicht um eine Askese um ihrer selbst willen sondern um das in- 
nere Freiwerden für Gott. Der wichtige Begriff des vacare, d.h. also das 
Sich Ausleeren, um die Einwohnung des Geistes zu ermöglichen, findet 
sich im Legatus mit dem Begriff der Freiheit vereint (Leg. IV, xLviii, 
15,24). 

Gertruds innere Freiheit macht sie sorglos. (Die Begriffe securus - das 
Wort läßt sich in seiner ursprünglichen Bedeutung als •sorglos" verste- 
hen - und über sind häufig miteinander verbunden). Die auf Gott 
vertrauende Sorglosigkeit Gertruds hat jedoch nichts gemein mit einem 
naiven Ignorieren brennender Probleme. Ihre Schriften zeugen davon, 
wie sehr sie sich der sie umgebenden turbulenten Kriegszeiten (Leg. IV, 
Lii, 5,3 u.a.) im damaligen Deutschland bewußt ist, wie sie mit den in- 



Gertrud Jaron Lewis 68 

ternen Problemen ihrer klösterlichen Gemeinschaft (Leg. III, xvi, 1,12) 
und den vielfältigen Nöten der sie um Rat suchenden Menschen ver- 
traut ist. Auch ist sie selbst, ebenso wie ihre Mitschwestern oft krank 
(einmal sogar an der Pest erkrankt, Leg. III, iii, 1,26). Aber ihr ungebun- 
denes Freisein für Gott wird von all dem nicht beeinträchtigt. 

Eine gewisse Radikalität in Gertruds Äußerungen und Handlungen 
ist unübersehbar. Jede falsche Ängstlichkeit wird durch ihre innere Frei- 
heit ausgeschaltet. So geben Gertruds Schriften vielfach Zeugnis von ih- 
rer sehr kritischen Einstellung gegenüber Mißbräuchen in der reformbe- 
dürftigen Kirche ihres Zeitalters. Sie nimmt u.a. Stellung gegen den 
Reliquienkult (Leg. IV, Lii, 3,4ff.) und gegen bezahlte Ablässe (Leg. III, 
xi, 1 u. a.), auch bittet sie Gott, den Schöpfer, er möge gleichzeitig refor- 
mator sein (Ex.sp. I, 220). Und wie gezeigt wurde, beansprucht sie für 
sich selbst - trotz des bereits damals bestehenden kanonischen Gesetzes, 
welches Frauen vom Priestertum ausschließt - priesterliche Befugnisse 
und ignoriert die kleinlichen kirchlichen Regeln, die den Kommunion- 
empfang einschränken. 

Gertrud ist eine Persönlichkeit, die sich selbst und Gott in sich gefun- 
den hat und dann bedingungslos nach dieser Überzeugung lebt. Die ihr 
damit geschenkte •Freiheit des Herzens" äußert sich aber nicht nur in 
einer Überwindung von Furcht und Sorgen, sondern auch in einem sub- 
tilen Humor und vor allem ihrem großartigen jubilus. Beide sind wenig- 
stens flüchtig zu erwähnen, weil sie für Gertruds Persönlichkeit und vor 
allem auch für ihr Gottes- und Menschenbild charakteristisch erschei- 
nen. 

Einige Beispiele und Vergleiche in Gertruds Werken müssen schon 
für ihre Zeitgenossen und nicht erst für uns heute komisch gewesen sein. 
Wenn Gertrud z. B. in ihrem zweiten Buch des Legatus betonen will, wie 
lauwarm ihr monastischer Eifer vor ihrer entscheidenden inneren Um- 
kehr war, schreibt sie, sie hätte sich um ihre Seele bis dahin genausowe- 
nig gekümmert wie um das Innere ihrer Fußsohlen (Leg. II, ii, 1,5 f.). 
Oder bei der Diskussion um verschiedene Arten des Gebetes bringt Ger- 
trud den im Rahmen dieser geistlichen Prosa ungewöhnlichen Vergleich, 
daß Saitenmusik auf jeden Fall angenehmer sei als das Blöken von 
Schafen oder Ochsengebrüll (Leg. IV, Lvi, 1,1 Iff.). Auch erheitert ihr 
Vergleich, daß sie selbst so wertlos wie eine Vogelscheuche, aber - wie 
die Vogelscheuche - doch mit einer Aufgabe betraut sei (Leg. I, xi, 
3,4 ff.). An einer Stelle erklärt sie, wie jeder Körperteil zur Ehre Gottes 
tätig sein sollte, zögert aber, als sie zu den Händen kommt, weil der 
Hände Arbeit mit Gertruds geistiger Arbeit unvereinbar ist; sie findet 
aber die ihr angenehme schalkhafte Lösung: der Herr, so meint sie, ak- 



Gertrud von Helfta 69 

zeptiere das Halten des Buches beim Lesen als eine den Händen ange- 
messene körperliche Tätigkeit {Leg. IV, xLiv, 1,20ff.). 

Wenn wir von anderen Mystikern wissen, daß sie eher negativ und 
bisweilen sogar finster erscheinen, so beschreibt sich Gertrud in einem 
ihrer Meditationen als •froh, sorglos und frei" (Ex.sp. VI, 790f.). Es er- 
klärt sich aus dieser Einstellung heraus, daß der Lobpreis Gottes in Ger- 
truds Werk einen so vorzüglichen Rang einnimmt. Der mystische Jubilus 
- das bekannteste Beispiel dafür ist Franz von Assisis Sonnengesang - 
ist ein für die Mystiker typischer Ausbruch der exaltierten Freude, die 
der befreienden unaussprechlichen Erfahrung des Göttlichen folgt. In 
seiner vollendetsten Form umfaßt dieser mystische Lobgesang das ganze 
Universum, d.h. alles Erschaffene wird zum jauchzenden Lob Gottes 
herangezogen und in diesem Lobpreis mit Gott vereint. Gertrud von 
Helfta, mit dem ihr eigenen beachtlichen dichterischen Talent, hinter- 
läßt uns einen vortrefflichen mystischen Jubilus in ihren Exercitia. Die 
ganze Sechste Übung dieses Werkes stellt einen einzigen hymnischen 
Hochgesang dar, von dem abschließend eine kurze Probe zitiert wird, 
die zur weiteren Lektüre des Werkes Gertruds von Helfta anregen 
möge: 

Es jauchzen dir alle Sterne des Himmels, die dir mit Freuden leuchten, 
und die deinem Auftrag entsprechend immer bereit sind, dir beizustehen. 

Es jauchzen dir die wunderbaren Werke des gesamten Universums, al- 
les im Umkreis des Himmels, der Erde und des Abgrundes; sie spenden 
dir jenes immerwährende Lob, welches von dir ausgehend in dich, seinen 
Quell, wieder zurückfließt. 

Es jauchzen dir mein Herz und meine Seele, mit der ganzen Substanz 
meines Fleisches und Geistes und aus der Wirkkraft des gesamten Univer- 
sums. 

Denn dir sei aus allem, durch alles und in allem Ehre und Herrlichkeit 
in Ewigkeit (Ex.sp. VI, 481-489). 




