Das Gottes- und Menschenbild im Werk der
mittelalterlichen Mystikerin Gertrud von Helfta

Ein Beitrag zur Diskussion ,,Frau in der Kirche*

Gertrud Jaron Lewis, Ontario

Gertrud von Helfta (1256-1301/02), die einzige deutsche Heilige mit
dem Beinamen ,die GrofBie“, ist eine der bedeutenden Frauen des
Klosters Helfta (bei Eisleben in Thiiringen). Unter der langjdhrigen Ab-
tissin Gertrud von Hackeborn entwickelte sich dieses, dem zisterziensi-
schen Ritus folgende Benediktinerinnenkloster im 13. Jahrhundert zu ei-
nem Zentrum der Mystik und der spdtmittelalterlichen Kultur. Von den
drei wichtigen Helftaer Schriftstellerinnen, deren Werke uns teilweise
erhalten sind, Mechthild von Magdeburg, Mechthild von Hackeborn
und Gertrud von Helfta, ist Gertrud die jiingste. Ihr lateinisch geschrie-
benes Werk besteht aus dem Legatus divinae pietatis und den Exercitia
spiritualia.

Die folgenden Ausfiithrungen versuchen, durch eine werkimmanente
Analyse ihre Schriften einen Beitrag zu dem in vielen Aspekten ihrer
Zeit weit vorauseilenden Gottes- und Menschenbild Gertruds von
Helfta zu leisten.

Das metaphorische Gottesbild

Noch heute vermag ein Blick auf Gertruds reichhaltige Metaphern,
selbst wenn man deren typische Verankerung in der Bilderwelt des spé-
ten Mittelalters leicht erkennt, die Lesenden vom poetischen Reiz und
von der oft herben Schonheit ihrer mystischen Sprache zu iliberzeugen.
Eine Stelle aus ihrem Zweiten Buch! des Legatus mag einleitend als Bei-
spiel fiir Gertruds hymnische Prosa dienen. Die Autorin versucht hier,
ihre Erfahrung der unio mystica in Worten wiederzugeben:

1 Das umfangreiche Werk, Legatus divinae pietatis, besteht aus fiinf Biichern, von denen
nur das Zweite Buch von Gertrud eigenhindig geschrieben wurde. Die tibrigen Biicher
wurden von ihren Mitschwestern, Gertruds Diktat oder ihren Aufzeichnungen folgend, zu-
sammengestellt. Das Erste Buch stellt die vita dar, die nach Gertruds Tod von der Redak-
teurin des Werkes den iibrigen Biichern vorangestellt wurde.



Gertrud Jaron Lewis 54

O ewiger Sonnenstillstand, sichere Bleibe, Ort der vollauf entziickt, Para-
dies ewiger Freuden, tiberflutet von Fliissen unschitzbarer Wonne! Man
wird angelockt durch das frithlingsgleiche Griinen mannigfaltiger Schon-
heiten, gestreichelt durch den lieblichen Ton, ja noch lieblicher durch die
Melodien der Musiker, erfrischt durch den ausstromenden Duft der Ge-
wilrze, trunken von der erschlaffenden SiiBe des inneren Geschmacks, ver-
wandelt durch die wunderbare Zirtlichkeit der geheimen Umarmungen!
O dreimal glicklich, viermal selig, und — wenn man so sagen kann — hun-
dertfach heilig ist, wer sich der Fiihrung deiner Gnade hingibt und sich
mit unschuldigen Hinden, reinem Herzen und sauberen Lippen diesem
Ort zu néhern verdient. O was man dort sieht, was man hért, was man
riecht, was man schmeckt und was man fiihlt! Aber was vermag meine so
schwerféllige Zunge schon davon zu stammeln. Obgleich ich, begiinstigt
durch die gottliche Giite - trotz meiner eigenen Fehler und Nachlissigkei-
ten — dort eintreten durfte, so bin ich doch gleichsam von einer dicken
Rinde iberall umgeben und vermag wahrscheinlich nichts zu begreifen.
Denn auch wenn man alle Fihigkeit der Engel und Menschen in eine er-
habene Wissenschaft vereinte, so geniigte es dennoch nicht, ein einziges
Wort zu bilden, das auch nur entfernt die Wiirde einer solchen auBeror-
dentlich hervorragenden Vortrefflichkeit tastend beriihren konnte ( Leg. 11,
viii, 5).2
Der aus Bernhard von Clairvaux iibernommene ,ewige Sonnenstill-
stand“ bestimmt den feierlichen Ton dieses Passus. Bilder des FlieBens
und des Blithens vereinen sich mit dem bei Gertrud oft erwihnten Wohl-
geruch angenehmer Gewiirze. Hinzu kommt die metaphorische Trun-
kenheit, die fast formelhafte Beschworung durch symbolische Zahlen,
die typischen Superlative. Auch zihlt die Verfasserin simtliche geistli-
chen Sinne auf, deren Ausdruckskraft jedoch gleichfalls versagt, denn
die mystische Erfahrung ist unaussprechlich. Nach dem bei Gertrud un-
gewdhnlichen Bild der sie umgebenden ,,dicken Schale“ ihrer Nachlis-
sigkeiten, die sie nicht durchbrechen kann, rettet sie sich dann in das
paulinische Wort, daf3 weder Engel- noch Menschenzungen eine solch
ausgezeichnete Vortrefflichkeit auch nur annihernd auszudriicken ver-
mogen.

Der ineffabile-Topos bezieht sich auf die Erfahrung des Géttlichen in
Gertruds mystischem Erleben, so wie die meisten Bilder in ihrem Werk
den von vornherein vereitelten Versuch unternehmen, eine Aussage iiber
Gott oder iiber das mystische Verhiltnis zwischen Gott und dem Men-
2 Der zugrundeliegende Text ist die kritische Ausgabe des lateinischen Werkes Gertruds
von Helfta in der Sources Chrétiennes-Serie, Nummern 127, 139, 143, 255, 331. Paris
1967-1986. Bezugnahme auf Textstellen aus dieser Gesamtausgabe des Werkes, Legatus

divinae pietatis (= Leg.) und Exercitia spiritualia (= Ex.sp.), werden im Text des Aufsatzes
zitiert.



Gertrud von Helfta 55

schen zu machen. Das Unsagbare kann eben nur analog und metapho-
risch angedeutet werden.> Gertrud schreibt keine systematische Theolo-
gie. Selbst ihre Darstellung der Dreifaltigkeit, d.h. Gottvater in seiner
gottlichen Allmacht (Deus Pater — sua divina omnipotentia), Gottsohn als
die unerforschliche Weisheit (Filius Dei — inscrutabilis sapientia) und der
Geist Gottes als Giite (Spiritus Sanctus — benignitas ipsius), geschieht im
Rahmen einer Meditation, in der sie sich Gott vergegenwartigt, um sich
fiir die menschlichen Gebrechen einzusetzen (Leg. IV, xxv, 1,1-11).

Das in der mittelalterlichen geistlichen Prosa hiufig anzutreffende
weibliche Gottesbild begegnet auch bei Gertrud. Zahlreiche Vergleiche
schildern Christus als Mutter: Christus in seiner Weisheit handelt wie
eine weise Mutter (Leg. IV, v, 4, 13ff.), beschiitzt vor Unheil wie eine
Mutter (Leg. ITI, Lxxxiii, 1,4ff.), sorgt vor wie eine Mutter (Leg.V,
xxvii, 4,8ff.), liebt wie eine Mutter (Leg. ITI, Lxxi, 2,2ff.) und ist sogar
eifersiichtig wie eine Mutter (Leg. ITI, Lxiii, 1,11ff.)* Das Beispiel des
eifersiichtigen Gottes, der den Menschen - in diesem Fall Gertrud - fiir
sich allein haben will, wird noch an einer anderen Stelle wiederholt.
(Vgl. Leg.1, xvi, 5,7ff.). Auch sind die bei Gertrud verwendeten Epit-
heta fiir Gott, wie z.B. bonitas, caritas, dilectio, misericordia, pax, pietas,
veritas, wie die meisten abstrakten Begriffe im Lateinischen, Feminina,
woraus sich ergibt, daB in ihrer Prosa von Gott grofienteils im Kontext
weiblicher Vorstellungen die Rede ist.

Gottes Viterlichkeit und Mitterlichkeit werden in Gertruds Text oft
in engem Zusammenhang gesehen. In einem ihrer schonsten Bilder
spricht sie davon, wie der ,,Herr“ sie in seinen viterlichen Schutz nimmt
und sie wie eine Mutter an der Brust (sicut mater in sinu) verbirgt, damit
Gertrud wihrend der Uberfahrt iiber das schreckliche Meer vor Gefah-
ren sicher ist (Leg. V, xxv, 3,6 ff.). Ganz dhnlich findet sich anderswo die
benignitas paterna neben dem quasi mater (Leg. IV, xiii, 1,8f.). Auch das
im mittelalterlichen Physiologus® so beliebte Bild des Pelikans, der sich
mit dem Schnabel die Seite 6ffnet, um mit seinem viterlichen Herzblut
seine Jungen zu stillen, steht in diesem Zusammenhang der Vater-Mut-
terschaft Gottes (Leg. 111, xviii, 12,12).¢

3Vgl. u.a. A. M. Haas, Die Problematik von Sprache und Erfahrung in der deutschen Mystik.
In: Grundfragen der Mystik. Einsiedeln 1974, 73-104.

4 Diese Szene erinnert an Parzivals Mutter Herzeloyde, die alles tut, um ihren Sohn bei
sich zu behalten (Vgl. Wolfram von Eschenbachs Parzival, bes. Strophen 117-126). Ger-
trud konnte leicht von diesem Epos beeinflufit sein, denn ihre Liebe zu den schénen Kiin-
sten und Literatur wird in ihrer vita (Leg. 1, i, 1, 16ff.) beschrieben.

5 Vgl. Wiener Prosafassung XX, 2ff.

¢ Dieses Beispiel gehort zu dem groBen Metaphernkomplex des Deus lactans, der mit dem
komplexen Herz-Jesu-Thema in Zusammenhang steht, das in Helfta eine groBe Rolle



Gertrud Jaron Lewis 56

Weitere, mehr oder weniger stereotype und im Mittelalter besonders
beliebte Gottesbilder, wie das der Sonne oder des Lichtes oder der
groBe Komplex der Brautmetaphorik sollen hier nur fliichtig gestreift
werden. In den zahlreichen, der Brautmystik zugehorigen Textstellen
scheint es dabei in einer Ubersetzung von Gertruds Text wichtig, sponsa
und sponsus als ,,Gemahlin“ und ,,Gemahl“ zu bezeichnen, da es sich
bei Gertrud weniger um das Bild einer spielerischen Verliebtheit als viel-
mehr um eine reife innere Verpflichtung dem ehelichen Geliebten ge-
geniiber handelt. Bei den allzu gewohnten Brautmetaphern iibrigens er-
staunt Gertrud den Lesenden oft durch suggestiv-erotische Bilder.’

Im Werke Gertruds von Helfta sind die Begriffe ,,Gott* und ,,Chri-
stus“ weitgehend austauschbar, wobei aber an einigen Stellen bewuf3t
ein Unterschied gemacht wird: Christus 14Bt sie beispielsweise verste-
hen, daB3 der Anblick Gottes dem Menschen in seiner Schwachheit uner-
traglich und erst in der ewigen Seligkeit zuganglich ist (Leg. IV, Liv, 3).
Andererseits berichtet Gertrud von zwei Hohepunkten ihres mystischen
Lebens, die beide im Zusammenhang mit der Eucharistie stehen, wo
Christus sie gleichsam dem Vater vorstellt ( Leg. IV, xxviii, 1,4 ff. und IV,
xxxvi, 2,3ff.). Gertruds positives Gottesbild veranlaBt sie zu der Fest-
stellung, daB es der viterlichen Milde Gottes unmdoglich ist, dem Men-
schen nicht Barmherzigkeit zu erzeigen (Leg. IIl, Lxxii, 3,4f.). In der
Tat ist Gott allen das, was jeweils ihrem Verlangen oder Vermégen ent-
spricht: dem einen Mutter, dem anderen Freund oder Gemahl (Leg. IV,
I, 2). Ein besonders typischer Passus fiur Gertrud ist ihre Schilderung der
Dreifaltigkeit im Rahmen einer Szene eines liturgischen Hochfestes im
himmlischen Hof zu Ehren Mariae, wobei es ihr gelingt, von der Fréh-
lichkeit des dreifachen Gottes zu sprechen, ohne banal zu werden:

Die ganze Dreifaltigkeit bricht hervor aus ihrer abgrundtiefen, iiberflie-
Benden, wohlwollenden Freude und, gleichsam von Bewunderung be-
wegt, singt sie in den hellsten Ténen (Leg. IV, xLviii, 12,25ff.).

Gertruds Analogien aus dem menschlichen Bereich kennzeichnet eine
besondere Wiirde. Im Unterschied zu den spétgotischen Darstellungen
Christi in der bildenden Kunst und in der Literatur, ist es im Werke die-
ser Mystikerin eher der Konig (Leg. 1V, iii, 1,10 u.a.) als der Schmer-

spielte, und das mit der Vorstellung eines miitterlichen Gottesbildes eng verbunden ist. Es
soll hier aber nur auf die bereits griindliche Diskussion bei C. W. Bynum, Jesus as Mother,
Chicago 1982, pb. 1984, 191ff. verwiesen werden. Und vgl. auch H. Rahner, Grundziige ei-
ner Geschichte der Herz-Jesu-Verehrung, ZAM 18 (1943) 61-83.

7 Vgl. beispielsweise Leg. II1, Lxxxvi, 1,15f.: ,ein mehrfach gefaltetes Kleid der Gemahlin
is1 bei den ehelichen Umarmungen ein Hindernis.*



Gertrud von Helfta ‘ 57

zensmann, der im Mittelpunkt steht. Zwar wird der leidende Christus
keineswegs ignoriert, wie es u.a. die Beispiele der Siebten Geistlichen
Ubung ihrer Exercitia und eine ausfiihrliche Vision der GeiBlelung des
Herrn im Legatus (IV, xv, 4) zeigen. Aber im allgemeinen entspricht
Gertruds Christusbild eher dem romanischen Gerokreuz (10. Jh.) aus
dem Kélner Dom als dem des Schmerzensmannes gotischer Darstellun-
gen (z.B. in den Vesperbildern).

Der menschgewordene Gottessohn sehnt sich nach dem Menschen
(Leg. 1V, v, 4,6ff.), lockt den Menschen mit seiner Liebe, so wie ein
Fuchs seine Beute anlockt (Leg. III, xxi, 1,15). Und er ermutigt den
Menschen, wie es in einem von Gertruds schonsten Bildern heifit,

sich wie ein schneller Adler in der Kontemplation des Himmlischen auf
den seraphischen Schwingen waghalsiger Liebe iiber sich selbst hinaus zu
meinem Antlitz hoch hinaufzuschwingen (Leg. 111, Lxxiii, 1, 16ff.).

Auf der Menschheit und Menschlichkeit Christi, wie im 13. Jahrhundert
iiblicherweise gesehen wird, liegt der Hauptakzent. Gertrud zeichnet uns
einen sympathischen Dominus, der bisweilen liebevoll iiber die Men-
schen lichelt oder sich sogar amisiert ( Leg. II1, xxx, 12,3 u.a.); sie zeigt
den Herrn ,,mit wohlwollender Frohlichkeit” (Leg. 1V, xxiv, 1,14) oder
,mit liecbkosender Heiterkeit“ (Leg. IV, xxix, 1,6) oder auch ,,mit heite-
rem Gesicht* ( Leg. IV, xxxv, 1,11). Christus ist der Freund und Gemahl,
der sich zirtlich iiber sie beugt und ihr Kinn liebkosend in die Hand
nimmt — eine Geste, die motivartig in ihrem Text wiederkehrt (Leg. IV,
ii, 12,9 und dhnlich Leg.V, i, 15,7f. und V, iii, 1,18; u.a.). Es ist dieser
geliebte und liebende Gottmensch, der dem Menschen seine Wiirde und
hohen Adel verleiht.

Das Menschenbild Gertruds von Helfta

Der vergdttlichte Mensch

Mit ihrem Menschenbild, das sie selbst in ihrem Leben verwirklicht,
nimmt Gertrud von Helfta eine einzigartige Stellung unter den mittelal-
terlichen Mystikerinnen ein. Denn Gertrud spricht als selbstbewulBte
christliche Ordensfrau ohne Zugestindnisse an das Patriarchat der Kir-
che. So schreibt sie beispielsweise das gesamte Werk der Geistlichen
Ubungen, das groBenteils aus Betrachtungen und Gebeten besteht, aus
der weiblichen Perspektive (was sich hauptséichlich in den lateinischen
femininen grammatikalischen Endungen zeigt). Eine solche frauliche



Gertrud Jaron Lewis 58

Gebetsweise ist fiir die Frauen in der Kirche bis heute ungewohnt, weil
man seit Jahrhunderten unbedenklich von ihnen erwartet, da8 sie sich
beim Beten, sei es bei den Psalmen oder den MeBtexten u.a., in die per-
sona eines Mannes versetzen. Gleichzeitig frappiert Gertrud durch ihre
Angewohnheit, Bibelstellen zu dndern, um sich als Frau mit einer Szene
identifizieren zu konnen, wie z. B. wenn sie aus dem ,,verlorenen Sohn*
die ,,verlorene Tochter* macht (Ex.sp. IV, 184) oder wenn sie sich als
das junge Midchen anstelle des Johannes an der Brust Christi ruhen
sieht (Leg.V, xxxii, 2,3). Wie einzigartig ihr ungebeugtes frauliches
SelbstbewuBtsein ist, scheint ihr bisweilen nicht einmal bewult zu sein.
Sie gibt weder Erklarungen fiir ihre fraulich orientierte Schreibweise,
noch entschuldigt sie sich dafiir. Doch wire es verfehlt, diese unverhehlt
frauliche Haltung mit einer unberiihrten Naivitit Gertruds gleichzuset-
zen, die durch ihr ausschlieBlich im Kloster verbrachtes Leben bedingt
ware. Denn wir wissen, daB selbst in Frauenkliéstern der Zeit (iibrigens
bis in die jlingste Vergangenheit) die Schwestern sich im Chor einander
als fratres ansprachen. Gertrud aber, in offenem Widerspruch zu der
Maskulinitit der Kirche, geht in ungebrochenem SelbstbewuBtsein ziel-
sicher ihren fraulichen Weg. Es ist vermutlich diese unbeirrte Weiblich-
keit, wie sie in Gertruds Schriften zum Ausdruck kommt, die der Grund
fiir die zogernde Rezeption ihres Werkes wihrend der letzten 700 Jahre?
war, und die noch Pierre Doyére®, den Herausgeber und Ubersetzer ei-
nes Teils von Gertruds Werk, zu dem Wort von Gertruds puérilités ver-
anlafit.

Die unvermeidlichen Bescheidenheitsformeln (u.a. Leg. I11, xxiii, 1,7)
finden sich freilich auch bei dieser Autorin, wenn sie sich beispielsweise
als ,Wurm auf dem Sand der Laxheit* (Leg. II, vi, 1,5f), als ,,Staub*
(Leg. 11, ix, 2,1) usw. sieht. Doch wird die Tatsache, daB sie als Frau
auserwihlt, zum Schreiben ermahnt und endlich zum Hochsten berufen
wurde, an keiner Stelle zum Problem. Wenn von Schwiiche die Rede ist,
handelt es sich um die menschliche Gebrechlichkeit (ex humana Jfragili-
tate, Leg. 1V, vii, 2.2) und nicht um den Topos der weiblichen Schwach-
heit'®, wie wir ihn bei ihren Zeitgenossinnen antreffen.

*Vgl. G. J. Lewis, Zur Rezeption des Werkes Gertruds von Helfta. In: Kontroversen, alte
und neue. (Akten d. VII. Internat. Germanisten-Kongresses 1985). Bd. 6, Géttingen 1986,
3-10.

® Dictionnaire de spiritualité, vol. 6, col. 334.

12 C. W. Bynum (s. Anm. 6) 207, zitiert eine Stelle, wo sich Gertrud als ,, weak woman® be-
zeichne. Anscheinend lehnt sie sich hier an die ungenaue franzésische Ubersetzung an, die
aus dem lateinischen fenera ,faiblesse* macht (Leg. T11, xv, 2,51).



Gertrud von Helfta 59

In der folgenden Besprechung relevanter Textstellen ist nun der Be-
griff Mensch wirklich als Mensch, d.h. Mann und Frau, zu verstehen,
wobei anzunehmen ist, daB das Bild der Frau fiir Gertrud im Vorder-
grund steht, da Gertrud als monastische Frau Zeugnis von ihren eigenen
Erfahrungen und Einsichten gibt.

Die unvergleichliche Wiirde des Menschen bildet den Mittelpunkt ih-
rer Darlegungen. In zahlreichen Bildern und Vergleichen weist die Au-
torin immer wieder darauf hin, wie wichtig der einzelne Mensch in den
Augen Gottes ist: Eine Szene in Legatus1ll, v, 1 sicht Gertrud .an der
Brust Christi, wo sie in der Haltung des Lieblingsjiingers Johannes ruht
— ein beliebtes Bild, das in der mittelalterlichen Mystik zum Topos ge-
worden ist und in der spitmittelalterlichen Kunst zu den zahlreichen
Christus-Johannes-Darstellungen fithrte. Gertrud glaubt, sich aus der
Umarmung 16sen zu miissen, damit sie Gott aktiver dienen kénne. Aber
Christus schlieBt sie erneut in die Arme, denn er kann ohne sie nicht le-
ben. Er verdeutlicht es ihr mit dem Bild eines amputierten Korperteils:
hiitte es diesen Teil nie gegeben, so vermiBte man ihn nicht; aber da
man ihn zuvor hatte, ist es unmoglich, ihn nicht zu vermissen. Das Bild
des mystischen Leibes Christi, das in Gertruds Schriften héufig wieder-
holt wird (und sich meistens auf das corpus mysticum der Kirche bezieht,
cf. u.a. Leg. III, xvii, 3, 13 ff.), betont hier die Unersetzbarkeit des Indivi-
duums.

Wenn in Gertruds Menschenbild einerseits die Dichotomie zwischen
Korper und Seele (cf. u.a. Ex.sp. VI, 612f.) beibehalten und der Kérper.
als Gefangnis der Seele (Leg.V, xxix, 1,10 u.a.) verstanden wird, so
wird andererseits der Mensch dadurch veredelt, daB3 er dennoch in sei-
ner Ganzheit das Abbild Gottes darstellt. Eine andere, dhnliche Szene
mag dies illustrieren: Christus, der sie umarmt, rezitiert die Worte aus
Genesis 1,26: Ad imaginem quippe Dei factus est homo. Und danach
heiBt es:

Und somit kiiBte er ihr die Augen und Ohren, auch den Mund und das
Herz, die Hinde und FiiBe, und jedesmal wiederholte er mit angenehmen
Gesang dieselben Worte, womit er in ihrer Seele auf die wiirdevollste
Weise das gottliche Bild und Gleichnis erneuerte (Leg. IV, xiv, 7,11-15).

Diesen Adel und die Vollkommenheit des Seins teilt die ganze Schop-
fung mit dem Schopfer, wie es anderswo heillt (Leg. I, viii, 1,17 u.a.),
denn fiir Gertrud ist der Mensch ,,wunderbar erschaffen und noch wun-
derbarer erncuert®. Die Inkarnation Christi ist die eigentliche raison
d’étre fur Gertruds positives Menschenbild. Durch seine Menschwer-
dung hat Christus (,in friihlingshafter jugendlicher Schénheit”) die



Gertrud Jaron Lewis 60

menschliche Natur veredelt und sie wiirdig gemacht, dem Vater als
Gabe dargebracht zu werden (Leg. IV, xLi, 1,7-18).

Die Menschwerdung Christi stellt ein Hauptthema in diesem Werk
dar. Fir Gertrud sind es nicht die menschlichen Zufilligkeiten im Leben
Jesu, wie Szenen aus seiner Kindheit oder die Passion, welche zentrale
Beachtung und dadurch menschliches Mitleiden finden. Es ist vielmehr
der gottliche Mensch, der menschgewordene Gott, der als Mensch die
GroBe Gottes exemplifiziert und gleichzeitig alle Menschen zur Teil-
nahme an der gottlichen Natur einliddt, den Menschen also buchstiiblich
»vergdttlicht“. Gertruds Schriften liefern zahlreiche Beispiele fiir diesen
Gedanken, von denen nur einige hier auszuwihlen sind:

An einer der hymnischen Stellen der Exercitia ruft Gertrud zu Chri-
stus, ihrem Geliebten: ,,du, der du in meiner Korperlichkeit zur Rechten
des Vaters sitzt* (Ex.sp. V1, 180). Und in ihrem Zweiten Buch des Lega-
tus zitiert Gertrud das liturgische Wort: ,,er, der in meinem Leib bei Gott
ist* (1L, xi, 1,10), und dhnlich schreibt sie: ,,in meinem Fleisch bist du
Gott und Konig“ (Ex.sp. VI, 106f.). Oder sie spricht von der ,,Kdrper-
lichkeit von unserer Erde“, die Christus angenommen hat, damit er sich
mit dem Menschen vermihlen kann (Ex.sp. 111, 103f.). Die Tatsache,
dal} Christus Mensch wurde, ist fiir Gertrud auch die Voraussetzung der
Brautmetaphorik; nur die Menschwerdung des Gottessohnes macht es
moglich, daf} sie sich als Gemahlin Christi verstehen kann.!' In ihrer
Deutung der Inkarnation geht Gertrud so weit zu behaupten, Christus
werde durch seine Menschheit geradezu gezwungen, sich der Menschen
zu erbarmen:

Denn in meiner der Gottheit verbundenen Menschheit, die mich zwingt,
in den verschiedenen menschlichen Néten Mitleid zu haben, finden die
Erwéhlten immer einen Fiirsprecher (Leg. I11, vii, 1,11-13).

In dieser Fiirsprache des Gottmenschen liegt fiir Gertrud auch die Be-
griindung fiir den thematisch sehr wichtigen Gedanken der Wiedergut-
machung (suppletio), der sich allgemein in der mittelalterlichen geistli-
chen Prosa nachweisen 148t (Leg. 11, v, 4,1-4).

Die Inkarnation Christi heiligt den Menschen. Die in der Dreifaltig-
keit Gottes weilende Menschheit (substantia mea) Christi ermdglicht es
dem Menschen, am gottlichen Wesen zu partizipieren (Leg. I1, xi, 1).
Der Sohn Gottes vergéttlicht den Menschen durch seine briutliche
Liebe: ,ich gebe dir all meine Heiligkeit, sowohl meiner Gottheit als
auch meiner Menschheit* (Leg. I11, xviii, 1,6-11). Der Mensch, so ant-

"' Vgl. Exercitia spiritualia (Sources Chrétiennes 127), 208 n.7.



Gertrud von Helfta 61

wortet der Herr Gertrud in einem ihrer Dialoge, ist sogar iiber die Engel
erhaben (Leg. I11, ix, 4,22; u.a.). Und Gertrud betont, dafi alle Men-
schen Nachgeborene des Erstgeborenen Sohnes Gottes sind (Leg. IV, i,
7,12-14).

Gertrud selbst hat diese menschliche Wiirde voll erkannt und gelebt.
Thre souverdne Haltung liegt in dem liturgischen Wort, servire est reg-
nare — ,,Dienen bedeutet Herrschen® ( Ex.sp. IV, 108f.) begriindet. Darin
weiB sie sich Christus gleichgestellt, denn sie ist kein Mietling, der sei-
nem Herrn unterwiirfig dient. (Leg. 11, xiii, 1,11f.). Und wihrend das
Mysterium der Inkarnation allen Menschen diese Wiirde schenkt, ist
sich Gertrud zudem bewuBt, daB sie eine besonders Erwihlte ist (vgl.
Leg. 1V, iii, 2,7{f. u.a.). Jeder Mensch, so betont Gertrud, der seinen
Willen in den Willen Gottes gibt und nichts aufler der Ehre Gottes er-
strebt, kann zu dieser besonderen Erwihltheit gelangen (Leg. IV, xiv,
5,16 ff.).

Gertruds innere GewiBheit geht auf das spezifische Ereignis ihrer
Gottesbegegnung am 27. Januar 1281 zuriick, von dem ihr Zweites Buch
des Legatus Zeugnis gibt. Dieser Text ist ein Hochgesang des Jubels und
Dankes aus dem , tiefsten Abgrund der Demut* fiir das engelgleiche Le-
ben, das sie seit diesem Tag ihrer inneren Umkehr hat leben diirfen. Da-
mals wurde sich Gertrud der gottlichen Gegenwart in ihrer Seele be-
wuBt, wo Christus gleichsam wie ein Freund mit dem Freund, oder wie
der Gemahl mit seiner Gemahlin, sich seither mit ihr ,,vergniigt* (Leg.
11, xxiii, 5). Ohne jegliches Verdienst ihrerseits, wie sie behauptet, hielt
diese spiirbare Gegenwart Gottes immer — mit einer kurzen geringfiigi-
gen Ausnahme - in ihr an (Leg. I, xxii, 1,13f.). Die Autorin beruft sich
in diesem Zusammenhang mehrfach auf das Wort aus Joh 14,23: ,,Wer
mich liebt, der wird mein Wort halten; und mein Vater wird ihn lieben,
und wir werden zu ihm kommen und Wohnung bei ihm nehmen.“ Und
in einer fiir Gertrud typischen paradoxen Formulierung heilt es dazu: je
unwiirdiger sie dieser hohen Auszeichnung ist, desto leuchtender wird
die Schonheit der géttlichen Giite (ibid. 20-22).

Durch ihre iiberzeugte Teilnahme an der Géttlichkeit Christi und das
ausgeprigte BewuBtsein ihrer Erwiéhltheit erkldrt sich Gertruds flirstli-
che Haltung, wie es in dem von ihr vielfach benutzten hofischen Voka-
bular zum Ausdruck kommt. Diejenige, die das Bett des Konigs teilt,
muB Konigin genannt werden (Leg. IT1, viii, 1,30f.). Christus, der Kai-
ser, hat sie zu seiner Kaiserin gemacht (Leg. IV, ii, 15,12f.). Christus er-
wartet die Befehle seiner Domina regina (Leg. 111, xxxiii, 1,3f. u.a.). Bei
aller Demut zeigt Gertrud hier keine falsche Scham, denn sie weif3, da3
ihre Erwihlung nicht das Ergebnis ihrer eigenen Leistung sondern allein



Gertrud Jaron Lewis 62

ein Gnadenerweis Gottes ist: ,,du hast mich, die letzte an Verdiensten,
zu berufen gewiirdigt“ (Leg. I1, xx, 10,4f.). Sie bekennt frei das Wirken
des gottlichen Geistes in ihr. Obwohl selbst unwiirdig, kann sie somit be-
wuflt als gottliches Werkzeug dienen (Leg. 11, xx, 2, 16).

Der priesterliche Mensch

Die Diskussion um das Priestertum ist ein fiir die Beurteilung ihres
Menschenbildes wesentlicher Aspekt in Gertruds Text. Denn, wie die
Heilige mit einem an sie gerichteten Wort des Herrn erklirt, das Prie-
stertum gehort der gesamten Kirche: ,,Enthilt nicht der Glaube der Kir-
che allgemein das, was ich einst allein dem Petrus versprochen hatte 7*
(Leg.1, xiv, 4,5f). Uber diese allgemeine Feststellung hinausgehend
spricht Gertrud von ihrer eigenen spezifischen Berufung zum Priester.
Die Begriindung ihres Anspruchs findet sich an zwei Textstellen, in de-
nen die Mystikerin sich als Stellvertreterin Christi sieht. Die bisherigen
Zitate zu Gertruds Erwihltheit werden hier tibertroffen und untermau-
ert.

Das Dritte Buch des Legatus (xii, 2) schildert eine Szene, die mit dem
Unaussprechlichkeitstopos beginnt, denn es ist ,,unméglich, dies schrift-
lich festzulegen®. Wihrend einer Erfahrung der mystischen Vereinigung
gewiéhrt Christus Gertrud die Gnade der Transfiguration, d. h. sie wird —
so wie es Jesus auf dem Berg Tabor geschah — selbst verklirt, ,,s0 daB
dadurch sowohl ihr Kérper als auch ihre Seele auf wunderbare Weise in
der Glorie leuchtend wie ein Blitz erscheint* (Leg. I11, xii, 2,19f.). Sie
erlebt also nicht etwa wie die drei Apostel auf Tabor die Verklirung
Christi als Zuschauer, sondern sie wird selbst, ebenso wie Christus zu-
vor, transfiguriert.

An der zweiten Stelle im Vierten Buch des Legatus sagt Christus zu
Gertrud:

... alle, die sich deinen Gebeten anvertrauen oder auch nur in Gedanken
deine Fiirbitte wiinschen, erlangen dadurch auf die gleiche Weise das Heil
wie die Israeliten, die von giftigen Schlangen gebissen und durch den An-
blick der ehernen Schlange geheilt wurden, welche Moses auf mein Ge-
heif3 in der Wiiste emporhob (Leg. IV, ii, 10, 14ff.).

Die erhohte heilbringende Schlange (vgl. Num 21,4-8), die in der Exe-
gese allgemein und bereits bei Johannes (Joh 3,14) als Vorausdeutung
auf den am Kreuz erhohten Eridser gedeutet wird, ist an dieser Stelle
mit Gertrud gleichgesetzt. So wie die Israeliten beim Anblick der
Schlange Heil erfuhren, so werden alle die geheilt werden, die Gertruds



Gertrud von Helfta 63

Fiirsprache in Anspruch nehmen. Erneut zeigt der Text eine Parallele
Gertruds mit Christus selbst. Vor diesem Hintergrund einer in aller De-
mut aber mit GewiBheit verstandenen Identifizierung mit Christus muf3
man die zahlreichen Stellen verstehen, wo Gertrud mit Uberzeugung
von ihrer priesterlichen Binde- und Losegewalt spricht.

Die ausfiihrlichste Erklarung zu Gertruds geistlicher Ordination wird
im liturgischen Zusammenhang gegeben: Bei der Lektiire des Evange-
liums in der Osteroktav, das berichtet, wie Christus seinen Jiingern den
Heiligen Geist einhaucht, bat auch sie um den Geist Gottes. Und dann
lautet der Text:

Daraufhin hauchte der Herr sie an und gab auch ihr den Heiligen Geist
und sagte: Empfanget den Heiligen Geist in euch: denen ihr die Siinden
nachlassen werdet, denen sind sie nachgelassen. Dazu sagte sie: Herr, wie
kann das geschehen, da diese Macht des Bindens und Ldsens allein den
Priestern gegeben ist? Der Herr antwortete: Wenn du durch die Urteils-
kraft meines Geistes irgend jemand als nicht schuldig erachtest, so werde
auch ich jenen fiir schuldlos halten; und wessen Sache du als schuldig be-
urteilst, der wird auch vor mir als Schuldiger erscheinen. Denn ich spre-
che durch deinen Mund (Leg. IV, xxxii, 27-37).

Der Wortlaut bezieht sich auf den johanneischen Text (Joh 20,22f.) der
Priesterberufung der Apostel, den Gertrud hier auf sich selbst anwendet.
Bemerkenswert ist dabei, daB sie den Herrn hinterfragt, ob er wirklich
meint, was er sagt. Doch betont sie nicht etwa, sie sei nur eine schwache
Frau. Gertrud mochte nur doppelt sicher sein, daf es sich nicht um ei-
nen Irrtum handelt. Und in der Tat, der Herr bestiitigt erneut, daB sie es
ist, der diese Macht verlichen wurde.

Ganz ihnliche Stellen kommen mehrfach im Legatus vor. In Gertruds
vita dhnelt die Beschreibung einer Sakramentenspendung, wenn es,
nachdem Christus die Binde- und Loseformel - diesmal aus
Matth 16,19 - iiber sie gesprochen hatte, heifit:

Und ihre Zunge berithrend, sagt er: Sieh, ich habe meine Worte in deinen
Mund gelegt (Jer 1,19). Und ich bestitige mit meiner Wahrheit alle Worte,
die du unter Anleitung des Geistes irgend jemandem um meinetwillen sa-
gen wirst. Und wenn du jemandem auf Erden durch meine Giite etwas
versprichst, werde ich es im Himmel gewiB bestatigen (Leg.l, xiv,
4,11-15).

Auch erhilt Gertrud die GewiBheit, nie fehl zu urteilen (ebd. 4,19ff.),
denn Gott selbst wird durch sie sprechen (ebd. 5,10ff.). Im Vierten Buch
des Legatus heiBt es schliefSlich, da Petrus, den sie in einer Vision im
pépstlichen Ornat sieht, mit Bezug auf dieselbe Schriftstelle in Matthius



Gertrud Jaron Lewis 64

den priesterlichen Auftrag bestitigt, indem er Gertrud mit eigener Hand
segnet (Leg. IV, xLiv, 2,1f.). Wesentliche Komponenten einer Priester-
weihe sind damit gegeben.

In ihrem Zweiten Buch berichtet Gertrud von sich selbst, wie sie in
der Praxis als geistliche Beraterin von der ihr verlichenen Binde- und
Losegewalt Gebrauch macht. Christus hat ihr die GewiBheit verliehen,
daBl sie durch seine Gnade iiber Gut und Bése entscheiden kann und
Hilfesuchende von ihren Fehlern lossprechen kann, die dann durch die
gottliche Gnade von ihrer driickenden Schuld erleichtert werden:

Daher hast du aulerdem mir, der 4uBerst Unwiirdigen, versichert: jeder,
der mich mit reuigem Herzen und in geistiger Demut aufsucht, um kla-
gend einen Fehler zu entdecken, und dessen Fehler von mir groB oder
klein befunden wird, wird dementsprechend von dir, du barmherziger
Gott, als Schuldiger oder Unschuldiger gerichtet. Und er werde mittels
deiner Gnade kiinftig immer eine Erleichterung spiiren, damit er niemals
wieder wie zuvor so gefihrlich von diesem Fehler belastet werden konne
(Leg.11, xx, 2,3-11).

Vom Text her scheint hier kein Zweifel zu bestehen, daB Gertrud der
Auftrag eines Beichtvaters (einer ,,Beichtmutter*?) iibergeben wurde.!?
Auch andere, dhnliche Situationen schildern Gertrud als engagierte
Seelsorgerin, wie z. B. als Verkiinderin des Wortes, als geistliche Berate-
rin und Mittlerin zwischen Gott und den Menschen. , Der Geist Gottes
sprach aus ihr“, so heil3t es in ihrer vita mit den Worten aus der Apostel-
geschichte 6,10 (Leg. 1, i, 3,14). Ihre Biographin widmet der seelsorgeri-
schen Titigkeit Gertruds ein ganzes Kapitel (Leg. 1, xii), in welchem sie,
ausgehend von der Regula Benedicti 64, Gertrud vorteilhaft mit den
Aposteln vergleicht: Gertrud ist redegewandt und iiberzeugend in ihren
Anprachen und hat nur selten unaufmerksame Zuhorer. Meistens er-
reicht sie das, wofiir sie pladiert, oft sogar bei hartnickigen Menschen.
Bisweilen sind ihre scharfen Worte der Weisheit fiir ihre Mitschwestern
schockierend, so daB einige sogar darum beteten, daB Gertrud in ihrem
Eifer nachlassen mége. Aber Christus verteidigt Gertruds Leidenschaft-
lichkeit, mit der sie fiir eine gute Sache kidmpfe. Und die Biographin
schlieBt dieses Kapitel mit den Worten, daB oft ein einziges treffendes
Wort von Gertruds Lippen wirkungsvoller als lange Homilien beriihm-
ter Prediger sei:

12 P. Doyére, der Herausgeber dieses Buches, meint dazu, es kdnne sich nicht um das Buf3-
sakrament sondern nur um eine gnadenhafte Fihrung Hilfesuchender handeln (Legatus
11, 310f. n. 1).



Gertrud von Helfta 65

Auch sprach sie angenehm und eindringlich, mit so geschickter Rede und
so iiberzeugend, wirkungsvoll und begnadet, daB die meisten, die ihre
Worte horten, durch eine wunderbare Herzenserweichung und Willensén-
derung wahrhaftes Zeugnis davon gaben, daB der Geist Gottes in ihr
sprach (Leg.1, i, 3,10-15).

Und deshalb gab es eine Menge Leute von aufierhalb des Klosters, die
Hilfe bei ihr suchten. Ihre hervorragende Gabe der Unterscheidung (vir-
tus discretionis) befahigt Gertrud, den verschiedensten Fragen und Pro-
blemen der Ratsuchenden mit einer befriedigenden Antwort zu begeg-
nen (Leg. 1, xi, 12).

Zu ihrer priesterlichen Mittlerrolle zwischen Gott und den Menschen
wird Gertrud eigens berufen, als sie sich mit freiem Willen dem Herrn
aufopfert; Christus bezeichnet ihr Herz als dasjenige, das alle seine Ga-
ben ausstromen soll (Leg. I11, xxx, 2,16ff.). Thr Herz soll gleichsam als
Verbindungsglied dienen, um die Gnadenfiille des gdttlichen Herzens zu
den Menschen zu leiten (Leg. 111, Lxvi, 1,1ff.). Und Gertruds Biogra-
phin bestitigt, daB Gertrud diese Rolle ernst nahm:

... sie sah sich selbst als ein Verbindungsglied, durch welches, gemif eines
geheimen gottlichen Planes, die Gnade zu den Erwihlten Gottes flieen
konnte (Leg. 1, xi, 1,8-10).

In dieser bewuBten Mittlerfunktion liegt der Grund, warum Gertrud die
ihr geschenkte Gnadenfiille nicht verheimlicht (ebd., 35ff.).

Gertruds Hauptanliegen in ihrer priesterlichen Mission ist ihre Er-
mahnung zur hiufigen Kommunion - eine Haltung, die der damaligen
offiziellen kirchlichen Einstellung widersprach. Gertrud argumentiert,
daB Christus dieses Sakrament eben dazu hinterlassen hat, daB es zu sei-
nem Andenken wiederholt empfangen wird, weil er dadurch bei den
Menschen zu bleiben beabsichtigt, denn es ist ;,sein Vergniigen, unter
den Menschen zu weilen® (Spr 8,31). Keiner soll deshalb, weder mit
Worten noch Andeutungen, andere am Kommunionsempfang hindern,
wie es bisweilen geschieht (Leg. III, Lxxvii, 1). Denn der Wert der Kom-
munion ist unvergleichlich groBer als der nachlidssige Verzicht darauf
(Leg. IV, xiii, 5). Und solange das Kommunizieren in der Absicht ge-
schieht, die gottliche Giite offenbar zu machen, handelt es sich selbst bei
personlicher Unwiirdigkeit nicht um einen Mangel an Respekt. Gertrud
stiitzt sich mit dieser kritischen Behauptung auf eine direkte Erleuch-
tung, wofiir sie Gott lobt und preist (Leg. 11, xix, 2).

Im Zusammenhang mit dieser problematischen Fragestellung gewinnt
das Folgende an Bedeutung: Gertrud iibernimmt eines Tages die Funk-
tion des Beichtvaters in dessen Abwesenheit. Es handelt sich anschei-



Gertrud Jaron Lewis 66

nend um eine Art personliches Beichtgesprich, in dem Gertrud allen de-
nen, die sie um Rat fragen, zu kommunizieren rit. Danach erfihrt Ger-
trud in einer Vision, wie Christus alle, die ihrem Rat folgen, reichlich
belohnt; die anderen dagegen, die sich 4ngstlich fernhalten und entwe-
der nicht auf Gertruds Rat héren oder sie nicht konsultieren, gehen leer
aus. Ihre priesterliche Entscheidung wird also sozusagen von oberster
Instanz bestatigt (Leg. IV, vii, 4). In all diesen Diskussionen um die
Kommunion wird unterschwellig fiir die tigliche Kommunion pladiert,
die den Nonnen und Laien vorenthalten, den Priestern in der tdglichen
Meffeier aber erlaubt ist.!* Gertrud klagt dariiber, daB die Vorrangstel-
lung der Priester in dieser Beziehung so groB sei. Als Antwort wird ihr
der Einblick gewahrt, dafl viele Priester keinerlei besondere Verdienste
gewinnen, weil bei ihnen die tigliche Eucharistiefeier zur Routine ge-
worden ist (Leg. ITI, xxxvi, 1) - eine Antwort, die uns heute noch an
Gertruds Frustrierung teilnehmen 140t.

Die Biographin Gertruds erklart, wie Gertrud selbst angesichts der
auBerordentlichen Gnadenerweise, die sie an sich erfuhr, protestierte,
sie sei nichts als Staub und Asche und der priesterlichen Gabe vollig un-
wiirdig. Und sie erklirt, wie der Herr ihre priesterliche Funktion besti-
tigte, indem er sie wissen lieB:

Jeder, der bedriickt und traurig ist und demiitig in schlichter Wahrheit den
Trost deiner Worte sucht, dessen Begehren wird niemals enttduscht, denn
ich, Gott, wohne in dir (Leg. I, xiv, 5,20--23).

Gertruds Priestertum beruht also auf der Gegenwart Gottes in ihrer
Seele — die einzig unerldBliche Voraussetzung fiir eine Ordination im
Verstehen der Helftaerinnen.

Denn Gertruds priesterliche Berufung beruht nicht nur auf einem stil-
len Einvernehmen zwischen ihrem gottlichen Freund und ihr. Ihre Mit-
schwestern wissen von Gertruds Priesterfunktion und erkennen diese
voll und offentlich an. So wird z.B. Domna M. (vermutlich Mechthild
von Hackeborn) in einer Vision die Mittlerrolle Gertruds bestitigt
(Leg.1, xiv, 6,71f.). Da Gertrud nimlich in ihrer Demut bisweilen Zwei-
fel an ihrer Berufung hat, bittet sie auch andere Mitschwestern um Hilfe
in der rechten Beurteilung ihres Priestertums (Leg. I, xvi, 1,1ff). Die
Antworten, die diese in ihrem Gebet oder in Visionen erhalten, bestiti-
gen alle einwandfrei Gertruds priesterliche Stellung, und sie betonen,
daB Christus, der mystisch mit ihr vereint ist, sie voll unterstiitzt, und

B Vgl. C. W. Bynum, Women Mpystics and Eucharistic Devotion in the 13th Century. 1In:
Women's Studies 11 (1984) 179-214. Und K. Boeckl, Die Eucharistielehre der deutschen
Mystiker des Mittelalters. Freiburg 1924, bes. 58-66.



Gertrud von Helfta 67

daB Gertrud diese priesterliche Aufgabe bis zu ihrem Lebensende behal-
ten wird (ebd.). Die Biographin beschlieft die Diskussion mit dem lapi-
daren Satz: ,,Dies steht also ganz sicher fest, daB dies[e Gabe] aus Gott
flieBt“ (Leg. 1, xvi, 3,4f).

Der freie Mensch

Gertruds libertas cordis wird im Ersten Buch des Legatus von ihrer Bio-
graphin folgendermaBen geschildert:

Auch erschien die Freiheit ihres Geistes so hell in ihr, daB ihr Giberhaupt
nichts, was gegen ihr Gewissen ging, auch nur fiir einen Augenblick er-
traglich war. Und Gott empfahl sie dafiir. Denn als jemand Frommes ihn
im Gebet fragte, was ihm in dieser Auserwihlten so besonders gefiele, ant-
wortete er: ,,die Freiheit des Herzens“. Uber diese Antwort sehr verwun-
dert und sie gleichsam verdchtlich machend, fragte er weiter: ,Ich
schitzte, Herr, daB sie durch deine Gnade schon zu einer gréBeren Er-
kenntnis und uberdies zu einer glithenden Liebe gelangt wire”. Darauf
[antwortete] der Herr: ,,Es ist in der Tat so, wie du es ganz richtig einge-
schitzt hast; aber dies geschah mittels der Gnade der Freiheit, die so gut
ist, daB man durch sie ohne Umschweife zur hochsten Vollkommenheit
gelangt. Denn sie [Gertrud] ist jederzeit fiir alle meine Gaben empféng-
lich, weil sie ihr Herz nie an etwas haften 148t, was mir hinderlich sein
konnte“ (Leg. 1, xi, 7).

Gertrud sieht das Gnadengeschenk der inneren Freiheit, das sie selbst
mehrfach bestitigt (vgl. u.a. ¢ Ex.sp. VII, 495), als einen bewuB3t asketi-
schen ProzeB an. In diesem Zusammenhang begegnen die Schliisselbe-
griffe des abnegare, abstrahere, abstinere, adnihilare und der fiir Gertrud
typische Bildkomplex des bewuBten Abschiittelns aller Sklavenfesseln,
welche den Menschen an die condition humaine ketten. Freilich handelt
es sich nicht um eine Askese um ihrer selbst willen sondern um das in-
nere Freiwerden fiir Gott. Der wichtige Begriff des vacare, d.h. also das
Sich Ausleeren, um die Einwohnung des Geistes zu ermoglichen, findet
sich im Legatus mit dem Begriff der Freiheit vereint (Leg. IV, xLuviii,
15,24).

Gertruds innere Freiheit macht sie sorglos. (Die Begriffe securus - das
Wort 148t sich in seiner urspriinglichen Bedeutung als ,,sorglos* verste-
hen - und liber sind hiufig miteinander verbunden). Die auf Gott
vertrauende Sorglosigkeit Gertruds hat jedoch nichts gemein mit einem
naiven Ignorieren brennender Probleme. Ihre Schriften zeugen davon,
wie sehr sie sich der sie umgebenden turbulenten Kriegszeiten (Leg. IV,
Lii, 5,3 u.a.) im damaligen Deutschland bewuBt ist, wie sie mit den in-



Gertrud Jaron Lewis 68

ternen Problemen ihrer klosterlichen Gemeinschaft (Leg. 111, xvi, 1,12)
und den vielfiltigen Néten der sie um Rat suchenden Menschen ver-
traut ist. Auch ist sie selbst, ebenso wie ihre Mitschwestern oft krank
(einmal sogar an der Pest erkrankt, Leg. I11, iii, 1,26). Aber ihr ungebun-
denes Freisein fiir Gott wird von all dem nicht beeintrichtigt.

Eine gewisse Radikalitdt in Gertruds AuBerungen und Handlungen
ist uniibersehbar. Jede falsche Angstlichkeit wird durch ihre innere Frei-
heit ausgeschaltet. So geben Gertruds Schriften vielfach Zeugnis von ih-
rer sehr kritischen Einstellung gegeniiber MiBBbrauchen in der reformbe-
durftigen Kirche ihres Zeitalters. Sie nimmt u.a. Stellung gegen den
Reliquienkult (Leg. IV, Lii, 3,4ff.) und gegen bezahlte Ablasse (Leg. I11,
xi, I u.a.), auch bittet sie Gott, den Schopfer, er mdge gleichzeitig refor-
mator sein (Ex.sp.1, 220). Und wie gezeigt wurde, beansprucht sie fiir
sich selbst — trotz des bereits damals bestehenden kanonischen Gesetzes,
welches Frauen vom Priestertum ausschlieBt - priesterliche Befugnisse
und ignoriert die kleinlichen kirchlichen Regeln, die den Kommunion-
empfang einschrinken.

Gertrud ist eine Personlichkeit, die sich selbst und Gott in sich gefun-
den hat und dann bedingungslos nach dieser Uberzeugung lebt. Die ihr
damit geschenkte ,,Freiheit des Herzens*“ duBert sich aber nicht nur in
einer Uberwindung von Furcht und Sorgen, sondern auch in einem sub-
tilen Humor und vor allem ihrem groBartigen jubilus. Beide sind wenig-
stens fliichtig zu erwidhnen, weil sie fir Gertruds Personlichkeit und vor
allem auch fiir ihr Gottes- und Menschenbild charakteristisch erschei-
nen.

Einige Beispiele und Vergleiche in Gertruds Werken miissen schon
fir ihre Zeitgenossen und nicht erst fiir uns heute komisch gewesen sein.
Wenn Gertrud z. B. in ihrem zweiten Buch des Legarus betonen will, wie
lauwarm ihr monastischer Eifer vor ihrer entscheidenden inneren Um-
kehr war, schreibt sie, sie hitte sich um ihre Seele bis dahin genausowe-
nig gekiimmert wie um das Innere ihrer FuBsohlen (Leg.1l, ii, 1,5f.).
Oder bei der Diskussion um verschiedene Arten des Gebetes bringt Ger-
trud den im Rahmen dieser geistlichen Prosa ungewohnlichen Vergleich,
daf3 Saitenmusik auf jeden Fall angenehmer sei als das Bléken von
Schafen oder Ochsengebriill (Leg. IV, Lvi, 1,11ff.). Auch erheitert ihr
Vergleich, daB3 sie selbst so wertlos wie eine Vogelscheuche, aber — wie
die Vogelscheuche - doch mit einer Aufgabe betraut sei (Leg.I, xi,
3,4ff.). An einer Stelle erklirt sie, wie jeder Korperteil zur Ehre Gottes
titig sein sollte, z6gert aber, als sie zu den Hinden kommt, weil der
Hénde Arbeit mit Gertruds geistiger Arbeit unvereinbar ist; sie findet
aber die ihr angenehme schalkhafte Lésung: der Herr, so meint ste, ak-



Gertrud von Helfta 69

zeptiere das Halten des Buches beim Lesen als eine den Hénden ange-
messene kérperliche Tétigkeit (Leg. IV, xLiv, 1,20ff.).

Wenn wir von anderen Mystikern wissen, daB sie eher negativ und
bisweilen sogar finster erscheinen, so beschreibt sich Gertrud in einem
ihrer Meditationen als ,froh, sorglos und frei* ( Ex.sp. VI, 790f.). Es er-
klart sich aus dieser Einstellung heraus, daf3 der Lobpreis Gottes in Ger-
truds Werk einen so vorziiglichen Rang einnimmt. Der mystische Jubilus
— das bekannteste Beispiel dafiir ist Franz von Assisis Sonnengesang -
ist ein fiir die Mystiker typischer Ausbruch der exaltierten Freude, die
der befreienden unaussprechlichen Erfahrung des Géottlichen folgt. In
seiner vollendetsten Form umfafBt dieser mystische Lobgesang das ganze
Universum, d.h. alles Erschaffene wird zum jauchzenden Lob Gottes
herangezogen und in diesem Lobpreis mit Gott vereint. Gertrud von
Helfta, mit dem ihr eigenen beachtlichen dichterischen Talent, hinter-
146t uns einen vortrefflichen mystischen Jubilus in ihren Exercitia. Die
ganze Sechste Ubung dieses Werkes stellt einen einzigen hymnischen
Hochgesang dar, von dem abschlieBend eine kurze Probe zitiert wird,
die zur weiteren Lektiire des Werkes Gertruds von Helfta anregen
moge:

Es jauchzen dir alle Sterne des Himmels, die dir mit Freuden leuchten,
und die deinem Auftrag entsprechend immer bereit sind, dir beizustehen.

Es jauchzen dir die wunderbaren Werke des gesamten Universums, al-
les im Umkreis des Himmels, der Erde und des Abgrundes; sie spenden
dir jenes immerwihrende Lob, welches von dir ausgehend in dich, seinen
Quell, wieder zuriickflief3t.

Es jauchzen dir mein Herz und meine Seele, mit der ganzen Substanz
meines Fleisches und Geistes und aus der Wirkkraft des gesamten Univer-
sums.

Denn dir sei aus allem, durch alles und in allem Ehre und Herrlichkeit
in Ewigkeit (Ex.sp. VI, 481-489).





