
Die Passion Jesu 
Heinrich Spaemann, Überlingen 

Es werden so entsetzliche Tode gestorben, Krebstode, Tode, in denen 
Leben nicht im mindesten ausgereift ist, Tode im Mutterleib, Hunger- 
tode, Foltertode, Terrortode. Mitten unter diesen Sterbenden sehe ich 
das Kreuz von Golgotha. Unterscheidet sich Jesu Passion von der ande- 
rer Menschen, die vielleicht noch weit schlimmer und länger mißhandelt 
und am Ende umgebracht werden? 

Jesus lebte aus dem Urgrund Liebe. Es gab in seinem Wesen, dessen 
Energie und Wirkmächtigkeit in der Menschheitsgeschichte einzigartig 
waren, keine der üblichen Möglichkeiten von Abwehr des Bösen, das 
ihm andere zufügten, so wenig wie bei einem wehrlosen Kind. Er hatte 
nur die Waffen der Liebe; aus innerster Freiheit schlug er den Gebrauch 
jeder anderen Waffe aus. Und so liebend war er, das heißt so sehr der 
eine Mensch mit uns Menschen, daß er sich mit uns und uns mit sich als 
etwas völlig Zusammengehöriges erfuhr. Wir gingen und gehen ihn so 
an, wie wenn meine Augen oder meine Hand Wohltuendes oder Wehes 
erfahren: das erfahre dann doch ich. 

Jesus konnte sich nicht distanzieren und nicht immunisieren gegen 
das Böse, das rings um ihn geschah - es ging immer auch ihn an -, und 
erst recht nicht gegen das Böse, das man ihm selbst antat, wie wir das 
können mit unseren Schutzmechanismen und Abwehrreaktionen. Wenn 
jemand uns geflissentlich einen Schmerz zufügt oder sich sonstwie 
feindselig verhält, dann werden wir unwillkürlich selber auch aggressiv. 
Der uns da etwas antut, bleibt außerhalb von uns, wir weisen und weh- 
ren ihn ab, empören uns über ihn, wünschen ihn weg. 

Und Jesus? Die einzige Waffe eines dreijährigen Kindes sind seine 
Tränen. Nun aber denken Sie an den Mann in der Gethsemanenacht. Er 
sieht sich der geballten Macht des Bösen gegenüber. Sie kommt auf ihn 
zu. Und sein innerster Mensch geht auf sie zu. Sein Schweiß wird wie 
Blut, das zur Erde tropft, so sagt Lukas. Was ihm das Blut aus den Poren 
treibt, ist unser Böses. Das ist noch einmal Adam, zu dem Gott sagt: •Im 
Schweiße deines Angesichtes sollst du dein Brot essen." Das Brot, um 
das es diesem neuen Adam geht, das seinen Hunger stillt, sind wir, die 
wir so zu ihm gehören, daß er nicht anders kann und will, als für uns lei- 
den, was er durch uns leidet. Dann fesseln ihn ein paar Menschen, bin- 
den ihm Stricke oder Ketten um die Handgelenke; es kommt der Augen- 
blick, wo sie ihn zu geißeln beginnen. 39 Geißelhiebe waren das nach 



Heinrich Spaemann 82 

der Regel. Die Lederbänder waren mit spitzen Eisenstücken besetzt. Der 
Körper wurde aufgerissen, wurde wie eine Wunde, manche starben da- 
bei. Dann setzt ihm die Soldateska einen Dornenkranz auf, die Stacheln 
dringen ihm tief in die Kopfhaut, in die Schläfen. Aber für ihn sind 
diese Leute keine Soldateska. Er sieht Menschen. Er sieht jeden einzel- 
nen von ihnen, die von Spott und Hohn oder Wut entstellten Gesichter 
derer, die die Folter vollziehen. Aber da er nur eines kann und will: lie- 
ben, weil die Liebe sein Wesen ist, sieht er hinter diesen Gesichtern zu- 
gleich ihre arme Vergangenheit, ihre Kindheit, die Umgebung, in der sie 
groß wurden. Er lebte selber ja 30 Jahre in einer Stadt, die weithin ihres- 
gleichen bewohnten. In einer Stadt, von der Nathanael sagt: •Was kann 
aus Nazareth Gutes kommen?", deren Bürger ihn nach seiner ersten Pre- 
digt in ihrer Synagoge zu steinigen versuchten - da entlud sich ihre 
durch viele Jahre aufgestaute Aggression gegen ihn, sie hielten ihn ja 
nicht aus, da er so anders war, so rein, so gerecht - sie hielten es nicht 
aus, daß er sie aushielt. Aus dem Mitleben mit diesen kleinen Leuten 
weiß Jesus, wie viele Menschen ungeliebt aufwachsen, wie sie ganz früh 
schon von Engstirnigkeiten, Vorurteilen und Grausamkeiten ihrer Um- 
gebung geprägt, auch wie sie vernachlässigt und verstoßen werden, in 
wie vielen Zwängen sie stecken. 

Und sind jetzt nicht ihm jene die Nächsten, die man doch lieben soll 
wie sich selbst, die ihm das Schlimme antun? Wer sonst? Unaufhörlich 
betet er in seinem Innern für sie - nicht erst am Kreuz: •Vater, vergib ih- 
nen, denn sie wissen nicht, was sie tun." Er weiß, es ist besser, alles Böse 
tobt sich gegen ihn aus, als gegen irgendeinen anderen, der dadurch 
auch wieder böse und vielleicht noch böser wird, weil dieser ja nicht an- 
ders kann, weil er ja die Kraft nicht hat, dem Bösen, je böser es ist, Gu- 
tes entgegenzuhalten. Darum ist es doch besser, das Böse trifft ihn, Je- 
sus, so daß es nicht weitergeht, sondern an ihm sich erschöpft. Einer 
muß es doch sein, bei dem dies geschieht, gegen einen muß es sich zu- 
sammenziehen. Einer muß es doch durch das Gute überwinden. 

Einer muß darum auch bewirken, daß alles Böse, damit es besiegt 
werde, sich unweigerlich ihm stelle; einer muß es so provozieren, daß es 
enttarnt wird, daß auch und gerade die Bösen, die es so gar nicht zu sein 
meinen und scheinen, mit ihrem Bösen aus ihren Verstecken heraus 
massiv böse werden. Wen hat Jesus denn in besonderem Maße provo- 
ziert? Wer hat am Ende Jesus getötet? Wegelagerer, Räuber? Wer hat 
beschlossen, ihn aus der Gemeinschaft seines Volkes und der Mensch- 
heit so wirksam auszumerzen, an fünf Nägeln aufgehängt, daß seiner als 
eines notorischen Verbrechers nicht mehr gedacht würde? Verantwor- 
tungsträger der Religion und Politik seiner Zeit, Menschen von hohem 



Passion Jesu " 

moralischen Ansehen, deren Existenz aufging in Studium und Ausle- 
gung von Gesetz und seine Anwendung auf alle Lebenslagen. Sie kann- 
ten sich aus mit diesen Vorschriften. Diese Kenntnis machte ihre Autori- 
tät, aber zugleich auch ihre Überlegenheit gegenüber Laien, Analphabe- 
ten, Armen und Sündern aus. Und eben darin lag zugleich auch ihre 
tiefe Gefahr, die der Erblindung in Hinsicht auf das eigene Herz, die 
Gefahr des Blickes nach unten, des Stolzes, des Balkens im eigenen 
Auge - jede andere Sünde ist ja nur ein Splitter von diesem Holz. Mit 
seiner grenzenlosen Liebe, die bestimmte gesetzliche Grenzziehungen in 
messianischer Vollmacht aufhob, mit seinem heilenden Berühren von 
Aussätzigen, mit seinem Zutischesitzen bei Gesetzlosen, aus denen er 
Jünger erwählte, mit seinen Heilungen am Sabbat, hat Jesus niemand 
anders so sehr wie die Hüter des Gesetzes provoziert. Aber auch das ge- 
schah aus Liebe, aus Liebe zu ihnen. Nicht anders konnte er sie - wie 
Gott den Adam aus seinem Versteck - aus der Burg ihrer Selbstgerech- 
tigkeit hervorrufen zu entsprechendem Tun. Das lauernd Böse, das Mor- 
dende der im Stolz verborgenen Nichtliebe mußte so offenbar werden. 
Es gab und gibt Jesus gegenüber, als dem Licht, das in die Finsternis 
leuchtet, nur eine Alternative: es als rettendes zu erkennen oder den Ver- 
such zu machen, es auszulöschen. Jesus hat das gewußt und sehr früh 
vorausgesagt, daß man ihn töten würde. Er wußte, daß seine Liebe bis 
zu diesem schrecklichen Ende seiner Kreuzigung gehen müsse, wenn er 
die Menschen aus ihren Fesseln befreien und zu der Freiheit seines eige- 
nen Wesens führen wollte. Abel wehrte sich nicht gegen Kain. Warum 
erschlug ihn Kain? Weil er ihm sein eigenes Nichtbestehen vor Gott ver- 
deutlichte. Diese Verdeutlichung ist der Anfang der Ermöglichung von 
Umkehr. Nur Abel, wehrlos, bekehrt auch Kain. 

Alle Träger von Macht und Rang sind progressiv gefährdet vom Defi- 
zit an Betroffenheit, an Betroffenheit durch eine Armut, die zur Identifi- 
kation provoziert und die das eigene Herz angeht - vom Defizit an kon- 
kreter Begegnung mit dem Leid der Kreatur, mit den quälenden Proble- 
men von Mitmenschen, sofern sie nicht selbst gegen dieses Defizit etwas 
ganz Konkretes tun. Die maßgebenden Autoritäten in Jerusalem haben 
Jesus, bevor sie seine Kreuzigung beschlossen, weder selbst gehört noch 
seine Heilstaten gesehen, auch das Glück und die Seligkeit derer nicht 
gesehen, die er heilte. Sie achteten nicht der Blinden, die wieder sehen, 
und der Lahmen, die wieder gehen konnten. Jesus selbst ist sein Leben 
hindurch bis zum Tod der unmittelbaren Betroffenheit von Leid, Jam- 
mer, Elend, Krankheit und Sünde seiner Brüder und Schwestern nie 
ausgewichen - im Gegenteil, in eine solche Welt ging er hinein und in 
ihr verblieb er bis zu seiner Kreuzigung. Wo keine Betroffenheit mehr 



Heinrich Spaemann 84 

ist, beginnt die grausame Abstraktion von der Praxis der Liebe, beginnt 
der Schwund im Begreifen der Wirklichkeit, die im Kreuz von Golgotha, 
diesem Inbegriffzeichen von Wehrlosigkeit und Machtlosigkeit, ihre 
Mitte bekommen hat, beginnt die Verfallenheit an die falsche Macht. 
Wer, vielleicht zunächst völlig unwillkürlich, zum Kreuz in praktische 
Distanz gerät, es nur noch im Kult, in der Beobachtung eines religiösen 
Pensums, wirklich ernst nimmt, während seine ganze Lebensweise und 
Denkart ein Widerspruch dazu wird, beginnt unweigerlich andere ans 
Kreuz zu nageln. 

Jesu Geheimnis war, daß er wie kein anderer vor ihm und nach ihm 
der Liebe glaubte. Er, der •Anführer und Vollender unseres Glaubens" 
(Hebr 12,2), vertraute, daß die Liebe Gottes alles verantwortete, was 
ihm begegnete, daß sie stärker war, als alle den Tod herbeiführenden 
Mächte, ja als der Tod selbst. Mit diesem Vertrauen behielt er recht. Er, 
die Urliebe selbst in ihm, das Leben in der Quelle, entgrenzte die Gren- 
zen des Todes, durchbrach die Grabesdecke über der Unterwelt nach 
oben hin zum lebendigen Gott, er als erster von uns; denn nun erst recht 
erweist sich unser Leben, unsere Zukunft, ja schon unser Hier und Jetzt, 
mit ihm als eins: der eine Mensch mit uns Menschen ist für uns und mit 
uns zu Gott erhöht, wir sind in ihm, er ist in uns, er ist unsere Heimat, 
unsere Geborgenheit, unser Lebenslicht. 

Es ist schwer zu fassen, daß Ostern, dieses schlechthin revolutionärste 
Ereignis der Menschheitsgeschichte und des Kosmos, das Ereignis der 
Überwindung des Todes, und damit einer Welt der Zwänge und der 
Angst, die allermeisten Christen so wenig erschüttert, und darum auch 
in der Ausrichtung und Praxis ihrer Existenz so wenig verändert - dahin 
verändert, daß sie der alles überwindenden Macht der Liebe glauben 
und aus ihr zu leben suchen. 

Denn wenn es eine Quintessenz der Erkenntnis aus dem Geschehen 
der Kreuzigung Jesu gibt, eine mit umwerfenden Folgen, dann ist es 
diese: Gott zwingt nicht, er vertraut; Gott tötet nicht, er erweckt von den 
Toten. 

Nicht zu allen Zeiten der Kirchengeschichte waren Bewußtsein und 
Gewissen der Christen, ähnlich wie heute, von der Erkenntnis erhellt, 
daß die Welt der Zwänge nicht die Welt Gottes ist, daß sie unmensch- 
lich und widergöttlich ist. Wenn Gott kommt, dann heißt das: er kommt, 
um Geknechtete zu befreien. Als dieser Befreier eröffnet er bereits den 
Wortlaut der Zehn Gebote: •Ich bin der Herr, dein Gott, der dich aus 
dem Land Ägypten, aus dem Sklavenhaus herausgeführt hat" (Ex 20,2). 

Und wie befreit Gott? Setzt er zu unserer Befreiung aus Krankheit, 
Angst, Not und Sünde einen anderen Zwang? Beseitigt er seine Wider- 



Passion Jesu °-> 

sacher nur durch seine entsprechend größere Macht? Mit den gleichen 
Mitteln? Mit psychischer oder physischer Gewalt, unter Drohung oder 
Lockung? Was tut er? Das genaue Gegenteil von allem, was Zwingen 
heißt: er vertraut. Er beginnt sein Leben als Mensch damit, sich uns an- 
zuvertrauen als ein schutzloses Kind. Gott vertraut jenem Rest von Frei- 
heit im Menschen, durch den auch der Sünder noch Person ist. An die- 
sem Vertrauen hält er fest bis zu der Stunde, in der er selbst das Lamm 
ist, das seinen Mund nicht auftut vor seinem Scherer. Er wird sich nicht 
untreu. Er vertraut auch jetzt, da man ihn kreuzigt. Die wehrlose Liebe 
Jesu appelliert an die vielleicht einzige Stelle im Menschen, wo er noch 
frei ist, seinerseits eine Entscheidung für wirkliche Freiheit zu treffen. 
Es mag nicht viel Vertrauenswürdiges an uns sein: wenn der Mensch 
dem Glauben, mit dem ein dreijähriges Kind an ihn glaubt, recht zu ge- 
ben beginnt, oder wenn er dem Durst eines Gemarterten den Becher 
Wasser nicht verweigert, so ist ein Anfang gewonnen, in dem der 
Mensch zu sich selbst kommt, weil er zu Gott kommt, der in diesem 
Kind oder in diesem Dürstenden auf ihn wartet. Von dieser Stelle aus 
kann die Freiheit ihn wieder erobern, da sein innerster Lebensgrund mit 
ihr korrespondiert. Ein Samenkorn ist in ihn eingesenkt, das die Lebens- 
kraft hat, die Sprengkraft, auch eine Betondecke von Selbstsucht und 
Mißtrauen, die sich über seinem Innersten gebildet hat, zu durchdrin- 
gen. Gott schenkt Liebe so, daß er sich zugleich ausliefert an die Not- 
wendigkeit, daß man auch ihn liebe, in diese Konsequenz ist eingechlos- 
sen sein Golgotha. Denn die Macht des Bösen sieht in der Ohnmacht 
des Machtlosen ihre Chance. Aber die Passion der Liebe siegt über die 
Macht des Bösen. Sie ist die Macht, mit dem das Lamm die Wölfe in 
Lämmer verwandelt. 

Der gewaltlose, wehrlose Gott befreit uns von einer falschen Gottes- 
vorstellung: er nimmt uns die Angst. Sie ist das Stigma einer unerlösten 
Welt. Wer andere zwingt, hat selber Angst. Sie kommt aus der noch un- 
erkannten und unüberwundenen Enge seines eigenen Innern. Angst ist 
die Witterung, daß die geheimen Zwänge, in denen einer lebt und die er 
an anderen ausläßt, sich einmal ausweglos gegen ihn selber zusammen- 
ziehen könnten. 

Seinen Jüngern sagt Jesus: •Seht, ich sende euch wie Lämmer unter 
die Wölfe" (Lk 10,3). Ob wir Lamm oder Wolf sind, das unterscheidet 
uns - bei der letzten Trennung kommt es heraus. Vorerst geht dieser Un- 
terschied zu unserer immer neuen Bekehrung vielleicht noch mitten 
durch unser eigenes Herz hindurch. Lämmer sind, die der Entscheidung 
nach •dem Lamme folgen, wohin es geht" (Offb 14,4), es geht den Weg 
der Passion zu Gott. Wölfe sind, die sich selber oder die ihrer Meinung 



Reinhard Körner gg 

nach gute Sache gewaltsam durchsetzen wollen. In den Gewaltlosen hat 
Jesu Herrschaft Raum. Sie sind zur Inbesitznahme der kommenden 
Welt disponiert. Im 37. Psalm und in der dritten Seligpreisung der Berg- 
predigt wird ihnen das kommende Reich zugesprochen. Es fällt ihnen zu 
ohne Schwertstreich. Die bleibenden Eroberungen machen jene Leute, 
die den Mut haben, kein Wesen auf dieser Erde unter Gewaltdruck zu 
bringen, weder mit physischen noch mit psychischen noch mit geistigen 
Mitteln, also die Standhaften in der Liebe, die auf Gott, den Herrn der 
Geschichte, beharrlich Vertrauenden. Sie gewinnen wieder, was Adam 
verlor, die gottgemäße Herrschaft über diese Erde. Weil sie sie nicht für 
sich selber suchen, fällt sie ihnen zu. Alles fügt sich zuletzt in die Hand 
derer, die sich ihrer Mitgeschöpfe nicht zu bemächtigen, sondern ihnen 
zu dienen suchen. 

Gesandt aber werden die Lämmer unter die Wölfe, damit sie diese in 
ihre eigene Natur verwandeln, aus Wölfen Lämmer machen. Dazu wird 
ihnen die Vollmacht gegeben. Töten, das können Wölfe. Das Herz ver- 
ändern, das kann nur Gott. Und das können die, in denen Gottes Liebe 
Macht hat. Diese Sendung schließt in sich ein, daß sie bereit sein müs- 
sen, sich ganz herzugeben. Auf dem Sieg der Gewaltlosen beruht die 
Rettung der Welt. Johannes Chrysostomus sagt: •Solange wir Lämmer 
sind, siegen wir. Mögen uns auch tausend Wölfe umringen, wir werden 
die Oberhand gewinnen und Sieger sein. Wenn wir aber Wölfe werden, 
dann weicht von uns die Hilfe des Hirten, der nicht Wölfe, sondern 
Lämmer weidet." - Wenn wir als Wölfe über die Wölfe siegen, so haben 
sie uns besiegt. 

Im Blick auf den Gekreuzigten 
Zwei Rekollektionsvorträge für Priester 

Reinhard Körner, Birkenwerder/DDR 

1. Das Geheimnis des Kreuzes im Leben des Priesters 

Welche Gedanken kommen Ihnen, liebe Mitbrüder, wenn Sie das 
Thema hören: •Das Geheimnis des Kreuzes im Leben des Priesters"? - 
Einsam sein, mißverstanden werden, Ablehnung erfahren, Diasporasi- 

* Der Karmelit Pater Reinhard Körner OCD hielt die Rekollektionen für Priester in der 
St.-Hedwigs-Kathedrale (Ost-Berlin) während der Karwochen 1987 und 1989. 




