Die Passion Jesu

Heinrich Spaemann, Uberlingen

Es werden so entsetzliche Tode gestorben, Krebstode, Tode, in denen
Leben nicht im mindesten ausgereift ist, Tode im Mutterleib, Hunger-
tode, Foltertode, Terrortode. Mitten unter diesen Sterbenden sehe ich
das Kreuz von Golgotha. Unterscheidet sich Jesu Passion von der ande-
rer Menschen, die vielleicht noch weit schlimmer und linger mifhandelt
und am Ende umgebracht werden?

Jesus lebte aus dem Urgrund Liebe. Es gab in seinem Wesen, dessen
Energie und Wirkmichtigkeit in der Menschheitsgeschichte einzigartig
waren, keine der iiblichen Moglichkeiten von Abwehr des Bosen, das
ihm andere zufiigten, so wenig wie bei einem wehrlosen Kind. Er hatte
nur die Waffen der Liebe: aus innerster Freiheit schlug er den Gebrauch
jeder anderen Waffe aus. Und so liebend war er, das heifit so sehr der
eine Mensch mit uns Menschen, daB er sich mit uns und uns mit sich als
etwas vollig Zusammengehoriges erfuhr. Wir gingen und gehen ihn so
an, wie wenn meine Augen oder meine Hand Wohltuendes oder Wehes
erfahren: das erfahre dann doch ich.

Jesus konnte sich nicht distanzieren und nicht immunisieren gegen
das Bose, das rings um ihn geschah - es ging immer auch ihn an -, und
erst recht nicht gegen das Bose, das man ihm selbst antat, wie wir das
kénnen mit unseren Schutzmechanismen und Abwehrreaktionen. Wenn
jemand uns geflissentlich einen Schmerz zufiigt oder sich sonstwie
feindselig verhilt, dann werden wir unwillkiirlich selber auch aggressiv.
Der uns da etwas antut, bleibt auBerhalb von uns, wir weisen und weh-
ren ihn ab, empdren uns iiber ihn, wiinschen ihn weg.

Und Jesus? Die einzige Waffe eines dreijahrigen Kindes sind seine
Trinen. Nun aber denken Sie an den Mann in der Gethsemanenacht. Er
sieht sich der geballten Macht des Bosen gegeniiber. Sie kommt auf ihn
zu. Und sein innerster Mensch geht auf sie zu. Sein Schweill wird wie
Blut, das zur Erde tropft, so sagt Lukas. Was ihm das Blut aus den Poren
treibt, ist unser Boses. Das ist noch einmal Adam, zu dem Gott sagt: ,,.Im
SchweiBe deines Angesichtes sollst du dein Brot essen.“ Das Brot, um
das es diesem neuen Adam geht, das seinen Hunger stillt, sind wir, die
wir so zu ihm gehoren, daB er nicht anders kann und will, als fiir uns lei-
den, was er durch uns leidet. Dann fesseln ihn ein paar Menschen, bin-
den ihm Stricke oder Ketten um die Handgelenke; es kommt der Augen-
blick, wo sie ihn zu geiBeln beginnen. 39 Geiflelhiebe waren das nach



Heinrich Spaemann 82

der Regel. Die Lederbinder waren mit spitzen Eisenstiicken besetzt. Der
Korper wurde aufgerissen, wurde wie eine Wunde, manche starben da-
bei. Dann setzt ihm die Soldateska einen Dornenkranz auf, die Stacheln
dringen ihm tief in die Kopfhaut, in die Schlifen. Aber fiir ihn sind
diese Leute keine Soldateska. Er siecht Menschen. Er sieht jeden einzel-
nen von ihnen, die von Spott und Hohn oder Wut entstellten Gesichter
derer, die die Folter vollziehen. Aber da er nur eines kann und will: lie-
ben, weil die Liebe sein Wesen ist, sieht er hinter diesen Gesichtern zu-
gleich ihre arme Vergangenheit, ihre Kindheit, die Umgebung, in der sie
groBB wurden. Er lebte selber ja 30 Jahre in einer Stadt, die weithin ihres-
gleichen bewohnten. In einer Stadt, von der Nathanael sagt: ,,Was kann
aus Nazareth Gutes kommen?“, deren Biirger ihn nach seiner ersten Pre-
digt in ihrer Synagoge zu steinigen versuchten — da entlud sich ihre
durch viele Jahre aufgestaute Aggression gegen ihn, sie hielten ihn ja
nicht aus, da er so anders war, so rein, so gerecht — sie hielten es nicht
aus, daB} er sie aushielt. Aus dem Mitleben mit diesen kleinen Leuten
weil} Jesus, wie viele Menschen ungeliebt aufwachsen, wie sie ganz frith
schon von Engstirnigkeiten, Vorurteilen und Grausamkeiten ihrer Um-
gebung geprigt, auch wie sie vernachlissigt und verstoBen werden, in
wie vielen Zwéangen sie stecken.

Und sind jetzt nicht ihm jene die Nichsten, die man doch lieben soll
wie sich selbst, die ihm das Schlimme antun? Wer sonst? Unaufhérlich
betet er in seinem Innern fiir sie — nicht erst am Kreuz: ,, Vater, vergib ih-
nen, denn sie wissen nicht, was sie tun.* Er weiB, es ist besser, alles Bose
tobt sich gegen ihn aus, als gegen irgendeinen anderen, der dadurch
auch wieder bose und vielleicht noch boser wird, weil dieser ja nicht an-
ders kann, weil er ja die Kraft nicht hat, dem Bosen, je boser es ist, Gu-
tes entgegenzuhalten. Darum ist es doch besser, das Bose trifft ihn, Je-
sus, so daf} es nicht weitergeht, sondern an ihm sich erschépft. Einer
muf} es doch sein, bei dem dies geschieht, gegen einen muB es sich zu-
sammenziehen. Einer muB es doch durch das Gute Uberwinden.

Einer mu3 darum auch bewirken, daBl alles Bose, damit es besiegt
werde, sich unweigerlich ihm stelle; einer muB es so provozieren, daB es
enttarnt wird, dal auch und gerade die Bosen, die es so gar nicht zu sein
meinen und scheinen, mit ihrem Bosen aus ihren Verstecken heraus
massiv bose werden. Wen hat Jesus denn in besonderem Mafie provo-
ziert? Wer hat am Ende Jesus getdtet? Wegelagerer, Riuber? Wer hat
beschlossen, ihn aus der Gemeinschaft seines Volkes und der Mensch-
heit so wirksam auszumerzen, an fiinf Négeln aufgehéingt, daB seiner als
eines notorischen Verbrechers nicht mehr gedacht wiirde? Verantwor-
tungstriger der Religion und Politik seiner Zeit, Menschen von hohem



Passion Jesu 83

moralischen Ansehen, deren Existenz aufging in Studium und Ausle-
gung von Gesetz und seine Anwendung auf alle Lebenslagen. Sie kann-
ten sich aus mit diesen Vorschriften. Diese Kenntnis machte ihre Autori-
tit, aber zugleich auch ihre Uberlegenheit gegeniiber Laien, Analphabe-
ten, Armen und Siindern aus. Und eben darin lag zugleich auch ihre
tiefe Gefahr, die der Erblindung in Hinsicht auf das eigene Herz, die
Gefahr des Blickes nach unten, des Stolzes, des Balkens im eigenen
Auge - jede andere Siinde ist ja nur ein Splitter von diesem Holz. Mit
seiner grenzenlosen Liebe, die bestimmte gesetzliche Grenzziehungen in
messianischer Vollmacht aufhob, mit seinem heilenden Berithren von
Aussitzigen, mit seinem Zutischesitzen bei Gesetzlosen, aus denen er
Junger erwihlte, mit seinen Heilungen am Sabbat, hat Jesus niemand
anders so sehr wie die Hiiter des Gesetzes provoziert. Aber auch das ge-
schah aus Liebe, aus Liebe zu ihnen. Nicht anders konnte er sie - wie
Gott den Adam aus seinem Versteck — aus der Burg ihrer Selbstgerech-
tigkeit hervorrufen zu entsprechendem Tun. Das lauernd Bose, das Mor-
dende der im Stolz verborgenen Nichtliebe muBte so offenbar werden.
Es gab und gibt Jesus gegeniiber, als dem Licht, das in die Finsternis
leuchtet, nur eine Alternative: es als rettendes zu erkennen oder den Ver-
such zu machen, es auszuloschen. Jesus hat das gewuBt und sehr frith
vorausgesagt, da} man ihn toten wiirde. Er wuBte, daB seine Liebe bis
zu diesem schrecklichen Ende seiner Kreuzigung gehen miisse, wenn er
die Menschen aus ihren Fesseln befreien und zu der Freiheit seines eige-
nen Wesens fithren wollte. Abel wehrte sich nicht gegen Kain. Warum
erschlug ihn Kain? Weil er ihm sein eigenes Nichtbestehen vor Gott ver-
deutlichte. Diese Verdeutlichung ist der Anfang der Ermdglichung von
Umkehr. Nur Abel, wehrlos, bekehrt auch Kain.

Alle Triger von Macht und Rang sind progressiv gefdhrdet vom Defi-
zit an Betroffenheit, an Betroffenheit durch eine Armut, die zur Identifi-
kation provoziert und die das eigene Herz angeht — vom Defizit an kon-
kreter Begegnung mit dem Leid der Kreatur, mit den quélenden Proble-
men von Mitmenschen, sofern sie nicht selbst gegen dieses Defizit etwas
ganz Konkretes tun. Die maBigebenden Autoritdten in Jerusalem haben
Jesus, bevor sie seine Kreuzigung beschlossen, weder selbst gehdrt noch
seine Heilstaten gesehen, auch das Gliick und die Seligkeit derer nicht
gesehen, die er heilte. Sie achteten nicht der Blinden, die wieder sehen,
und der Lahmen, die wieder gehen konnten. Jesus selbst ist sein Leben
hindurch bis zum Tod der unmittelbaren Betroffenheit von Leid, Jam-
mer, Elend, Krankheit und Siinde seiner Briider und Schwestern nie
ausgewichen — im Gegenteil, in eine solche Welt ging er hinein und in
ihr verblieb er bis zu seiner Kreuzigung. Wo keine Betroffenheit mehr



Heinrich Spaemann 84

ist, beginnt die grausame Abstraktion von der Praxis der Liebe, beginnt
der Schwund im Begreifen der Wirklichkeit, die im Kreuz von Golgotha,
diesem Inbegriffzeichen von Wehrlosigkeit und Machtlosigkeit, ihre
Mitte bekommen hat, beginnt die Verfallenheit an die falsche Macht.
Wer, vielleicht zunéchst vollig unwillkiirlich, zum Kreuz in praktische
Distanz gerit, es nur noch im Kult, in der Beobachtung eines religiésen
Pensums, wirklich ernst nimmt, wihrend seine ganze Lebensweise und
Denkart ein Widerspruch dazu wird, beginnt unweigerlich andere ans
Kreuz zu nageln.

Jesu Geheimnis war, daB er wie kein anderer vor ihm und nach ihm
der Liebe glaubte. Er, der ,,Anfiihrer und Vollender unseres Glaubens*
(Hebr 12,2), vertraute, daB die Liebe Gottes alles verantwortete, was
ihm begegnete, daB sie stirker war, als alle den Tod herbeifithrenden
Michte, ja als der Tod selbst. Mit diesem Vertrauen behielt er recht. Er,
die Urliebe selbst in ihm, das Leben in der Quelle, entgrenzte die Gren-
zen des Todes, durchbrach die Grabesdecke iiber der Unterwelt nach
oben hin zum lebendigen Gott, er als erster von uns; denn nun erst recht
erweist sich unser Leben, unsere Zukunft, ja schon unser Hier und Jetzt,
mit ihm als eins: der eine Mensch mit uns Menschen ist fiir uns und mit
uns zu Gott erhéht, wir sind in ihm, er ist in uns, er ist unsere Heimat,
unsere Geborgenheit, unser Lebenslicht.

Es ist schwer zu fassen, daB Ostern, dieses schlechthin revolutionirste
Ereignis der Menschheitsgeschichte und des Kosmos, das Ereignis der
Uberwindung des Todes, und damit einer Welt der Zwinge und der
Angst, die allermeisten Christen so wenig erschiittert, und darum auch
in der Ausrichtung und Praxis ihrer Existenz so wenig veridndert - dahin
verdndert, dal} sie der alles iiberwindenden Macht der Liebe glauben
und aus ihr zu leben suchen.

Denn wenn es eine Quintessenz der Erkenntnis aus dem Geschehen
der Kreuzigung Jesu gibt, eine mit umwerfenden Folgen, dann ist es
diese: Gott zwingt nicht, er vertraut; Gott tétet nicht, er erweckt von den
Toten.

Nicht zu allen Zeiten der Kirchengeschichte waren BewuBtsein und
Gewissen der Christen, dhnlich wie heute, von der Erkenntnis erhellt,
dall die Welt der Zwinge nicht die Welt Gottes ist, daB sie unmensch-
lich und widergottlich ist. Wenn Gott kommt, dann heiBit das: er kommt,
um Geknechtete zu befreien. Als dieser Befreier erdffnet er bereits den
Wortlaut der Zehn Gebote: ,,Ich bin der Herr, dein Gott, der dich aus
dem Land Agypten, aus dem Sklavenhaus herausgefiihrt hat* (Ex 20, 2).

Und wie befreit Gott? Setzt er zu unserer Befreiung aus Krankheit,
Angst, Not und Siinde einen anderen Zwang? Beseitigt er seine Wider-



Passion Jesu 85

sacher nur durch seine entsprechend groBere Macht? Mit den gleichen
Mitteln? Mit psychischer oder physischer Gewalt, unter Drohung oder
Lockung? Was tut er? Das genaue Gegenteil von allem, was Zwingen
heiBt: er vertraut. Er beginnt sein Leben als Mensch damit, sich uns an-
zuvertrauen als ein schutzloses Kind. Gott vertraut jenem Rest von Frei-
heit im Menschen, durch den auch der Siinder noch Person ist. An die-
sem Vertrauen hiilt er fest bis zu der Stunde, in der er selbst das Lamm
ist, das seinen Mund nicht auftut vor seinem Scherer. Er wird sich nicht
untreu. Er vertraut auch jetzt, da man ihn kreuzigt. Die wehrlose Liebe
Jesu appelliert an die vielleicht einzige Stelle im Menschen, wo er noch
frei ist, seinerseits eine Entscheidung fiir wirkliche Freiheit zu treffen.
Es mag nicht viel Vertrauenswiirdiges an uns sein: wenn der Mensch
dem Glauben, mit dem ein dreijihriges Kind an ihn glaubt, recht zu ge-
ben beginnt, oder wenn er dem Durst eines Gemarterten den Becher
Wasser nicht verweigert, so ist ein Anfang gewonnen, in dem der
Mensch zu sich selbst kommt, weil er zu Gott kommt, der in diesem
Kind oder in diesem Diirstenden auf ihn wartet. Von dieser Stelle aus
kann die Freiheit ihn wieder erobern, da sein innerster Lebensgrund mit
ihr korrespondiert. Ein Samenkorn ist in ihn eingesenkt, das die Lebens-
kraft hat, die Sprengkraft, auch eine Betondecke von Selbstsucht und
MiBtrauen, die sich iiber seinem Innersten gebildet hat, zu durchdrin-
gen. Gott schenkt Liebe so, daB er sich zugleich ausliefert an die Not-
wendigkeit, daB man auch ihn liebe, in diese Konsequenz ist eingechlos-
sen sein Golgotha. Denn die Macht des Bdsen sieht in der Ohnmacht
des Machtlosen ihre Chance. Aber die Passion der Liebe siegt iiber die
Macht des Bosen. Sie ist die Macht, mit dem das Lamm die Wolfe in
Limmer verwandelt.

Der gewaltlose, wehrlose Gott befreit uns von einer falschen Gottes-
vorstellung: er nimmt uns die Angst. Sie ist das Stigma einer unerldsten
Welt. Wer andere zwingt, hat selber Angst. Sie kommt aus der noch un-
erkannten und uniiberwundenen Enge seines eigenen Innern. Angst ist
die Witterung, daB die geheimen Zwinge, in denen einer lebt und die er
an anderen ausliBt, sich einmal ausweglos gegen ihn selber zusammen-
ziehen kénnten.

Seinen Jiingern sagt Jesus: ,,Seht, ich sende euch wie Limmer unter
die Wolfe« (Lk 10,3). Ob wir Lamm oder Wolf sind, das unterscheidet
uns — bei der letzten Trennung kommt es heraus. Vorerst geht dieser Un-
terschied zu unserer immer neuen Bekehrung vielleicht noch mitten
durch unser eigenes Herz hindurch. Limmer sind, die der Entscheidung
nach ,,dem Lamme folgen, wohin es geht“ (Offb 14,4), es geht den Weg
der Passion zu Gott. Wolfe sind, die sich selber oder die ihrer Meinung



Reinhard Korner 86

nach gute Sache gewaltsam durchsetzen wollen. In den Gewaltlosen hat
Jesu Herrschaft Raum. Sie sind zur Inbesitznahme der kommenden
Welt disponiert. Im 37. Psalm und in der dritten Seligpreisung der Berg-
predigt wird ihnen das kommende Reich zugesprochen. Es fillt ihnen zu
ohne Schwertstreich. Die bleibenden Eroberungen machen jene Leute,
die den Mut haben, kein Wesen auf dieser Erde unter Gewaltdruck zu
bringen, weder mit physischen noch mit psychischen noch mit geistigen
Mitteln, also die Standhaften in der Liebe, die auf Gott, den Herrn der
Geschichte, beharrlich Vertrauenden. Sie gewinnen wieder, was Adam
verlor, die gottgemdBe Herrschaft tiber diese Erde. Weil sie sie nicht fiir
sich selber suchen, fillt sie ihnen zu. Alles fiigt sich zuletzt in die Hand
derer, die sich ihrer Mitgeschdpfe nicht zu bemichtigen, sondern ihnen
zu dienen suchen.

Gesandt aber werden die Limmer unter die Wélfe, damit sie diese in
ihre eigene Natur verwandeln, aus Wolfen Limmer machen. Dazu wird
ihnen die Vollmacht gegeben. Toten, das kdnnen Wolfe. Das Herz ver-
dndern, das kann nur Gott. Und das kdnnen die, in denen Gottes Liebe
Macht hat. Diese Sendung schlieBt in sich ein, daB sie bereit sein miis-
sen, sich ganz herzugeben. Auf dem Sieg der Gewaltlosen beruht die
Rettung der Welt. Johannes Chrysostomus sagt: ,,Solange wir Limmer
sind, siegen wir. Mogen uns auch tausend Wélfe umringen, wir werden
die Oberhand gewinnen und Sieger sein. Wenn wir aber Wolfe werden,
dann weicht von uns die Hilfe des Hirten, der nicht Wolfe, sondern
Lammer weidet.” — Wenn wir als Wolfe iiber die Woélfe siegen, so haben
sic uns besiegt.

Im Blick auf den Gekreuzigten

Zwei Rekollektionsvortrige fiir Priester

Reinhard Kérner, Birkenwerder/DDR

1. Das Geheimnis des Kreuzes im Leben des Priesters

Welche Gedanken kommen Thnen, liebe Mitbriider, wenn Sie das
Thema héren: ,,Das Geheimnis des Kreuzes im Leben des Priesters“? —
Einsam sein, miflverstanden werden, Ablehnung erfahren, Diasporasi-

* Der Karmelit Pater Reinhard Kérner OCD hielt die Rekollektionen fiir Priester in der
St.-Hedwigs-Kathedrale (Ost-Berlin) wihrend der Karwochen 1987 und 1989.





