
Reinhard Körner gg 

nach gute Sache gewaltsam durchsetzen wollen. In den Gewaltlosen hat 
Jesu Herrschaft Raum. Sie sind zur Inbesitznahme der kommenden 
Welt disponiert. Im 37. Psalm und in der dritten Seligpreisung der Berg- 
predigt wird ihnen das kommende Reich zugesprochen. Es fällt ihnen zu 
ohne Schwertstreich. Die bleibenden Eroberungen machen jene Leute, 
die den Mut haben, kein Wesen auf dieser Erde unter Gewaltdruck zu 
bringen, weder mit physischen noch mit psychischen noch mit geistigen 
Mitteln, also die Standhaften in der Liebe, die auf Gott, den Herrn der 
Geschichte, beharrlich Vertrauenden. Sie gewinnen wieder, was Adam 
verlor, die gottgemäße Herrschaft über diese Erde. Weil sie sie nicht für 
sich selber suchen, fällt sie ihnen zu. Alles fügt sich zuletzt in die Hand 
derer, die sich ihrer Mitgeschöpfe nicht zu bemächtigen, sondern ihnen 
zu dienen suchen. 

Gesandt aber werden die Lämmer unter die Wölfe, damit sie diese in 
ihre eigene Natur verwandeln, aus Wölfen Lämmer machen. Dazu wird 
ihnen die Vollmacht gegeben. Töten, das können Wölfe. Das Herz ver- 
ändern, das kann nur Gott. Und das können die, in denen Gottes Liebe 
Macht hat. Diese Sendung schließt in sich ein, daß sie bereit sein müs- 
sen, sich ganz herzugeben. Auf dem Sieg der Gewaltlosen beruht die 
Rettung der Welt. Johannes Chrysostomus sagt: •Solange wir Lämmer 
sind, siegen wir. Mögen uns auch tausend Wölfe umringen, wir werden 
die Oberhand gewinnen und Sieger sein. Wenn wir aber Wölfe werden, 
dann weicht von uns die Hilfe des Hirten, der nicht Wölfe, sondern 
Lämmer weidet." - Wenn wir als Wölfe über die Wölfe siegen, so haben 
sie uns besiegt. 

Im Blick auf den Gekreuzigten 
Zwei Rekollektionsvorträge für Priester 

Reinhard Körner, Birkenwerder/DDR 

1. Das Geheimnis des Kreuzes im Leben des Priesters 

Welche Gedanken kommen Ihnen, liebe Mitbrüder, wenn Sie das 
Thema hören: •Das Geheimnis des Kreuzes im Leben des Priesters"? - 
Einsam sein, mißverstanden werden, Ablehnung erfahren, Diasporasi- 

* Der Karmelit Pater Reinhard Körner OCD hielt die Rekollektionen für Priester in der 
St.-Hedwigs-Kathedrale (Ost-Berlin) während der Karwochen 1987 und 1989. 



Kreuz 87 

tuation, schwindende Zahlen, die Nöte der Menschen sehen und (oft- 
mals) nicht helfen können, Zölibatsbewältigung, Verlassenheit und 
Trostlosigkeit im Gebet, gestreßt sein durch Verwaltungs- und Bauarbei- 
ten, Krankheit, Altersnöte... - solche und ähnliche Stichworte würden 
wir wohl in Menge zusammentragen können. Der erste Gedanke, der 
mir selber kam, als ich das Thema las, zu dem ich sprechen sollte, war: 
Da bin ich überfordert! Denn ich habe doch gar kein so richtiges 
•Kreuz" in meinem Priesterleben - bisher war alles zu ertragen! Wie soll 
ich also vor so vielen gestandenen, im Leiden erfahrenen Mitbrüdern 
über •das Geheimnis des Kreuzes im Leben des Priesters" sprechen?! - 
Ich gestehe, daß ich dem Thema zunächst ausweichen wollte. Dann 
habe ich mich an •meine" geistlichen Meister erinnert, an die Lehrer der 
Kreuzesnachfolge in der Geschichte der Kirche, und habe gefragt: Was 
würden sie zu diesem Thema sagen, ein Johannes vom Kreuz etwa, die 
Männer und Frauen der •Deutschen Mystik" oder die große und die 
kleine Theresia - oder eine Edith Stein, die ein Werk, ihr letztes und 
reifstes, über die •Kreuzeswissenschaft" geschrieben hat...? Was sie alle 
uns zu sagen hätten, ist viel, und etwas davon kann ich Ihnen immerhin 
weitersagen. 

Kreuzesnachfolge ist Leben mit dem Gekreuzigten, nicht mit dem Kreuz 

- so darf man wohl die zentrale Auskunft zusammenfassen, die uns die 
•Meister des geistlichen Lebens" zu geben habefi. Im Mittelpunkt ihrer 
Aufmerksamkeit stand Christus. Er war für sie ein real existierender 
Partner, ihn liebten sie und von ihm wußten sie sich geliebt, er war ihr 
Herr, ihr Freund und ihr Geliebter. Mißerfolg, Krankheit, Einsamkeit 
und Mühsal aller Art gehörten für sie einfach zum Leben dazu. Sie aner- 
kannten, daß der sich nach Vollkommenheit sehnende Geist in den Or- 
ganismus der noch unvollendeten Welt eingebunden ist. Bereits der 
Psalmist stellt ruhig und nüchtern fest: •Unser Leben währt siebzig 
Jahre, und wenn es hoch kommt, sind es achtzig. Das Beste daran ist nur 
Mühsal und Beschwer..." (Ps 90,10). Solchen Übeln soll man sich •wie 
ein Soldat Christi" stellen, ermuntert Teresa von Avila ihre Schwestern1, 
und in bezug auf die Priester spöttelt sie: •Im Falle von schwachen 
Frauen, wie ich eine bin, scheint es mir schon angebracht, daß Gott sie 
beschenkt, damit sie wenigstens ein paar Mühen durchstehen können. 
Aber im Fall von Dienern Gottes, gestandenen Mannsbildern, studiert, 

1 Teresa von Avila, Weg der Vollkommenheit, Kap. 3,1 f. 



Reinhard Körner gg 

intelligent - wenn ich sehe, daß sie viel Aufhebens machen schon wenn 
Gott ihnen zeitweilig kein innerliches Wohlgefühl schenkt, dann macht 
mich das ganz krank!"2 

Das Schwere und Leidvolle - das sogenannte •Kreuz" - gehört für 
unsere geistlichen Vorbilder zum Leben. Es ist damit auch ein selbstver- 
ständliches Moment in der Christusnachfolge. Sie beklagen es nicht 
(wenn sie auch klagen!) und sie lieben es nicht (es ist ihnen Hindernis 
genug in ihrem apostolischen Eifer!). Ihr Blick ist nicht auf ihr •Kreuz" 
gerichtet, sondern auf Christus. Es geht ihnen zu sehr um seine Anlie- 
gen, als daß sie Zeit und Interesse hätten für die eigenen Kümmernisse. 
So manche Nöte lasteten ihnen dadurch nicht zentnerschwer auf dem 
Nacken, in der Freundschaft mit Christus wurde tatsächlich •das Joch 
süß und die Bürde leicht" (vgl. Mt 11,30); und das wirklich Schwere 
nahmen sie auf sich in dem Wissen, es nicht allein zu tragen. 

Als Johannes vom Kreuz einmal vor einem Bild des kreuztragenden 
Christus stand, wünschte er sich: •Ich möchte mit dir leiden, Herr!" 
Ähnliche Worte sind uns von vielen Heiligen bekannt. Das darf nicht so 
verstanden werden, als sehnten sie sich nach Krankheiten und Bedräng- 
nissen - davon hatten sie meistens ohnehin schon genügend. Johannes 
vom Kreuz suchte nicht Leiden für sich, er wollte dem Herrn in dessen 
Leiden zu Hilfe kommen, den Geliebten seiner Seele in der Passion 
nicht allein lassen! Die echte christliche Kreuzesmystik unterscheidet 
sich von einem religiös verbrämten Masochismus dadurch, daß der Be- 
treffende nicht das •Kreuz", sondern die mit-leidende Gemeinschaft mit 
dem geliebten Christus, der auch der kreuztragende und Gekreuzigte ist, 
sucht. Auch ist den wahren Kreuzesmystikern der Gedanke fremd, 
durch selbst auferlegtes und gesuchtes Leid könnten sie bei Gott für sich 
oder für die Kirche Heil erwirken. 

•Unser Ziel ist die Vereinigung mit Gott, unser Weg der gekreuzigte 
Christus, das Einswerden mit ihm im Gekreuzigtwerden", so lautet 
Edith Steins Kernsatz in der •Kreuzeswissenschaft"3. Es gab das Ge- 
heimnis des Kreuzes in ihrem Leben, weil es das Geheimnis der Lebens- 
gemeinschaft mit dem gekreuzigten Christus gab. •Herr, wohin du gehst, 
dorthin muß auch ich gehen", betet ihre geistliche Mutter Teresa von 
Avila, •und was du durchleidest, das will auch ich durchleiden... Gehen 
wir gemeinsam, Herr."4 Hier lebt konkret und urpersönlich verwirk- 
lichte, •psychologisch greifbar" innerlich vollzogene Zu-Wendung und 

2 Teresa von Avila, Autobiographie, Kap. 11,14. 
3 E. Stein, Kreuzeswissenschaft. Studie über Johannes a cruce, Freiburg 21954, 56. 
4 Teresa von Avila, Weg der Vollkommenheit, Kap. 26,6. 



Kreuz 89 

In-Beziehung-Sein zu Jesus Christus, der in seiner Liebe zu uns mit dem 
•Kreuz" lebt und bis ans Kreuz geht... 

Es liegt nahe, in der Betrachtung unseres Themas einen zweiten 
Schritt zu tun. Wir können fragen: Was bedeutet denn das •Kreuz" - 
d.h. alle Mühsal und Beschwer und letztlich das Kreuz von Golgotha - 
im Leben Jesu? Wie bist du, mein Herr, mit dem Schweren umgegangen 
und was bewirkte es in deinem Herzen? Hier ist die biblische und die sy- 
stematische Theologie angefragt. Ihre zentrale Auskunft läßt sich so zu- 
sammenfassen: 

Die Mitte des Kreuzesgeschehens auf Golgotha ist nicht im äußeren Ab- 
lauf, sondern im Innern, im Herzen des Gekreuzigten zu suchen 

- nicht die Hinrichtung also und die Qualen, die Jesus erduldet hat, 
wurden für uns zum Heil, sondern die Hingabe, Jesu Sterben im •für", 
in der •Proexistenz" (Heinz Schürmann). Nicht das Kreuz, sondern der 
Gekreuzigte hat uns erlöst - und zwar nicht dadurch, daß er eben Kreuz 
(und •Kreuz") erfahren hat, sondern dadurch, wie er dieses Kreuz be- 
stand. 

In seinen Büchern zur Jesusfrage5 hat Heinz Schürmann deutlich her- 
ausgearbeitet, wie das zentrale Ereignis des Kreuzes darin besteht, daß 
Jesus in dieser äußersten Situation von Golgotha seinem innersten Ge- 
heimnis - das zugleich seine Sendung ist - treu bleibt. Nach Schürmann 
läßt sich das innerste Lebensgeheimnis des Menschensohnes an Jesu ur- 
eigenen Worten •Abba" und •Basileia" festmachen: Der •Abba" (Sie 
wissen um die alle menschlichen Gottesbilder sprengende Bedeutung 
dieses Wortes im Munde Jesu!) - das ist üter Lebensinhalt Jesu; und das 
•Reich Gottes" - das ist sein •großer Wunsch"6, seine Sehnsucht für uns 
Menschen. Anders gesagt: Seine innerste Beziehung zu Gott, der sein 
•Abba" ist, ist das Geheimnis seines Herzens, sein ganzes Leben hin- 
durch; und daß diese Beziehung zum •Abba", so wie er selber sie er- 
fährt und lebt, in uns Menschen immer mehr Wirklichkeit wird, das ist 
seine Sehnsucht. Gott als den •Abba" zu offenbaren, und zu verkünden, 
daß das •Reich" des •Abba" •nahe gekommen" ist, daß also die Ge- 
meinschaft mit dem Vater anfanghaft - senfkorngleich - schon da ist 
und sich - senfbaumgleich - in der Ewigkeit vollenden wird, das ist Jesu 
Sendung. 

5 Zum Beispiel in: H. Schürmann, Das Gebet des Herrn als Gebets- und Lebensschule Jesu, 
Leipzig 1981; zuletzt sehr entschieden, in ders., Gottes Reich - Jesu Geschick. Jesu ureige- 
ner Tod im Licht seiner Basileia-Verkündigung, Freiburg 1983. 
6 H. Schürmann, Das Gebet des Herrn (s. Anm. 54). 



Reinhard Körner 90 

Auch der Gekreuzigte, mit dem unsere geistlichen Lehrer lebten, hat 
das Kreuz nicht gesucht noch hat er es fatalistisch als •Schicksal" auf 
sich genommen. Oft genug ist er ihm aus dem Weg gegangen. Doch als 
es auf ihn zukam, hat er weder davor resigniert noch sich dagegen aufge- 
lehnt. So wichtig war ihm das Leid nicht! Sein innerster Reichtum und 
seine Sendung, seine Liebe zum Vater und seine Sehnsucht nach dem 
Heil der Menschen waren ihm wichtiger als das Kreuz. Und gerade da- 
durch hat er es besiegt. Auf Golgotha hat er gezeigt und vollzogen, daß 
es etwas Größeres gibt als alle Mühsale dieses Lebens, ja selbst als die 
Grausamkeiten, die der Mensch dem Menschen und dem Herzen Gottes 
antun kann! Jesus hat die Liebe zum •Abba" nicht aufgegeben, auch als 
dieser ihm nach dem Ölberggebet den Leidenskelch nicht aus dem Weg 
räumte; er hat zu ihm geschrien und seinen Geist - sterbend - in des Va- 
ters Hände gelegt, also auch dann noch, als die Beziehung zu seinem 
•Abba" in seiner Seele nicht mehr erfahrbar war und die Dunkelheit der 
Gottesferne über ihn hereinbrach. Und zugleich ist er seinem tiefsten 
Wunsch für die Menschen treu geblieben, auch als Menschen ihn verrie- 
ten und auch als Menschen ihn umbrachten; noch für die Henker und 
noch als Hingerichteter bittet er den •Abba" um Vergebung und offen- 
bart und bestätigt so - wie Gisbert Greshake sagt - •die törichte Liebe 
Gottes, die den Menschen nie aufgibt"7. 

Das Geheimnis des Kreuzes 

Liebe Mitbrüder, lassen Sie mich nun kurz und knapp ein paar Schluß- 
folgerungen ziehen, ein paar Markierungen abstecken, zwischen denen 
wir den •schmalen Pfad" des Evangeliums, der in das Geheimnis des 
Kreuzes in unserem priesterlichen Leben führt, finden können: 

1. Es gibt - nüchtern betrachtet - wohl viel weniger Kreuz in unserem 
priesterlichen Leben als wir gewöhnlich davon reden. Es gibt Einsam- 
keit, Mißerfolg, Glaubensnacht, Krankheit und Mühsal aller Art - all 
das aber ist noch nicht aus sich heraus Kreuz im eigentlichen, ursprüng- 
lich christlichen Sinne. Zum Kreuz werden die vielfältigen Mühsale des 
Lebens und die spezifisch-priesterlichen Leiden erst, wenn wir sie wirk- 
lich mit Christus und wie Christus zu bestehen versuchen. 

2. In sich selbst haben Mühsal und Leiden keine Heilskraft, weder für 
uns selber noch für die Kirche. Heil ist nur in dem zum Kreuz geworde- 
nen Leiden, in der •törichten Liebe", die Gott gestattet, uns Schweres 

7 G. Greshake, Heil und Unheil? Zu Bedeutung und Stellenwert von Strafe und Sühne, Ge- 
richt und Hölle in der Heilsverkündigung. In: ThJb (1986) 58 48-72. 



*- 91 
Kreuz 

und Schmerzliches zuzumuten, und die ihm treu bleibt auch in der Er- 
fahrung seiner Nichterfahrbarkeit. Und Heil ist in der •törichten Liebe", 
die jedem anderen das •Reich Gottes" wünscht und ersehnt, auch dem, 
der mir weh und unrecht tut. 

3. Das Geheimnis des Kreuzes tritt - unsererseits - nur durch eine 
wirklich mit der eigenen Seele mitvollzogene und wirklich auf die per- 
sönliche Existenz bezogene Christusfreundschaft in unser priesterliches 
Leben. Es kann gar nicht anders sein: Nur wenn wir unser Ohr an sei- 
nem Munde haben und mit unserem Herzen in sein Herz hineinlau- 
schen, erhalten wir uns das Gespür für sein Lebensgeheimnis, für seinen 
•Abba" und für seine •Basileia" - und damit für das Lebensgeheimnis 
und die Sendung, auf das hin und auf die hin wir zu Priestern geweiht 
sind; und nur dann werden die - zum großen Teil ohnehin zum irdi- 
schen Pilgerleben gehörenden - Nöte zum Kreuz werden. Dabei wird 
vom subjektiven Erleben her nicht immer klar abgrenzbar sein, wann 
wir mit Christus Kreuz tragen und wann (noch) nicht. Das wird und darf 
wohl von der Leidenssensibilität des einzelnen abhängen. Was den ei- 
nen bereits als schweres Kreuz drückt, mag dem anderen erst die Freude 
am Abenteuer entlocken. 

4. Resignation und Auflehnung - auf spezifische Weise gerade unter 
uns Priestern verbreitet - sind gleichermaßen untrügliche Zeichen dafür, 
daß wir die Lebensgemeinschaft mit Christus praktisch verlassen haben 
oder zur Zeit nicht oder noch nicht in ihr leben. Der Resignierte lebt im 
Monolog mit sich selbst, nicht im Dialog mit dem Herrn; er sieht zu sehr 
sich selber und vergißt angesichts seiner Leiden das Anliegen Jesu, in 
dessen Sendung er steht; die Sorge um die eigene Haut ist ihm im Mo- 
ment wichtiger. - Der andere, der sich gegen das auflehnt, was als Müh- 
sal und Beschwer auf ihn zukommt, lebt mehr mit seinen Idealen und 
Prinzipien, mit seinen Ideen und Plänen - mit durchaus religösen Idea- 
len vielleicht, mit kirchlichen Plänen und pastoralen Ideen; im Ange- 
sicht der Ereignisse, die sie durch-•kreuzen", sind sie ihm wichtiger als 
das große Anliegen Jesu, von dem er vielleicht über seinem eigenen 
Denken und Planen lange nichts mehr •gehört" hat. - Zwischen Resi- 
gnation und Auflehnung mag es noch manchen •goldenen Mittelweg" 
geben. Das Kreuz ist weder das eine noch das andere, erst recht nicht 
der •goldene Mittelweg". Das Kreuz ist der •schmale Pfad", den auch 
wir Priester in der Tat wohl seltener gehen als wir meinen. - Die Leiden 
und Unliebsamkeiten des Menschenlebens sind Aufgabe. Wir Priester, 
die wir in der Jüngerschaft des Herrn stehen, sind vor allen pastoralen 
Diensten mit eben dieser Aufgabe betraut: die Nöte des Lebens wie er 
und mit ihm zum Kreuz umzuschmieden. 



Reinhard Körner 92 

5. Jede Mystifizierung des Leids geht am Mysterium des Kreuzes vor- 
bei. Die Gefahr ist bekanntlich groß, die reine Selbstbemitleidung vor- 
schnell als •Opfer" oder gar als •Sühne" zu verbrämen. Gerade auch in 
der Kreuzesfrömmigkeit tun wir gut daran, die geistlichen Gemein- 
plätze, die im Umlauf sind und die wir selber oft viel zu unbesehen in 
Umlauf halten, immer wieder nach ihrem Wahrheitsgehalt zu hinterfra- 
gen: wir tun gut daran, der persönlichen Kreuzesfrömmigkeit gegenüber 
immer mit ein wenig •Furcht und Zittern" (Phil 2,12) zu begegnen. 

6. Das •Geheimnis des Kreuzes im Leben des Priesters" ist letztlich 
wohl weniger bei mir selber als vielmehr im Herzen Jesu zu suchen. Es 
berührt mein Priesterleben vor allem dort, wo der Herr an mir leidet. Be- 
steht nicht gerade das tiefste Geheimnis, aus dem wir Priester leben, 
darin, daß dieser Jesus Christus, dem das Reich seines Vaters für die 
Welt so sehr am Herzen liegt, sich nicht scheut, Menschen wie uns die 
Repräsentanz seiner Person8 und die Verkündigung seines Herzensanlie- 
gens anzuvertrauen? Wie sehr belasten wir Priester seine Kirche durch 
unsere menschliche und geistliche Enge, durch unser Besetztsein von 
Plänen und •Prinzipien", durch Blindheit für das Wesentliche und Ei- 
gentliche unserer Sendung, durch unsere monologische Existenz und 
mangelnde Sensibilität für Begegnung und Freundschaft mit ihm und 
seinen Menschenbrüdern... - und er entsetzt sich nicht! 

Liebe Mitbrüder, in den kommenden Tagen stehen wir alle vor der 
Aufgabe, vom Geheimnis des Kreuzes zu sprechen. Das recht zu tun, ist 
•die Kunst der theologischen Künste" (Leonardo Boff)9. Wie recht und 
schlecht auch immer es uns gelingt - es kommt vor allem darauf an, den 
eigenen Blick und die Augen der Gläubigen vom •Kreuz" auf den Ge- 
kreuzigten selber zu lenken. Denn er, •der gekreuzigte Heiland", sagt 
der große Dominikanerprediger Johannes Tauler, •muß in uns geboren 
werden"10. 

2. Paschamysterium und Bußsakrament 

Am Tag vor dem Heiligen Abend klingelte ein Fremder an unserer Klo- 
sterpforte. •Pater, könnten Sie aus meinem Herzen eine Krippe ma- 
chen?" Er wollte beichten. Es war viel, sehr viel, was er dann zu beken- 
nen hatte und worüber er sprach, viel Sünde..., und viele Wunden... 
Danach: Stille, für mich peinliche Stille, denn ich wußte nicht zu ant- 
8 Vgl. Dekret über Dienst und Leben der Priester (PO) 2 f. 
9 L. Boff, Die befreiende Botschaft. Das Evangelium von Ostern, Freiburg 1987, 31. 
10 Johannes Tauler, Predigt zum Fest Kreuzerhöhung (Nr. 58). 



Kreuz 93 

worten... Dann fielen mir seine Worte an der Tür wieder ein. •Sie woll- 
ten doch, daß Ihr Herz eine Krippe wird... Es ist schon eine Krippe, es 
ist genauso ein ,Stall' wie der von Bethlehem. Und sehen Sie, Christus 
war sich nicht zu fein..." - Ich mußte nicht weiterreden, er unterbrach 
mich und sagte: •Ich habe verstanden, Pater, jetzt habe ich endlich ver- 
standen." Es war wieder lange still. Dann gab ich ihm die Lossprechung. 
Wir umarmten einander, und er ging mit einem Leuchten auf dem Ge- 
sicht davon. Er war ein Priester. 

Eines der Themen, die mir für dieses Geistliche Wort vorgeschlagen 
wurden, lautete: •Bußsakrament und Kreuz". Nicht •Bußsakrament 
und Krippe" - und doch fiel mir diese Begegnung wieder ein. Wie hier 
ein Mitbruder durch das Weihnachtsgeheimnis für sich die Tiefendi- 
mension des Bußsakramentes neu entdecken konnte, so kann uns gerade 
auch das Paschamysterium neu erschließen, was uns im Bußsakrament 
geschenkt wird. 

Bußsakrament und Kreuz 

Jetzt in diesen Tagen, vor Karfreitag und Ostersonntag, wird uns zu ei- 
nem solchen Thema vielleicht spontan der Gedanke kommen: Ja, es •ist 
schon ein Kreuz", das Bußsakrament: 
- das Sich-Durchringen zu einem ehrlichen, •vollständigen" Bekennt- 
nis, ohne Beschönigung...; 
- die Sorge: wird mich der Mitbruder verstehen, wenn ich mich ihm of- 
fenbare; werde ich nicht nur bei Gott, sondern auch in seinen Augen 
Barmherzigkeit finden?...; 
- und meine Rolle als Beichtvater ohnehin! Nach jedem Bekenntnis et- 
was sagen müssen, - unvorbereitet..., - und die Bekenntnisse sind von 
Jahr zu Jahr, wenn auch seltener, so doch konkreter, gründlicher, umfas- 
sender geworden..., wir sind mehr gefordert; 
- und dazu die alte Frage unserer neuen Zeit, die Sie sich vielleicht ge- 
rade auch in diesen Tagen stellen: Wo sind sie denn alle, die •Aktiven" 
meiner Gemeinde? Gehen sie alle auswärts zur Beichte? Gemessen an 
denen, die von auswärts zu mir kommen, können es wohl auch dort 
nicht viele sein... 

Es ist schon •ein Kreuz" mit dem Beichten in der Kirche Gottes, - für 
die Gläubigen sowieso, aber auch für uns Priester. Doch bei dieser Fest- 
stellung werden wir nicht stehenbleiben. Wir wollen fragen: Wie kann 
sich solches •Kreuz" des Beichtens und des Beichthörens vom Myste- 
rium des Kreuzes her für uns neu erhellen? Wie kann der Umgang mit 



Reinhard Körner 94 

dem Bußsakrament, das bei uns Priestern in doppelter Hinsicht - im 
Empfangen und im Spenden - zum Lebensinhalt gehört, von den vor 
uns liegenden Tagen her geistlich neu durchdrungen werden? 

Lassen wir uns zunächst von der Theologie sagen, wie Paschamyste- 
rium und Bußsakrament zueinander in Beziehung stehen. Das Bußsa- 
krament ist ein äußeres Zeichen jener inneren Gnade Gottes, die sich 
unüberbietbar am Kreuz von Golgotha offenbarte. D.h.: Was wir im 
Beichtstuhl mit Wort, Geste und unserer eigenen Person zeichenhaft ver- 
mitteln, ist jene Wirklichkeit, die sich am Kreuz ereignete. Fachtheolo- 
gisch gesagt: die •res sacramenti", das Eigentliche, das durch das •sa- 
cramentum" Bezeichnete und Vermittelte, zeigt sich und ereignet sich im 
Geheimnis des Karfreitags: daß Gott ein ganzes Ja zum Menschen sagt 
und sich ihm liebend zuwendet, und zwar bevor er vollkommen und ob- 
gleich er Sünder ist; die leidenschaftliche Liebe Gottes zum Menschen 
kommt - so zeigt es sich am Kreuz - selbst dort nicht an ihre Grenze, wo 
Gott durch den Menschen hingerichtet wird. Die Evangelien und Epi- 
steln der vorösterlichen Bußzeit und der kommenden Tage sprechen da- 
von, wir müssen die biblischen •Belegstellen" hier nicht anführen. Eine 
Therese von Lisieux kann daher sagen: •Man könnte glauben, mein so 
großes Vertrauen in den lieben Gott rührt daher, daß ich nicht gesündigt 
habe... Mein Vertrauen wäre genauso groß, wenn ich alle nur möglichen 
Verbrechen begangen hätte. Ich fühle es, die Masse von Sünden wäre 
wie ein Wassertropfen, den man auf glühende Kohlen fallen läßt."11 

Und an anderer Stelle schreibt sie: •Selbst wenn ich alle Sünden, die be- 
gangen werden können, auf meinem Gewissen hätte, ich ginge hin, das 
Herz von Reue gebrochen, um mich in die Arme Jesu zu werfen; denn 
ich weiß, wie sehr er den verlorenen Sohn liebt, der zurückkommt."12 - 
Das ist die Überzeugung einer jungen Frau, die zwar mit so manchen 
Frömmigkeitsformen der Kirche und des Karmel ihre Schwierigkeiten 
hatte, aber vom Zusammenleben mit dem Gekreuzigten etwas verstand. 
Ähnlich, im Sprachstil der persönlich-existentiellen Erfahrung, finden 
wir diese Überzeugung überall dort ausgesprochen, wo in Geschichte 
und Gegenwart die betende Kirche sich äußert. 

Bevor wir daraus Schlußfolgerungen ziehen, fragen wir die Theologie 
noch, wie denn dieses •res sacramenti" in das •sacramentum" kommt - 
wie also diese grenzenlose und bedingungslose Liebe Gottes zum Sün- 
der von heute •rüberkommt" (um ein Umgangswort unserer jungen 
Gläubigen zu gebrauchen). 

11 T. Martin, Ich gehe ins Leben ein. Letzte Gespräche der Heiligen von Lisieux, Leutesdorf 
1979, 93 f. (Aufzeichnungen vom 11.7. 1897). 
12 Therese vom Kinde Jesus, Selbstbiographische Schriften, Leipzig "1976, 277. 



Kreuz 95 

Seit Otto Semmelroth spricht die katholische Sakramententheologie 
vom •Ursakrament", das ist Jesus Christus, und vom •Grund"- oder 
•Wurzelsakrament", das ist die Kirche.13 Dahinter steht neu ausgedrückt 
die alte Lehre, daß die sieben Einzelsakramente nicht von Jesus Christus 
und von der Wesensgestalt der Kirche losgelöst betrachtet werden dür- 
fen. 

Jesus Christus ist das Ursakrament des Vaters; sein Leben unter uns, 
von der Krippe bis zum Kreuz, seine Verkündigung und das Zeugnis sei- 
ner Person als ganzes, aufgipfelnd im Geschehen der Passion, sind das 
•Ur-Bußsakrament", das •äußere Zeichen" für die •innere Gnade", für 
die Einstellung Gottes zu seinen Menschen. Was sich also im Paschamy- 
sterium unüberbietbar als die •res sacramenti" des Bußsakramentes of- 
fenbart, ist bei Gott eine bleibende Haltung, nicht begrenzt auf den Au- 
genblick des Bekenntnisses und der Absolution. 

Eine zu simple Theologie sagt nun, Christus hat, um diese bleibende 
Wirklichkeit in alle Zeiten hinein zu vermitteln, die sieben Sakramente 
eingesetzt. Daß wir dann mit der Frage, wo uns denn in der Heiligen 
Schrift dafür der Beleg erbracht wird, in mehr oder weniger große 
Schwierigkeiten kommen, ist bekannt.14 Die Kirche erkennt heute, daß 
sie selber sacramentum ist, Grund- und Wurzelsakrament, aus dem her- 
aus sich erst die Einzelsakramente entfalten. 

Wir selber, die aus einzelnen Menschen zusammengesetzte Gemein- 
schaft derer, die sich mit ihrer Existenz an Christus gebunden haben - 
auf seinen Ruf hin -, sind das Grund-Bußsakrament, dazu berufen und 
gesandt, einander glaubhaft und erfahrbar etwas von der Weite der 
Barmherzigkeit Gottes zu vermitteln. Zum amtlichen Vollzug dieser Ver- 
mittlung - der natürlich, wie Paul VI. uns in Erinnerung brachte15, nicht 
der einzige ist - dient der Kirche das Bußsakrament, ein Ritus, der sich 
wiederum wie bei keinem anderen Sakrament im Laufe der Jahrhun- 
derte in der konkreten Form, Gestalt und Anwendung stark wandelte.16 

Umgang mit dem Bußsakrament 

Um unserem Umgang mit dem Bußsakrament wieder neu - von den 
Wurzeln her - geistliche Nahrung zufließen zu lassen, müssen wir uns 

13 Vgl. O. Semmelroth, Die Kirche als Wurzelsakrament. In: Mysterium Salutis, Bd. IV/1, 
Einsiedeln 1792,318-348. 
14 Vgl. T. Schneider, Zeichen der Nähe Gottes. Grundriß der Sakramententheologie, Leipzig 
1982, bes. 41-64. 
15 Ordo Paenitentiae 11,4 (Die Feier der Buße, Leipzig 1975, 11); vgl. auch u.a. dazu: B. 
Häring, Wege der Sündenvergebung. In: Christliche Innerlichkeit 24 (1989), 209-216. 
16 Vgl. T. Schneider, Zeichen der Nähe Gottes (s. Anm. 14), 193-200. 



Reinhard Körner 9g 

auf das Ursakrament, das da am Kreuze hängt, und auf das Grundsakra- 
ment, auf uns selbst, die wir von diesem Kreuz her losgeschickt sind zuein- 
ander hin, besinnen. 

Für mich ergeben sich daraus u. a. folgende Konsequenzen, die ich Ih- 
nen mitteilen, die ich mit Ihnen teilen möchte: 

1. Ich muß den Menschen nicht besorgt oder gar heilsfanatisch mit 
dem Bußsakrament hinterherlaufen. Denn die Wirklichkeit, die es ver- 
mittelt, ist da, unabhängig davon, ob und wie oft einer zur Beichte 
kommt. Gott bleibt sich seinerseits als der barmherzige Vater treu, als 
der Gekreuzigte, der noch für seine Henker betet, und als der Geist, der 
in uns seufzt, bis die ganze Schöpfung heimgeholt ist. - Vielmehr darf 
ich das Bußsakrament verschenken11, als ein Liebeszeichen Gottes, als 
seine Umarmung für den •verlorenen" Sohn. Seitdem mir das bewußt ist, 
sage ich manchmal nach einem Gespräch: •Wir konnten jetzt so offen 
zueinander sein. Auch wenn ich nun all das von Ihnen weiß - ich kann 
Sie dennoch verstehen, und eigentlich sind Sie mir jetzt erst so richtig 
nah geworden. Sehen Sie, wenn ich das schon so empfinden kann - 
dann Gott doch erst recht!... Wenn Sie möchten, schenke ich Ihnen jetzt 
die Lossprechung..." Manche sagen dann erstaunt: •Geht denn das so? 
Muß ich denn da nicht erst nochmal alles in geordneter Reihenfolge sa- 
gen?..." Und hinterher: •Ja, wenn beichten immer so wäre, wie täte mir 
das gut!" Aber auch diese Reaktion lasse ich gelten: •Pater, das können 
Sie ruhig machen, aber nach diesem guten Gespräch ist das nun eigent- 
lich gar nicht mehr nötig..." 

2. Wenn heute sehr viele Menschen mit dem Bußsakrament nicht zu- 
rechtkommen, muß die Ursache nicht immer im mangelnden Sündenbe- 
wußtsein oder in sonstigen religiösen Mängeln der Gläubigen von heute 
liegen. Auch eine heilige Brigitta von Schweden (gest. 1373) weiß zu be- 
richten: •Auf eine Person, die beichtet und kommuniziert, kommen hun- 
dert, die niemals gebeichtet und kommuniziert haben..."18 Es kann auch 
ein Zeichen dafür sein, daß mit dem •Grundsakrament", mit der Kirche, 
mit uns Beichtvätern etwas nicht stimmt. So wahr es ist, daß die Sakra- 
mente •ex opere operato", also unabhängig von der geistlichen und mo- 
ralischen Integrität des Spenders wirken, so gilt doch auch, daß sie ihre 
Leuchtkraft verlieren, wenn das Bindeglied zwischen dem Ursakrament 
und dem Einzelsakrament eine inadäquate Rolle spielt. Können wir auf 
dem Hintergrund, wie die Kirche heute von vielen erfahren wird, erwarten, 
daß man bei uns das Liebeszeichen göttlicher Weite und Barmherzigkeit 

17 In der Absolutionsformel sprechen wir das aus:  •...durch den  Dienst der Kirche 
schenke er dir...". 
18 Zit. nach: P. Browe, Die häufige Kommunion im Mittelalter, Münster 1983, 26f. 



Kreuz 97 

sucht? Das, was das Bußsakrament vermitteln will, suchen doch die 
Menschen durchaus: Verstandenwerden, Angenommenwerden auch mit 
der Unvollkommenheit, Vergebung, Neuanfangendürfen. Es ist doch 
wohl kaum das Evangelium, das heute Menschen nicht nur von den 
Beichtvätern fernhält, sondern immer häufiger überhaupt an einen 
Rückzug von der Kirche denken läßt, der nicht in jedem Falle zugleich 
Rückzug von Gott sein will. Ich stelle mir vor, welche seelische Befrei- 
ung rund um die Welt ginge, wenn einmal ein Papst käme, der Fehler 
eingesteht, nicht nur die vergangener Generationen, sondern die eige- 
nen, und zwar vor der Öffentlichkeit, vor der er sie begangen hat. Die 
Menschen würden einem Petrus begegnen, einem Bruder, der in seiner 
menschlichen Armseligkeit den Herrn verraten kann, und dennoch ei- 
nem, der dem Herrn glaubt, daß ihm vergeben, daß er trotzdem geliebt 
ist und ihm die Herde anvertraut bleibt. Und stellen Sie sich vor, ähnli- 
ches geschähe direkt vor Ort, in Ihrer Gemeinde... 

3. Mangelndes Sündenbewußtsein beheben wir nicht dadurch, daß 
wir Normen strenger einschärfen. Schuldbewußtsein erwacht nur in der 
Begegnung, angesichts der Erfahrung eines Menschen - und eines Got- 
tes -, der sich mir in Liebe zuwendet; echtes Schuldbewußtsein ist Er- 
fahrung geschuldeter Liebesantwort, mangelnde und mangelhafte Fä- 
higkeit, auf erfahrene Liebe zu antworten. Ist es erwacht, orientiert es 
sich an den Normen, aber es wird nicht durch sie hervorgebracht! Es 
muß also unsere Aufgabe sein, die Menschen durch einen mehr oder 
weniger reinen •Überzeugungs"-glauben hindurch zu einem Begeg- 
nungsglauben zu führen, in die Begegnung mit dem, der sich hinter den 
religiös-weltanschaulichen Vokabeln •Gott" und •Erlöser" verbirgt. 
Von solcher Begegnung her, so armselig sie auch immer sich ereignen 
mag, bildet sich dann auch ein Verständnis für das Sakrament der Be- 
gegnung mit dem umarmenden, barmherzigen Vater. 

4. Wir dürfen uns darauf besinnen, daß wir Priester Christi sind, und 
erst auf dieser Basis auch Priester der Kirche - •Knechte Christi" in der 
Gemeinschaft derer, die mit Petrus Kirche sind. •In persona Christi" zu 
handeln, gerade auch in der Spendung der Sakramente, ist unsere Auf- 
gabe, so hat uns das Konzil gesagt.19 Es gilt also hinzuhören, was er tut, 
wie er urteilt, wie er mit den Sündern umgeht, wie er annimmt und den 
Weg nach vorn öffnet... Sein •Bußgericht" ist anders als das menschli- 
che ! Er überführt, ohne Beschönigung, aber er versteht zugleich, und er 
heilt zugleich. Sein Fordern ist Fördern. Er läßt Unterwegssein zu und 
Unvollkommensein... Nicht die Stola macht uns zum Beichtvater, son- 

1 Vgl. Lumen Gentium 19-21 



Reinhard Körner 98 

dem die ehrlich gesuchte Lebensgemeinschaft mit ihm. Arm, in der Stra- 
ßenjacke Jesu, den Nacken gestärkt nicht mit dem Kollar, sondern mit 
der selber gemachten Erfahrung, von ihm ohne jedes Verdienst ange- 
nommen zu sein - so nur kann uns Gott als Sakrament mit den Sakra- 
menten aussenden... 

5. Der Aspekt der geistlichen Begleitung (Seelenführung), der mit dem 
Bußsakrament verbunden sein kann, aber nicht verbunden sein muß, 
war in der Kirche niemals an das priesterliche Amt gebunden. Es gab 
und gibt mehr Geistliche in der Kirche als es •Geistliche" gibt. Johannes 
Paul II. zum Beispiel verdankt wesentliche Impulse für seinen Glau- 
bensweg der geistlichen Führung durch einen Krakauer Schuster wäh- 
rend der Studentenzeit. Meiner Erfahrung nach tut es uns Priestern gut, 
uns auch von Menschen ganz perönlich führen und begleiten zu lassen, 
die als Laien unter uns leben, aber die Weite und die barmherzige Päd- 
agogik Gottes mit mehr Fähigkeit und geistlich-existentieller Vollmacht 
im paulinischen Sinne (vgl. 1 Kor 4,14) vermitteln können als eine 
große Zahl von uns. - Ein Hinweis, den wir - selbst im Beichtstuhl - in 
aller Demut denen weitergeben sollten, die bei Priestern vergeblich nach 
einem für sie geeigneten geistlichen Begleiter suchen. 

Liebe Mitbrüder, in diesen Tagen verfolgte mich der Gedanke: Wie 
gern würde ich einmal jemandem begegnen wollen, dem ich sagen kann: 
•Bitte, machen sie aus meinem Herzen - ein Kreuz." Dann möchte ich 
erzählen können von meinen Sünden..., und von meinen Wunden... 
Und der Betreffende müßte zuhören können, nicht nur mit den Ohren... 
Ich wünschte mir, daß er meine Sünden nicht verharmlost oder wegpsy- 
chologisiert, daß er mir sagt: •Dein Herz ist doch schon ein Kreuz..., 
deine Seele ist genauso hart wie das rohe Holz von Golgotha, und Chri- 
stus ist da drangeschlagen von den Nägeln deiner schnellen Urteile, ver- 
raten von deiner Feigheit, dem eigenen Gewissen zu trauen, gegeißelt 
von deinen vermeintlichen ,guten Ratschlägen'..." Und ich wünschte 
mir, daß er dann nicht mit Imperativen kommt, sondern mir sagt, was 
ich zwar glaube, aber mir selber nicht sagen kann: •Siehst du, Gott bleibt 
da drangeschlagen, als der Gekreuzigte bleibt er in dir, er hält es den- 
noch aus - in dir...; und sieh, er will gar nichts von dir, nichts weiter, als 
daß du ihm glaubst, seine Liebe zu dir glaubst - und daß du ihm seine 
Schafe weidest - daß du mit dem Geist seines von dir gekreuzigten Her- 
zens auf die schaust, die er zu dir schickt in den Beichtraum und ins 
Sprechzimmer..." 

Mir geht es zur Zeit sehr gut. Denn ich bin tatsächlich einem solchen 
Menschen begegnet. Es war kein Priester. 




