Reinhard Korner 86

nach gute Sache gewaltsam durchsetzen wollen. In den Gewaltlosen hat
Jesu Herrschaft Raum. Sie sind zur Inbesitznahme der kommenden
Welt disponiert. Im 37. Psalm und in der dritten Seligpreisung der Berg-
predigt wird ihnen das kommende Reich zugesprochen. Es fillt ihnen zu
ohne Schwertstreich. Die bleibenden Eroberungen machen jene Leute,
die den Mut haben, kein Wesen auf dieser Erde unter Gewaltdruck zu
bringen, weder mit physischen noch mit psychischen noch mit geistigen
Mitteln, also die Standhaften in der Liebe, die auf Gott, den Herrn der
Geschichte, beharrlich Vertrauenden. Sie gewinnen wieder, was Adam
verlor, die gottgemdBe Herrschaft tiber diese Erde. Weil sie sie nicht fiir
sich selber suchen, fillt sie ihnen zu. Alles fiigt sich zuletzt in die Hand
derer, die sich ihrer Mitgeschdpfe nicht zu bemichtigen, sondern ihnen
zu dienen suchen.

Gesandt aber werden die Limmer unter die Wélfe, damit sie diese in
ihre eigene Natur verwandeln, aus Wolfen Limmer machen. Dazu wird
ihnen die Vollmacht gegeben. Toten, das kdnnen Wolfe. Das Herz ver-
dndern, das kann nur Gott. Und das kdnnen die, in denen Gottes Liebe
Macht hat. Diese Sendung schlieBt in sich ein, daB sie bereit sein miis-
sen, sich ganz herzugeben. Auf dem Sieg der Gewaltlosen beruht die
Rettung der Welt. Johannes Chrysostomus sagt: ,,Solange wir Limmer
sind, siegen wir. Mogen uns auch tausend Wélfe umringen, wir werden
die Oberhand gewinnen und Sieger sein. Wenn wir aber Wolfe werden,
dann weicht von uns die Hilfe des Hirten, der nicht Wolfe, sondern
Lammer weidet.” — Wenn wir als Wolfe iiber die Woélfe siegen, so haben
sic uns besiegt.

Im Blick auf den Gekreuzigten

Zwei Rekollektionsvortrige fiir Priester

Reinhard Kérner, Birkenwerder/DDR

1. Das Geheimnis des Kreuzes im Leben des Priesters

Welche Gedanken kommen Thnen, liebe Mitbriider, wenn Sie das
Thema héren: ,,Das Geheimnis des Kreuzes im Leben des Priesters“? —
Einsam sein, miflverstanden werden, Ablehnung erfahren, Diasporasi-

* Der Karmelit Pater Reinhard Kérner OCD hielt die Rekollektionen fiir Priester in der
St.-Hedwigs-Kathedrale (Ost-Berlin) wihrend der Karwochen 1987 und 1989.



Kreuz 87

tuation, schwindende Zahlen, die Note der Menschen sehen und (oft-
mals) nicht helfen konnen, Zolibatsbewaltigung, Verlassenheit und
Trostlosigkeit im Gebet, gestreBt sein durch Verwaltungs- und Bauarbei-
ten, Krankheit, Altersnéte... — solche und &dhnliche Stichworte wiirden
wir wohl in Menge zusammentragen konnen. Der erste Gedanke, der
mir selber kam, als ich das Thema las, zu dem ich sprechen sollte, war:
Da bin ich iiberfordert! Denn ich habe doch gar kein so richtiges
,Kreuz“ in meinem Priesterleben - bisher war alles zu ertragen! Wie soll
ich also vor so vielen gestandenen, im Leiden erfahrenen Mitbriidern
iiber ,,das Geheimnis des Kreuzes im Leben des Priesters® sprechen?! -
Ich gestehe, daBl ich dem Thema zunichst ausweichen wollte. Dann
habe ich mich an ,,meine* geistlichen Meister erinnert, an die Lehrer der
Kreuzesnachfolge in der Geschichte der Kirche, und habe gefragt: Was
wiirden sie zu diesem Thema sagen, ein Johannes vom Kreuz etwa, die
Minner und Frauen der ,,Deutschen Mystik* oder die groBe und die
kleine Theresia — oder eine Edith Stein, die ein Werk, ihr letztes und
reifstes, iiber die , Kreuzeswissenschaft“ geschrieben hat...? Was sie alle
uns zu sagen hitten, ist viel, und etwas davon kann ich Thnen immerhin
weitersagen.

Kreuzesnachfolge ist Leben mit dem Gekreuzigten, nicht mit dem Kreuz

— so darf man wohl die zentrale Auskunft zusammenfassen, die uns die
,Meister des geistlichen Lebens“ zu geben habefi. Im Mittelpunkt ihrer
Aufmerksamkeit stand Christus. Er war fiir sie ein real existierender
Partner, ihn liebten sie und von ihm wuBten sie sich geliebt, er war ihr
Herr, ihr Freund und ihr Geliebter. MiBerfolg, Krankheit, Einsamkeit
und Mihsal aller Art gehorten fiir sie einfach zum Leben dazu. Sie aner-
kannten, daB der sich nach Vollkommenheit sehnende Geist in den Or-
ganismus der noch unvollendeten Welt eingebunden ist. Bereits der
Psalmist stellt ruhig und niichtern fest: ,Unser Leben wihrt siebzig
Jahre, und wenn es hoch kommt, sind es achtzig. Das Beste daran ist nur
Miihsal und Beschwer...“ (Ps 90, 10). Solchen Ubeln soll man sich ,,wie
ein Soldat Christi* stellen, ermuntert Teresa von Avila ihre Schwestern’,
und in bezug auf die Priester spottelt sie: ,,Im Falle von schwachen
Frauen, wie ich eine bin, scheint es mir schon angebracht, dal Gott sie
beschenkt, damit sie wenigstens ein paar Miihen durchstehen konnen.
Aber im Fall von Dienern Gottes, gestandenen Mannsbildern, studiert,

' Teresa von Avila, Weg der Vollkommenheit, Kap. 3,11.



Reinhard Kérner 88

intelligent — wenn ich sehe, daB sie viel Aufhebens machen schon wenn
Gott ihnen zeitweilig kein innerliches Wohlgefiihl schenkt, dann macht
mich das ganz krank!*?

Das Schwere und Leidvolle - das sogenannte ,,Kreuz* — gehort fiir
unsere geistlichen Vorbilder zum Leben. Es ist damit auch ein selbstver-
stindliches Moment in der Christusnachfolge. Sie beklagen es nicht
(wenn sie auch klagen!) und sie lieben es nicht (es ist ihnen Hindernis
genug in threm apostolischen Eifer!). Ihr Blick ist nicht auf ihr ,, Kreuz*
gerichtet, sondern auf Christus. Es geht ihnen zu sehr um seine Anlie-
gen, als daf sie Zeit und Interesse hitten fiir die eigenen Kiimmernisse.
So manche Note lasteten ihnen dadurch nicht zentnerschwer auf dem
Nacken, in der Freundschaft mit Christus wurde tatsdchlich ,,das Joch
siiB und die Biirde leicht* (vgl. Mt 11,30); und das wirklich Schwere
nahmen sie auf sich in dem Wissen, es nicht allein zu tragen.

Als Johannes vom Kreuz einmal vor einem Bild des kreuztragenden
Christus stand, wiinschte er sich: ,Ich mdchte mit dir leiden, Herr!*
Ahnliche Worte sind uns von vielen Heiligen bekannt. Das darf nicht so
verstanden werden, als sehnten sie sich nach Krankheiten und Bedréng-
nissen - davon hatten sie meistens ohnehin schon geniigend. Johannes
vom Kreuz suchte nicht Leiden fiir sich, er wollte dem Herrn in dessen
Leiden zu Hilfe kommen, den Geliebten seiner Seele in der Passion
nicht allein lassen! Die echte christliche Kreuzesmystik unterscheidet
sich von einem religids verbrimten Masochismus dadurch, daB der Be-
treffende nicht das ,,Kreuz*, sondern die mit-leidende Gemeinschaft mit
dem geliebten Christus, der auch der kreuztragende und Gekreuzigte ist,
sucht. Auch ist den wahren Kreuzesmystikern der Gedanke fremd,
durch selbst auferlegtes und gesuchtes Leid kdnnten sie bei Gott fiir sich
oder fur die Kirche Heil erwirken.

»Unser Ziel ist die Vereinigung mit Gott, unser Weg der gekreuzigte
Christus, das Einswerden mit ihm im Gekreuzigtwerden“, so lautet
Edith Steins Kernsatz in der , Kreuzeswissenschaft“3. Es gab das Ge-
heimnis des Kreuzes in ihrem Leben, weil es das Geheimnis der Lebens-
gemeinschaft mit dem gekreuzigten Christus gab. ,,Herr, wohin du gehst,
dorthin muf3 auch ich gehen“, betet ihre geistliche Mutter Teresa von
Avila, ,,und was du durchleidest, das will auch ich durchleiden... Gehen
wir gemeinsam, Herr.“* Hier lebt konkret und urpersonlich verwirk-
lichte, ,,psychologisch greifbar* innerlich vollzogene Zu-Wendung und

? Teresa von Avila, Autobiographie, Kap. 11, 14.
* E. Stein, Kreuzeswissenschaft. Studie iiber Johannes a cruce, Freiburg 21954, 56.
* Teresa von Avila, Weg der Vollkommenheit, Kap. 26,6.



Kreuz 89

In-Beziehung-Sein zu Jesus Christus, der in seiner Liebe zu uns mit dem
,Kreuz“ lebt und bis ans Kreuz geht...

Es liegt nahe, in der Betrachtung unseres Themas einen zweiten
Schritt zu tun. Wir konnen fragen: Was bedeutet denn das , Kreuz* -
d.h. alle Miihsal und Beschwer und letztlich das Kreuz von Golgotha -
im Leben Jesu? Wie bist du, mein Herr, mit dem Schweren umgegangen
und was bewirkte es in deinem Herzen? Hier ist die biblische und die sy-
stematische Theologie angefragt. Thre zentrale Auskunft 148t sich so zu-
sammenfassen:

Die Mitte des Kreuzesgeschehens auf Golgotha ist nicht im duBleren Ab-
lauf, sondern im Innern, im Herzen des Gekreuzigten zu suchen

— nicht die Hinrichtung also und die Qualen, die Jesus erduldet hat,
wurden fiir uns zum Heil, sondern die Hingabe, Jesu Sterben im ,fur,
in der , Proexistenz* (Heinz Schiirmann). Nicht das Kreuz, sondern der
Gekreuzigte hat uns erlést — und zwar nicht dadurch, dafi er eben Kreuz
(und ,,Kreuz*) erfahren hat, sondern dadurch, wie er dieses Kreuz be-
stand.

In seinen Biichern zur Jesusfrage’ hat Heinz Schiirmann deutlich her-
ausgearbeitet, wie das zentrale Ereignis des Kreuzes darin besteht, daBl
Jesus in dieser duBersten Situation von Golgotha seinem innersten Ge-
heimnis — das zugleich seine Sendung ist - treu bleibt. Nach Schiirmann
146t sich das innerste Lebensgeheimnis des Menschensohnes an Jesu ur-
eigenen Worten ,, Abba“ und ,,Basileia® festmachen: Der ,,Abba“ (Sie
wissen um die alle menschlichen Gottesbilder sprengende Bedeutung
dieses Wortes im Munde Jesu!) — das ist der Lebensinhalt Jesu; und das
,Reich Gottes*“ — das ist sein ,,grofer Wunsch®s, seine Sehnsucht fiir uns
Menschen. Anders gesagt: Seine innerste Beziehung zu Gott, der sein
,Abba“ ist, ist das Geheimnis seines Herzens, sein ganzes Leben hin-
durch; und daB diese Beziehung zum ,,Abba“, so wie er selber sie er-
fihrt und lebt, in uns Menschen immer mehr Wirklichkeit wird, das ist
seine Sehnsucht. Gott als den ,,Abba“ zu offenbaren, und zu verkiinden,
daB das ,Reich® des ,, Abba“ ,nahe gekommen® ist, da3 also die Ge-
meinschaft mit dem Vater anfanghaft — senfkorngleich — schon da ist
und sich - senfbaumgleich - in der Ewigkeit vollenden wird, das ist Jesu
Sendung.

s Zum Beispiel in: H. Schiirmann, Das Gebet des Herrn als Gebets- und Lebensschule Jesu,
Leipzig 1981; zuletzt sehr entschieden, in ders., Gottes Reich — Jesu Geschick. Jesu ureige-
ner Tod im Licht seiner Basileia-Verkiindigung, Freiburg 1983.

6 H. Schiirmann, Das Gebet des Herrn (s. Anm. 54).



Reinhard Korner 90

Auch der Gekreuzigte, mit dem unsere geistlichen Lehrer lebten, hat
das Kreuz nicht gesucht noch hat er es fatalistisch als ,,Schicksal“ auf
sich genommen. Oft genug ist er ihm aus dem Weg gegangen. Doch als
es auf ihn zukam, hat er weder davor resigniert noch sich dagegen aufge-
lehnt. So wichtig war ihm das Leid nicht! Sein innerster Reichtum und
seine Sendung, seine Liebe zum Vater und seine Sehnsucht nach dem
Heil der Menschen waren ihm wichtiger als das Kreuz. Und gerade da-
durch hat er es besiegt. Auf Golgotha hat er gezeigt und vollzogen, daf
es etwas GroBeres gibt als alle Miihsale dieses Lebens, ja selbst als die
Grausamkeiten, die der Mensch dem Menschen und dem Herzen Gottes
antun kann! Jesus hat die Liebe zum ,,Abba“ nicht aufgegeben, auch als
dieser ihm nach dem Olberggebet den Leidenskelch nicht aus dem Weg
rdumte; er hat zu ihm geschrien und seinen Geist - sterbend - in des Va-
ters Hiande gelegt, also auch dann noch, als die Beziehung zu seinem
»Abba“ in seiner Seele nicht mehr erfahrbar war und die Dunkelheit der
Gottesferne iiber ihn hereinbrach. Und zugleich ist er seinem tiefsten
Wunsch fiir die Menschen treu geblieben, auch als Menschen ihn verrie-
ten und auch als Menschen ihn umbrachten; noch fiir die Henker und
noch als Hingerichteter bittet er den ,,Abba“ um Vergebung und offen-
bart und bestitigt so - wie Gisbert Greshake sagt — ,,die térichte Liebe
Gottes, die den Menschen nie aufgibt*’.

Das Geheimnis des Kreuzes

Liebe Mitbriider, lassen Sie mich nun kurz und knapp ein paar SchluB-
folgerungen ziehen, ein paar Markierungen abstecken, zwischen denen
wir den ,schmalen Pfad“ des Evangeliums, der in das Geheimnis des
Kreuzes in unserem priesterlichen Leben fiihrt, finden kénnen:

1. Es gibt — nlichtern betrachtet — wohl viel weniger Kreuz in unserem
priesterlichen Leben als wir gewohnlich davon reden. Es gibt Einsam-
keit, MiBerfolg, Glaubensnacht, Krankheit und Miihsal aller Art - all
das aber ist noch nicht aus sich heraus Kreuz im eigentlichen, urspriing-
lich christlichen Sinne. Zum Kreuz werden die vielfiltigen Miihsale des
Lebens und die spezifisch-priesterlichen Leiden erst, wenn wir sie wirk-
lich mit Christus und wie Christus zu bestehen versuchen.

2. In sich selbst haben Miihsal und Leiden keine Heilskraft, weder fiir
uns selber noch fiir die Kirche. Heil ist nur in dem zum Kreuz geworde-
nen Leiden, in der ,torichten Liebe“, die Gott gestattet, uns Schweres

7 G. Greshake, Heil und Unheil? Zu Bedeutung und Stellenwert von Strafe und Siihne, Ge-
richt und Holle in der Heilsverkiindigung. In: ThJb (1986) 58 48-72.



Kreuz 91

und Schmerzliches zuzumuten, und die ihm treu bleibt auch in der Er-
fahrung seiner Nichterfahrbarkeit. Und Heil ist in der ,torichten Liebe®,
die jedem anderen das ., Reich Gottes“ wiinscht und ersehnt, auch dem,
der mir weh und unrecht tut.

3. Das Geheimnis des Kreuzes tritt — unsererseits — nur durch eine
wirklich mit der eigenen Seele mitvollzogene und wirklich auf die per-
sénliche Existenz bezogene Christusfreundschaft in unser priesterliches
Leben. Es kann gar nicht anders sein: Nur wenn wir unser Ohr an sei-
nem Munde haben und mit unserem Herzen in sein Herz hineinlau-
schen, erhalten wir uns das Gespiir fiir sein Lebensgeheimnis, fiir seinen
_Abba“ und fiir seine ,Basileia® - und damit fiir das Lebensgeheimnis
und die Sendung, auf das hin und auf die hin wir zu Priestern geweiht
sind; und nur dann werden die - zum groBen Teil ohnehin zum irdi-
schen Pilgerleben gehorenden — Note zum Kreuz werden. Dabei wird
vom subjektiven Erleben her nicht immer klar abgrenzbar sein, wann
wir mit Christus Kreuz tragen und wann (noch) nicht. Das wird und darf
wohl von der Leidenssensibilitit des einzelnen abhdngen. Was den ei-
nen bereits als schweres Kreuz driickt, mag dem anderen erst die Freude
am Abenteuer entlocken.

4. Resignation und Auflehnung - auf spezifische Weise gerade unter
uns Priestern verbreitet — sind gleichermaBen untriigliche Zeichen dafiir,
daB wir die Lebensgemeinschaft mit Christus praktisch verlassen haben
oder zur Zeit nicht oder noch nicht in ihr leben. Der Resignierte lebt im
Monolog mit sich selbst, nicht im Dialog mit dem Herrn; er sieht zu sehr
sich selber und vergiBit angesichts seiner Leiden das Anliegen Jesu, in
dessen Sendung er steht; die Sorge um die eigene Haut ist ihm im Mo-
ment wichtiger. — Der andere, der sich gegen das auflehnt, was als Miih-
sal und Beschwer auf ihn zukommt, lebt mehr mit seinen Idealen und
Prinzipien, mit seinen Ideen und Planen - mit durchaus religosen Idea-
len vielleicht, mit kirchlichen Planen und pastoralen Ideen; im Ange-
sicht der Ereignisse, die sie durch-,kreuzen®, sind sie ihm wichtiger als
das groBe Anliegen Jesu, von dem er vielleicht iiber seinem eigenen
Denken und Planen lange nichts mehr ,,gehort” hat. — Zwischen Resi-
gnation und Auflehnung mag es noch manchen ,,goldenen Mittelweg™
geben. Das Kreuz ist weder das eine noch das andere, erst recht nicht
der ,goldene Mittelweg®. Das Kreuz ist der ,schmale Pfad“, den auch
wir Priester in der Tat wohl seltener gehen als wir meinen. — Die Leiden
und Unliebsamkeiten des Menschenlebens sind Aufgabe. Wir Priester,
die wir in der Jiingerschaft des Herrn stehen, sind vor allen pastoralen
Diensten mit eben dieser Aufgabe betraut: die Note des Lebens wie er
und mit ihm zum Kreuz umzuschmieden.



Reinhard Kérner 92

5. Jede Mystifizierung des Leids geht am Mysterium des Kreuzes vor-
bei. Die Gefahr ist bekanntlich grof, die reine Selbstbemitleidung vor-
schnell als ,,Opfer oder gar als ,,Sithne* zu verbrimen. Gerade auch in
der Kreuzesfrommigkeit tun wir gut daran, die geistlichen Gemein-
plétze, die im Umlauf sind und die wir selber oft viel zu unbesehen in
Umlauf halten, immer wieder nach ihrem Wahrheitsgehalt zu hinterfra-
gen: wir tun gut daran, der persdnlichen Kreuzesfrommigkeit gegeniiber
immer mit ein wenig ,,Furcht und Zittern* (Phil 2,12) zu begegnen.

6. Das ,,Geheimnis des Kreuzes im Leben des Priesters® ist letztlich
wohl weniger bei mir selber als vielmehr im Herzen Jesu zu suchen. Es
berilihrt mein Priesterleben vor allem dort, wo der Herr an mirleidet. Be-
steht nicht gerade das tiefste Geheimnis, aus dem wir Priester leben,
darin, dal dieser Jesus Christus, dem das Reich seines Vaters fiir die
Welt so sehr am Herzen liegt, sich nicht scheut, Menschen wie uns die
Reprisentanz seiner Person® und die Verkiindigung seines Herzensanlie-
gens anzuvertrauen? Wie sehr belasten wir Priester seine Kirche durch
unsere menschliche und geistliche Enge, durch unser Besetztsein von
Pldnen und ,,Prinzipien®, durch Blindheit fiir das Wesentliche und Ei-
gentliche unserer Sendung, durch unsere monologische Existenz und
mangelnde Sensibilitit fiir Begegnung und Freundschaft mit ihm und
seinen Menschenbriidern... — und er entsetzt sich nicht!

Liebe Mitbriider, in den kommenden Tagen stehen wir alle vor der
Aufgabe, vom Geheimnis des Kreuzes zu sprechen. Das recht zu tun, ist
»die Kunst der theologischen Kiinste* (Leonardo Boff)?. Wie recht und
schlecht auch immer es uns gelingt - es kommt vor allem darauf an, den
eigenen Blick und die Augen der Gliubigen vom ,,Kreuz* auf den Ge-
kreuzigten selber zu lenken. Denn er, ,der gekreuzigte Heiland®, sagt
der grole Dominikanerprediger Johannes Tauler, ,,mu8 in uns geboren
werden*19,

2. Paschamysterium und Bufisakrament

Am Tag vor dem Heiligen Abend klingelte ein Fremder an unserer Klo-
sterpforte. ,,Pater, konnten Sie aus meinem Herzen eine Krippe ma-
chen?* Er wollte beichten. Es war viel, sehr viel, was er dann zu beken-
nen hatte und woriiber er sprach, viel Siinde..., und viele Wunden ...
Danach: Stille, fiir mich peinliche Stille, denn ich wuBte nicht zu ant-

& Vgl. Dekret iiber Dienst und Leben der Priester (PO) 2f.
° L. Boff, Die befreiende Botschaft. Das Evangelium von Ostern, Freiburg 1987, 31.
1 Johannes Tauler, Predigt zum Fest Kreuzerhohung (Nr. 58).



Kreuz 93

worten ... Dann fielen mir seine Worte an der Tiir wieder ein. ,,Sie woll-
ten doch, daB Ihr Herz eine Krippe wird... Es ist schon eine Krippe, es
ist genauso ein ,Stall* wie der von Bethlehem. Und sehen Sie, Christus
war sich nicht zu fein...“ — Ich muBte nicht weiterreden, er unterbrach
mich und sagte: ,,Ich habe verstanden, Pater, jetzt habe ich endlich ver-
standen.“ Es war wieder lange still. Dann gab ich ihm die Lossprechung.
Wir umarmten einander, und er ging mit einem Leuchten auf dem Ge-
sicht davon. Er war ein Priester.

Eines der Themen, die mir fiir dieses Geistliche Wort vorgeschlagen
wurden, lautete: , BuBsakrament und Kreuz“. Nicht ,BulBsakrament
und Krippe“ — und doch fiel mir diese Begegnung wieder ein. Wie hier
ein Mitbruder durch das Weihnachtsgeheimnis fiir sich die Tiefendi-
mension des BuBsakramentes neu entdecken konnte, so kann uns gerade
auch das Paschamysterium neu erschlieBen, was uns im Buflsakrament
geschenkt wird.

BuBsakrament und Kreuz

Jetzt in diesen Tagen, vor Karfreitag und Ostersonntag, wird uns zu ei-
nem solchen Thema vielleicht spontan der Gedanke kommen: Ja, es ,,ist
schon ein Kreuz“, das Bufisakrament:

— das Sich-Durchringen zu einem ehrlichen, ,vollstindigen® Bekennt-
nis, ohne Beschonigung...;

— die Sorge: wird mich der Mitbruder verstehen, wenn ich mich ihm of-
fenbare; werde ich nicht nur bei Gott, sondern auch in seinen Augen
Barmherzigkeit finden?...;

— und meine Rolle als Beichtvater ohnehin! Nach jedem Bekenntnis et-
was sagen miissen, — unvorbereitet..., — und die Bekenntnisse sind von
Jahr zu Jahr, wenn auch seltener, so doch konkreter, griindlicher, umfas-
sender geworden ..., wir sind mehr gefordert;

— und dazu die alte Frage unserer neuen Zeit, die Sie sich vielleicht ge-
rade auch in diesen Tagen stellen: Wo sind sie denn alle, die ,,Aktiven*
meiner Gemeinde? Gehen sie alle auswirts zur Beichte? Gemessen an
denen, die von auswirts zu mir kommen, koénnen es wohl auch dort
nicht viele sein...

Es ist schon ,.ein Kreuz* mit dem Beichten in der Kirche Gottes, — fiir
die Gliaubigen sowieso, aber auch fiir uns Priester. Doch bei dieser Fest-
stellung werden wir nicht stehenbleiben. Wir wollen fragen: Wie kann
sich solches , Kreuz*“ des Beichtens und des Beichthérens vom Myste-
rium des Kreuzes her fiir uns neu erhellen? Wie kann der Umgang mit



Reinhard Korner 94

dem BuBsakrament, das bei uns Priestern in doppelter Hinsicht — im
Empfangen und im Spenden - zum Lebensinhalt gehort, von den vor
uns liegenden Tagen her geistlich neu durchdrungen werden?

Lassen wir uns zunichst von der Theologie sagen, wie Paschamyste-
rium und BuBsakrament zueinander in Beziehung stehen. Das BuBsa-
krament ist ein duferes Zeichen jener inneren Gnade Gottes, die sich
uniiberbietbar am Kreuz von Golgotha offenbarte. D.h.: Was wir im
Beichtstuhl mit Wort, Geste und unserer eigenen Person zeichenhaft ver-
mitteln, ist jene Wirklichkeit, die sich am Kreuz ereignete. Fachtheolo-
gisch gesagt: die ,res sacramenti“, das Eigentliche, das durch das ,sa-
cramentum® Bezeichnete und Vermittelte, zeigt sich und ereignet sich im
Geheimnis des Karfreitags: dafl Gott ein ganzes Ja zum Menschen sagt
und sich ihm liebend zuwendet, und zwar bevor er vollkommen und ob-
gleich er Siinder ist; die leidenschaftliche Liebe Gottes zum Menschen
kommt - so zeigt es sich am Kreuz — selbst dort nicht an ihre Grenze, wo
Gott durch den Menschen hingerichtet wird. Die Evangelien und Epi-
steln der vordsterlichen BuBzeit und der kommenden Tage sprechen da-
von, wir miissen die biblischen ,,Belegstellen* hier nicht anfiithren. Eine
Therese von Lisieux kann daher sagen: ,,Man konnte glauben, mein so
groBes Vertrauen in den lieben Gott riihrt daher, daB ich nicht gesiindigt
habe ... Mein Vertrauen wire genauso groB3, wenn ich alle nur méglichen
Verbrechen begangen hitte. Ich fiihle es, die Masse von Siinden wiire
wie ein Wassertropfen, den man auf gliihende Kohlen fallen [4Bt.«!!
Und an anderer Stelle schreibt sie: ,,Selbst wenn ich alle Siinden, die be-
gangen werden konnen, auf meinem Gewissen hitte, ich ginge hin, das
Herz von Reue gebrochen, um mich in die Arme Jesu zu werfen: denn
ich weil}, wie sehr er den verlorenen Sohn liebt, der zuriickkommt.“!2 —
Das ist die Uberzeugung einer jungen Frau, die zwar mit so manchen
Frommigkeitsformen der Kirche und des Karmel ihre Schwierigkeiten
hatte, aber vom Zusammenieben mit dem Gekreuzigten etwas verstand.
Ahnlich, im Sprachstil der personlich-existentiellen Erfahrung, finden
wir diese Uberzeugung iiberall dort ausgesprochen, wo in Geschichte
und Gegenwart die betende Kirche sich duBert.

Bevor wir daraus SchluBfolgerungen ziehen, fragen wir die Theologie
noch, wie denn dieses ,,res sacramenti“ in das ,,sacramentum* kommt —
wie also diese grenzenlose und bedingungslose Liebe Gottes zum Siin-
der von heute ,riiberkommt“ (um ein Umgangswort unserer jungen
Glaubigen zu gebrauchen).

""'T. Martin, Ich gehe ins Leben ein. Letzte Gespréche der Heiligen von Lisieux, Leutesdorf
1979, 931. (Aufzeichnungen vom 11. 7. 1897).
12 Therese vom Kinde Jesus, Selbstbiographische Schriften, Leipzig 1976, 277.



Kreuz 95

Seit Otto Semmelroth spricht die katholische Sakramententheologie
vom ,,Ursakrament®, das ist Jesus Christus, und vom ,Grund“- oder
., Wurzelsakrament“, das ist die Kirche.!* Dahinter steht neu ausgedriickt
die alte Lehre, daB die sieben Einzelsakramente nicht von Jesus Christus
und von der Wesensgestalt der Kirche losgeldst betrachtet werden diir-
fen.

Jesus Christus ist das Ursakrament des Vaters; sein Leben unter uns,
von der Krippe bis zum Kreuz, seine Verkiindigung und das Zeugnis sei-
ner Person als ganzes, aufgipfelnd im Geschehen der Passion, sind das
,,Ur-BuBsakrament*, das ,,duere Zeichen“ fiir die ,,innere Gnade*, fiir
die Einstellung Gottes zu seinen Menschen. Was sich also im Paschamy-
sterium uniiberbietbar als die ,,res sacramenti“ des BuBsakramentes of-
fenbart, ist bei Gott eine bleibende Haltung, nicht begrenzt auf den Au-
genblick des Bekenntnisses und der Absolution.

Eine zu simple Theologie sagt nun, Christus hat, um diese bleibende
Wirklichkeit in alle Zeiten hinein zu vermitteln, die sieben Sakramente
eingesetzt. DaB wir dann mit der Frage, wo uns denn in der Heiligen
Schrift dafiir der Beleg erbracht wird, in mehr oder weniger grofle
Schwierigkeiten kommen, ist bekannt.” Die Kirche erkennt heute, daf
sie selber sacramentum ist, Grund- und Wurzelsakrament, aus dem her-
aus sich erst die Einzelsakramente entfalten.

Wir selber, die aus einzelnen Menschen zusammengesetzte Gemein-
schaft derer, die sich mit ihrer Existenz an Christus gebunden haben -
auf seinen Ruf hin -, sind das Grund-BuBsakrament, dazu berufen und
gesandt, einander glaubhaft und erfahrbar etwas von der Weite der
Barmherzigkeit Gottes zu vermitteln. Zum amtlichen Vollzug dieser Ver-
mittlung — der natiirlich, wie Paul VI. uns in Erinnerung brachte', nicht
der einzige ist — dient der Kirche das Bufisakrament, ein Ritus, der sich
wiederum wie bei keinem anderen Sakrament im Laufe der Jahrhun-
derte in der konkreten Form, Gestalt und Anwendung stark wandelte.'¢

Umgang mit dem Buflsakrament

Um unserem Umgang mit dem BuBsakrament wieder neu — von den
Wurzeln her — geistliche Nahrung zuflieBen zu lassen, miissen wir uns

13 Vgl. O. Semmelroth, Die Kirche als Wurzelsakrament. In: Mysterium Salutis, Bd. IV/1,
Einsiedeln 1792, 318-348.

19 ygl. T. Schneider, Zeichen der Nihe Gottes. Grundrif3 der Sakramententheologie, Leipzig
1982, bes. 41-64.

15 Ordo Paenitentiae 11,4 (Die Feier der BuBe, Leipzig 1975, 11); vgl. auch u.a. dazu: B.
Hiring, Wege der Siindenvergebung. In: Christliche Innerlichkeit 24 (1989), 209-216.

16 Vgl. T. Schneider, Zeichen der Néhe Gottes (s. Anm. 14), 193-200.



Reinhard Korner 96

auf das Ursakrament, das da am Kreuze hdngt, und auf das Grundsakra-
ment, auf uns selbst, die wir von diesem Kreuz her losgeschickt sind zuein-
ander hin, besinnen.

Fiir mich ergeben sich daraus u. a. folgende Konsequenzen, die ich Ih-
nen mitteilen, die ich mit Ihnen teilen méchte:

I. Ich muB den Menschen nicht besorgt oder gar heilsfanatisch mit
dem BuBsakrament hinterherlaufen. Denn die Wirklichkeit, die es ver-
mittelt, ist da, unabhingig davon, ob und wie oft einer zur Beichte
kommt. Gott bleibt sich seinerseits als der barmherzige Vater treu, als
der Gekreuzigte, der noch fiir seine Henker betet, und als der Geist, der
in uns seufzt, bis die ganze Schépfung heimgeholt ist. — Vielmehr darf
ich das BuBsakrament verschenken'!, als ein Liebeszeichen Gottes, als
seine Umarmung fiir den ,,verlorenen“ Sohn. Seitdem mir das bewuft ist,
sage ich manchmal nach einem Gesprich: ,,Wir konnten jetzt so offen
zueinander sein. Auch wenn ich nun all das von Thnen weiB — ich kann
Sie dennoch verstehen, und eigentlich sind Sie mir jetzt erst so richtig
nah geworden. Sehen Sie, wenn ich das schon so empfinden kann -
dann Gott doch erst recht!... Wenn Sie mochten, schenke ich Ihnen jetzt
die Lossprechung...“ Manche sagen dann erstaunt: ,,Geht denn das so?
MubB ich denn da nicht erst nochmal alles in geordneter Reihenfolge sa-
gen?...* Und hinterher: ,,Ja, wenn beichten immer so wiire, wie tite mir
das gut!* Aber auch diese Reaktion lasse ich gelten: , Pater, das kénnen
Sie ruhig machen, aber nach diesem guten Gesprach ist das nun eigent-
lich gar nicht mehr nétig...“

2. Wenn heute sehr viele Menschen mit dem BuBsakrament nicht zu-
rechtkommen, muf3 die Ursache nicht immer im mangelnden Siindenbe-
wuBtsein oder in sonstigen religiosen Méngeln der Gldubigen von heute
liegen. Auch eine heilige Brigitta von Schweden (gest. 1373) weiB zu be-
richten: ,,Auf eine Person, die beichtet und kommuniziert, kommen hun-
dert, die niemals gebeichtet und kommuniziert haben...“!8 Es kann auch
ein Zeichen dafir sein, daB mit dem ,,Grundsakrament®, mit der Kirche,
mit uns Beichtvitern etwas nicht stimmt. So wahr es ist, da die Sakra-
mente ,,ex opere operato®, also unabhingig von der geistlichen und mo-
ralischen Integritdt des Spenders wirken, so gilt doch auch, daB sie ihre
Leuchtkraft verlieren, wenn das Bindeglied zwischen dem Ursakrament
und dem Einzelsakrament eine inadéquate Rolle spielt. Konnen wir auf
dem Hintergrund, wie die Kirche heute von vielen erfahren wird, erwarten,
daf3 man bei uns das Liebeszeichen géttlicher Weite und Barmherzigkeit

7In der Absolutionsformel sprechen wir das aus: ,,... durch den Dienst der Kirche
schenke er dir...".
'8 Zit. nach: P. Browe, Die hiufige Kommunion im Mittelalter, Miinster 1983, 26f.



Kreuz 97

sucht? Das, was das BuBsakrament vermitteln will, suchen doch die
Menschen durchaus: Verstandenwerden, Angenommenwerden auch mit
der Unvollkommenheit, Vergebung, Neuanfangendiirfen. Es ist doch
wohl kaum das Evangelium, das heute Menschen nicht nur von den
Beichtvitern fernhilt, sondern immer héufiger iberhaupt an einen
Riickzug von der Kirche denken 1d8t, der nicht in jedem Falle zugleich
Riickzug von Gott sein will. Ich stelle mir vor, welche seelische Befrei-
ung rund um die Welt ginge, wenn einmal ein Papst kiime, der Fehler
eingesteht, nicht nur die vergangener Generationen, sondern die eige-
nen, und zwar vor der Offentlichkeit, vor der er sie begangen hat. Die
Menschen wiirden einem Petrus begegnen, einem Bruder, der in seiner
menschlichen Armseligkeit den Herrn verraten kann, und dennoch ei-
nem, der dem Herrn glaubt, daB ihm vergeben, daB er trotzdem geliebt
ist und ihm die Herde anvertraut bleibt. Und stellen Sie sich vor, dhnli-
ches geschihe direkt vor Ort, in Threr Gemeinde...

3. Mangelndes SiindenbewufBtsein beheben wir nicht dadurch, daB
wir Normen strenger einschirfen. SchuldbewuBtsein erwacht nur in der
Begegnung, angesichts der Erfahrung eines Menschen — und eines Got-
tes —, der sich mir in Liebe zuwendet; echtes SchuldbewuBtsein ist Er-
fahrung geschuldeter Liebesantwort, mangelnde und mangelhafte Fé-
higkeit, auf erfahrene Liebe zu antworten. Ist es erwacht, orientiert es
sich an den Normen, aber es wird nicht durch sie hervorgebracht! Es
muB also unsere Aufgabe sein, die Menschen durch einen mehr oder
weniger reinen ,Uberzeugungs“-glauben hindurch zu einem Begeg-
nungsglauben zu fiihren, in die Begegnung mit dem, der sich hinter den
religios-weltanschaulichen Vokabeln ,Gott“ und , Erloser* verbirgt.
Von solcher Begegnung her, so armselig sie auch immer sich ereignen
mag, bildet sich dann auch ein Verstandnis fiir das Sakrament der Be-
gegnung mit dem umarmenden, barmherzigen Vater.

4. Wir diirfen uns darauf besinnen, daB3 wir Priester Christi sind, und
erst auf dieser Basis auch Priester der Kirche — ,,Knechte Christi“ in der
Gemeinschaft derer, die mit Petrus Kirche sind. ,,In persona Christi* zu
handeln, gerade auch in der Spendung der Sakramente, ist unsere Auf-
gabe, so hat uns das Konzil gesagt.’® Es gilt also hinzuhdren, was er tut,
wie er urteilt, wie er mit den Stindern umgeht, wie er annimmt und den
Weg nach vorn 6ffnet... Sein ,,BuBgericht” ist anders als das menschli-
che! Er iiberfiihrt, ohne Beschdnigung, aber er versteht zugleich, und er
heilt zugleich. Sein Fordern ist Férdern. Er 148t Unterwegssein zu und
Unvollkommensein ... Nicht die Stola macht uns zum Beichtvater, son-

1% Vgl. Lumen Gentium 19-21.



Reinhard Korner 98

dern die ehrlich gesuchte Lebensgemeinschaft mit ihm. Arm, in der Stra-
Benjacke Jesu, den Nacken gestirkt nicht mit dem Kollar, sondern mit
der selber gemachten Erfahrung, von ihm ohne jedes Verdienst ange-
nommen zu sein — so nur kann uns Gott als Sakrament mit den Sakra-
menten aussenden ...

5. Der Aspekt der geistlichen Begleitung (Seelenfithrung), der mit dem
Bullsakrament verbunden sein kann, aber nicht verbunden sein muB,
war in der Kirche niemals an das priesterliche Amt gebunden. Es gab
und gibt mehr Geistliche in der Kirche als es ,,Geistliche* gibt. Johannes
Paul II. zum Beispiel verdankt wesentliche Impulse fiir seinen Glau-
bensweg der geistlichen Fihrung durch einen Krakauer Schuster wih-
rend der Studentenzeit. Meiner Erfahrung nach tut es uns Priestern gut,
uns auch von Menschen ganz perénlich fiihren und begleiten zu lassen,
die als Laien unter uns leben, aber die Weite und die barmherzige Pid-
agogik Gottes mit mehr Fihigkeit und geistlich-existentieller Vollmacht
im paulinischen Sinne (vgl. 1 Kor 4,14) vermitteln konnen als eine
groBe Zahl von uns. — Ein Hinweis, den wir — selbst im Beichtstuhl - in
aller Demut denen weitergeben sollten, die bei Priestern vergeblich nach
einem fiir sie geeigneten geistlichen Begleiter suchen.

Liebe Mitbriider, in diesen Tagen verfolgte mich der Gedanke: Wie
gern wiirde ich einmal jemandem begegnen wollen, dem ich sagen kann:
,»Bitte, machen sie aus meinem Herzen - ein Kreuz.“ Dann méchte ich
erzdhlen konnen von meinen Siinden..., und von meinen Wunden...
Und der Betreffende miifite zuhéren kénnen, nicht nur mit den Ohren ...
Ich wiinschte mir, dal er meine Siinden nicht verharmlost oder wegpsy-
chologisiert, da er mir sagt: ,,Dein Herz ist doch schon ein Kreuz...,
deine Seele ist genauso hart wie das rohe Holz von Golgotha, und Chri-
stus ist da drangeschlagen von den Nigeln deiner schnellen Urteile, ver-
raten von deiner Feigheit, dem eigenen Gewissen zu trauen, gegeiBelt
von deinen vermeintlichen ,guten Ratschligen...“ Und ich wiinschte
mir, daB er dann nicht mit Imperativen kommt, sondern mir sagt, was
ich zwar glaube, aber mir selber nicht sagen kann: ,,Siehst du, Gott bleibt
da drangeschlagen, als der Gekreuzigte bleibt er in dir, er hilt es den-
noch aus — in dir...; und sieh, er will gar nichts von dir, nichts weiter, als
daf} du ihm glaubst, seine Liebe zu dir glaubst — und daB du ihm seine
Schafe weidest — da3 du mit dem Geist seines von dir gekreuzigten Her-
zens auf die schaust, die er zu dir schickt in den Beichtraum und ins
Sprechzimmer ...« ’

Mir geht es zur Zeit sehr gut. Denn ich bin tatsdchlich einem solchen
Menschen begegnet. Es war kein Priester.





