Leben in Demut

Zu einer Grundhaltung in den Predigten von Johannes Tauler

Michael Egerding, Reutlingen

Als wichtiger Vertreter der deutschen Mystik im 14. Jahrhundert gibt der
Dominikaner Johannes Tauler* (um 1300-1361) in seinen Predigten ein
beredtes Zeugnis davon, da8 ,die Beschiftigung mit Gott stets auch
eine mit dem Menschen“ bedeutet! und daB infolgedessen die Konzen-
tration des Menschen auf den Gottesbezug nachhaltig das Koordinaten-
system bestimmt, in das sein Leben eingespannt ist: Das Verhiltnis des
Menschen zu seinen Mitmenschen, zu sich selbst, zu Zeit und Ge-
schichte erfihrt seine charakteristische Auspriagung durch die Sicht Got-
tes als der im Grund von allem anwesenden Wirklichkeit. Da es dem
Mystiker ,,um einen direkten Bezug zu seinem Heil“ geht?, lautet in die-
sem Zusammenhang die Leitfrage des Mystikers: Welche Einstellung
muf der Mensch entwickeln, damit er Gott als Grund von allem in sich
finden kann? Und weil jeder Vollzug des Menschen bestimmt wird von
der Einstellung, mit der man etwas tut, fragt er weiter: was bedeutet es
fiir das — Vollkommenheit anzielende - Tun, wenn es in allem dem Men-
schen letztlich um Gott und sein Heil geht? Welche Bedeutung haben
der Mensch und seine Welt im Hinblick auf Gott und hat Gott umge-
kehrt fiir den Menschen, seine Welt und sein Tun darin?

Eines steht fiir Tauler fest: Ein intensives Gottesverhiltnis erfordert
keinen anderen Standort in der duBeren Wirklichkeit, sondern eine neue
innere Ortung des Menschen, die das Ergebnis eines geistigen Umwer-
tungsprozesses ist, bei dem Gott alles und die Welt des Menschen — fiir
sich betrachtet — letztlich nichts mehr bedeutet. Auch wenn dies viel-
leicht ungewshnlich erscheint: Demut ist dabei fiir Tauler die Haltung,
die Gott und die geschopfliche Verfassung des Menschen gleicherma-
Ben beriicksichtigt. Was den Nachvollzug dieses Standpunktes bei sei-
nen Hérern anbelangt, geht Tauler realistischerweise von deren Schwie-
rigkeiten mit der Demut aus. Darum bezieht er in seinen bemerkenswert
horerbezogenen Predigten® das Publikum in besonderem MaB dadurch
* Zitiert wird nach: Ferdinand Vetter, Die Predigten Taulers. Berlin 1910 (Deutsche Texte
des Mittelalters XII; zitiert als V mit Seiten- und Zeilenzahl).

1], Sudbrack, Mystik. Stuttgart 1980, 130.
2 K. Rubh, in: ders. (Hg.), Abendlindische Mystik im Mittelalter, Diskussionsbericht. Stutt-
gart 1986, 344,

3 A. Haas, Deutsche Mystik. In: Die Deutsche Literatur im spdten Mittelalter, Hg. 1. Glier.
Miinchen 1987, 275.



Michael Egerding 100

ein, daB er sein — aus der dauernden Beschiftigung mit dem Evangelium
resultierendes - ideelles, Gott und Welt umfassendes Konzept der
menschlichen Selbstauslegung immer wieder konfrontiert mit Hand-
lungsdispositionen und Verhaltensweisen, die diesem Konzept wider-
sprechen. Dies geschieht in der Weise, daB Tauler die verschiedensten
Alltagssituationen des von ihm seelsorgerlich betreuten Zuhdrerkreises
aus dem Lebenszusammenhang, in dem sie stehen, herausnimmt, sie in
der Predigt vorstellt und auf den Anspruch des Evangeliums bezieht.
Die zitierten Beispiele, die konkret gelebtes Leben mit all seinen Motiva-
tionen und Intentionen erneut Gegenwart werden lassen, erméglichen
dem Zuhorer, daB er aus seinem eigenen Alltag heraustritt, Einblick in
den Glaubensvollzug seiner Mitchristen erhilt und anhand des zitierten
Lebensausschnittes sein eigenes Leben auf die von Tauler im Zusam-
menhang mit dem jeweiligen Beispiel entwickelte Perspektive des Evan-
geliums hin durchzugehen beginnt. Dabei fiihlt er sich nicht allein, son-
dern findet sich oft in der Schwiche des anderen wieder, kann sich
freuen iiber das, was ihm selbst bislang an Irrwegen erspart geblieben
ist, oder auch schon etwas ahnen von dem, was ihm noch alles an Gelin-
gen oder Mifllingen auf seinem Weg zu Gott bevorsteht. Somit lduft der
Zuhorer von Taulers Predigten iiber die unterschiedlichsten Erfahrun-
gen von Menschen, die sich in dhnlicher Situation unter dem Anspruch
des Evangeliums befinden, geistig auf seinem eigenen Glaubensweg mit
all seinen Moglichkeiten bis zum Ziel voraus. Dabei macht er in den Er-
fahrungen der anderen seine eigenen Erfahrungen, indem ihm moglich
wird zu sehen, wovon er im einzelnen jeweils gelenkt ist, wenn er han-
delt*.

Im Mittelpunkt der Predigten Taulers steht die Uberlegung, was es fiir
den Selbstvolizug des Menschen bedeutet, daB alles von Gott geschaffen
ist. Die Konsequenzen aus dieser Uberzeugung werden nicht so sehr
daran deutlich, was der - sich als Geschopf Gottes begreifende -
Mensch tut; da aber jede Praxis zuriickgebunden ist an das BewuBtsein,
mit dem man etwas tut, muB die Anerkennung der eigenen Geschopf-
lichkeit in dem, wie und mit welcher Absicht der Mensch etwas tut, zum
Ausdruck kommen. Demut ist bei Tauler ein zentraler Begriff, der die
aus dem Verhiltnis zwischen Schépfer und Geschopf erwachsende Ein-
stellung des Menschen zu Gott, zur Welt und sich selber aussagt. Genau-
erhin zeigt sich diese, aus der Liebe zu Gott als der , Mutter der Demut*
resultierende, Einstellung darin, daB der Mensch nur Gott will, nur ihn
liebt und nichts anderes (s. V 57,10). Wie bei jeder Liebe gilt daher auch

4 Vgl. W. Iser, Der Akt des Lesens. Miinchen 21984, 100.



Demut 101

fiir die Liebe zu Gott, daB das Verlassen des eigenen Ich auf das Du
Gottes hin nur im Loslassen seiner selbst, im Verzicht auf alles eigenwil-
lige Wollen méglich ist (s. V 9,29-32). Erst wenn der Mensch ausschlie3-
lich an Gott denkt und ihn nicht mehr Gedanken ausfiillen, die sich aus-
schlieBlich auf die eigene Existenz, das Werden oder Gewinnen richten,
hat er sich vollig {iber sich selbst erhoben und sich ganz in die Verfi-
gung Gottes begeben (s. V9,32-34). Wie weit der Mensch auf diesem
Weg ist, kann er dadurch in Erfahrung bringen, daB er sich fragt, was in
ihm herrscht (s. V 12,19).

Der Mensch, der sich selbst im Unterschied zu Gott als Geschopf be-
greift, muB nach Tauler damit zugleich anerkennen, daB er aus sich her-
aus nichts ist. Nur so ist gewdhrleistet, dafl der Mensch keine Grenz-
iiberschreitung begeht, indem er sich etwas zuschreibt und aneignet, was
er Gott verdankt und was daher Gott gehort. Darum fordert Tauler
seine Zuhorer auf, sich an das zu halten, was ihnen zu eigen ist; d.h. fir
Tauler: an ihr Nichts (s. V 187,17f). Wenn der Mensch mit dieser Ein-
stellung sich keine Dinge mehr zuschreibt, die von Gott sind, realisiert
er in seinem BewuBtsein, daB er ein Nichts?® ist, 148t Gott den Herrn sein
und unterwirft sich ihm (s. V 366,2f). Demut ist demnach die Realisie-
rung der geschopflichen Grundverfassung des Menschen auf der Ebene
der Einstellung. Wer demiitig ist, aktualisiert in seiner Einstellung den
Stellenwert und die Position, die er als Mensch in der Gesamtwirklich-
keit innehat. Im Bereich des BewuBtseins findet diese Aktualisierung
ihre Entsprechung in der Selbsterkenntnisé, die Erkenntnis des eigenen
Nichts ist (s. V 197,1f). Allerdings stellt nach Tauler die zu groBe Au-
Benorientierung des Menschen ein Hindernis auf dem Weg der Selbster-
kenntnis dar: wir Christen , laufen wie blinde Hithner herum und erken-
nen unser eigenes Selbst nicht und wissen iiberhaupt nichts davon: Ur-
sache dafiir sind unsere Zerstreutheit und unsere AuBenorientierung
und daB wir das Schwergewicht auf die sinnliche Erfahrung legen, auf
unsere eigenen Vorhaben, die Vigilien, die Psalter und dhnliche Ubun-
gen, die uns so stark beschiftigen, dafl wir niemals in uns selbst kom-
men konnen.“ (V 332,30-333,2) Nur wenn man seine auf die duBere
Wirklichkeit bezogene Lebensweise besiegt hat und sich in sein Inneres
kehrt, ist man zu einem bewuBten Umgang mit sich selbst und dement-
sprechend auch zu einem gottentsprechenden Verhalten in der Lage (s.

5 A. Haas (s. Anm. 3), 272: ,Nach Tauler hat der Mensch von sich aus nichts, das sein ei-
gen wire; eigen ist ihm im letzten eben dieses Nichts ...*

s Ebd. 271: ,,... Selbsterkenntnis nicht etwa im Sinne einer spekulativen Erforschung des ei-
genen, woméglich gottlichen Selbst, sondern im Sinne einer asketischen Erforschung der
eigenen geschopflichen Nichtigkeit ...



Michael Egerding 102

V 303,6-12). Im Unterschied zu den Theologen und Lesemeistern, die
sich etwa um die Frage kiimmern, ob Erkenntnis oder die Liebe fiir den
Menschen wichtiger ist, gehen nach Taulers Meinung die Lebemeister
mit der Erkenntnis des eigenen Nichts um; genauerhin mit der Einsicht,
daB3 der Mensch sowohl aufgrund seiner Natur wie auch aufgrund der
Stnde nichts ist (s. V 196,28-197,2). Diese Beschiftigung geht iiber die
Erkenntnis und das Reden weit hinaus; denn vom eigenen Nichts darf
man nicht nur reden, sondern muB es durch dauernde Ubung fiir sein
Leben ratifizieren. Tauler teilt folgende Beobachtung mit: ,,Etliche
Leute kdnnen so verniinftig und demiitig von ihrem Nichts reden, als ob
sie diese edle Tugend tatsidchlich besiBen, und dabei kommen sie sich in
ihrer Selbsteinschitzung noch héher vor als der Dom (dieser Stadt). Sol-
che Leute wollen grof3 scheinen; sie betriigen in Wahrheit aber die ande-
ren Leute damit, am meisten aber sich selbst ... (V 197,12-16).

Aber auch wenn man mit bestimmten Ubungen die eigene Nichtigkeit
zu realisieren beabsichtigt, arbeitet man im eigenen Interesse und ver-
fehlt dadurch gerade das beabsichtigte Ziel. Denn wenn der Mensch
iiber bestimmte Ubungen erreichen will, groB3, heilig und gliicklich zu
sein (s. V 112,13-16), hat er sich von seinem Eigenwillen und seinem
Hang, sich alles zuzueignen, noch nicht gelést. Und wenn er dabei auch
noch denkt, durch eigene Leistungen die Demut erreicht zu haben, hebt
er diese damit auf; er vertraut in diesem Fall namlich noch viel zu sehr
auf sein eigenes Selbst, als daB er sich wirklich aller Eigenheit und aller
Absichten entdufBlert hitte und im reinen bloBen Nichts verharren
wiirde. Christine Pleusner bemerkt daher zu Recht, daB es fiir Tauler un-
abdingbar ist, daB3 ,,der Mensch ... aller Ichheit entkleidet werden und
sterben (muB). Er tiberlat sich Gott in demiitiger Furcht, in Selbstver-
leugnung, in Liebe und Leid.”“” Weil man aber auf dem Weg zum Nichts
das Absterben all seiner Wiinsche, Absichten sowie des eigenen Willens
nicht gut verkraftet, wendet man sich an seine Vernunft und will durch
eigene Uberlegung das Zunichtewerden mitbestimmen. Die Vernunft
macht laufend neue Vorschlidge und so verbleibt man nicht im Zustand
des Absterbens, sondern wechselt unter Preisgabe jeglichen Fortschritts
im SterbeprozeB von einer Frommigkeitsiibung zur anderen. Das gleiche
erreicht man, wenn man den Zustand der Entsagung und EntduBerung
dadurch verldflt, daB man allen méglichen Lehrmeistern nachliuft:
»3ieh, liebes Kind, kdnntest du dich in diesem Zustand der Entbehrung
halten, so daB du nicht in das AuBere ausweichen wiirdest, das wire fiir

7 C. Pleusner, Die Benennung und der Begriff des Leides bei Johannes Tauler. Berlin 1967,
194.



Demut 103

dich vorteilhafter als alles Wirken. Das aber wollt ihr nicht, und so lauft
ihr den Lehrmeistern nach, einem nach dem anderen. Bliebest du aber
in deinem Zustand (der Entbehrung), so wiirde das wahre Sein (in dir)
geboren.“ (V 315,5-8) Man muB sich demnach schon dem stellen, was
man ist, und realisieren, daB3 einem nichts anderes zu eigen ist als das
Nichts. Darum ist es vollig verfehlt zu meinen, mit bestimmten From-
migkeitsiibungen ein bestimmtes Verhiltnis zu Gott bewirken zu konnen
oder eine Gotteserfahrung zu machen. Denn solange der Mensch auf
sein eigenes Konnen setzt, verkennt er seine Grundverfassung und ver-
halt sich weder seiner Geschopflichkeit noch Gott als seinem Schopfer
entsprechend, von dem der Mensch als Geschopf alles hat, was er ist.
Infolgedessen bleibt dem Menschen, wenn er in Ubereinstimmung mit
seiner Grundverfassung leben will, nichts anderes iibrig, als das Ver-
danktsein seiner Existenz in all ihren Elementen in der Weise zu vollzie-
hen, daB er sich nicht Dinge zuschreibt, die von Gott sind, sondern mit
all dem, was er ist und kann, vor Gott hintritt, sich ihm unterwirft und
ihn den Herrn sein ldBt (s. V366,1-3). Der Erfahrung des Leidens
kommt dabei erkenntnisbildende Funktion zu, genauso wie der Erfah-
rung von Gottes Handeln in Liebe sowie seiner GroBe und Hoheit:
Beide Erfahrungen tragen dazu bei, daB dem Menschen seine Kleinheit
und sein Nichts deutlich werden (s. V 229,4-11); denn ,,wem Gott je
groB ward, dem sind alle Geschopfe klein, und vergéngliche Dinge sind
fiir ihn wie nichts.” (V 231,7f)

Wenn der Mensch in bezug auf seine eigene Existenz realisiert, daB
alles Geschopfliche in sich wertlos ist, und infolgedessen innerlich auch
sich selbst absterben will, kann ihm Jesu Weg dabei Vorbild sein; denn
der Mensch erkennt sich besser in der Nachfolge des Leidensweges
Jesu, er schaut auf seine eigene Schwiche, ,,auf sein Unvermogen, seine
Unwiirdigkeit, sein Nichts.“ (V 163,18f) Beim Betrachten des Vorbildes
Jesu soll man - so lautet Taulers Meditationsanweisung — Jesus nicht
ausschlieBlich als Menschen ansehen, sondern als ,,den allergroBten,
michtigen, ewigen Gott, der Himmel und Erde durch sein Wort ge-
macht hat und zu nichts machen kann und der jenseits von allem Sein
und aller Erkenntnismoglichkeit ist; betrachte, daB} er fiir seine armen
Geschopfe zu nichts werden wollte; und schame dich, du todesverfalle-
ner hiindischer Mensch, daB du je auf Ehre, Vorteil und Stolz bedacht
warst — beuge dich vielmehr unter das Kreuz, woher es immer auch
kommt, von auBlen oder innen. Beuge deinen stolzen Sinn unter seine
Dornenkrone und folge deinem gekreuzigten Gott mit unterworfenem
Sinn in wahrer Selbstverkleinerung in jeder Situation, da dein groBer
Gott ebenfalls ganz zu nichts geworden, von seinen Geschopfen verur-



Michael Egerding 104

teilt, gekreuzigt und gestorben ist. Ebenso sollst du mit geduldigem Lei-
den und mit aller Demut dich seinem Leiden nachbilden und dich da
hineindriicken.” (V 199,9-21) An Jesus kann der Mensch also die Um-
wertung aller Werte lernen; nicht Aufstieg und GréBe, sondern Abstieg,
Verkleinerung und Selbstaufgabe des Menschen ist verlangt. Darum for-
dert Tauler in Abhebung zur vita activa und contemplativa® unter Hin-
weis auf das Nachfolgewort Jesu zum Kreuztragen auf: ,Ihr sollt das
UbermaB der vielfiltigen Wunden und bitteren Leiden unseres Herrn
und sein hartes bitteres Sterben alle Zeit mit groBem Bemiihen innerlich
und dulBlerlich tiben. Zu dieser Ubung ist niemand zu alt oder zu
krank.“® Dieses Kreuztragen verwirklicht sich fiir Tauler in Verhaltens-
weisen wie Demut, d.h. der Geringschitzung seiner selbst und aller
Dinge, sowie Lauterkeit, die Entbehrung aller Dinge bedeutet, und Ge-
lassenheit, weiterhin durch Verzicht auf den eigenen Willen und Liebe
(s. V28,3-10). Allerdings werden die Verhaltensweisen in der Lebens-
fihrung nicht sichtbar, wenn der Mensch nur daran denkt ohne innere
Beteiligung und niemand bereit ist, auf sein Vergniigen, seine Ehre, die
Befriedigung der Sinne zu verzichten, und jeder bleibt, wie er ist (s.
V 199,23-25). Entscheidend fiir Tauler ist, daB der Gedanke an Jesu Lei-
den in das Verhalten hineinwirkt (s. V 199,23f). Damit verschirft sich
die Frage, wie der Mensch dahin kommt, den Eigenwillen abzulegen,
auf jede Form von Karriere zu verzichten und den Weg der Nachfolge
Jesu zu betreten. Tauler setzt sich in Hinblick auf diese Frage mit ver-
schiedenden >Methoden« der Frommigkeit auseinander:

Als Pharisdertum!® entlarvt werden von Tauler alle Werke der Fréom-
migkeit, die um des eigenen duBeren Vorteils willen getan werden:
»Man will gekannt und beachtet sein, will Gunst und Vergniigen gewin-
nen.” (V 246,15f)

Daneben gibt es ein inneres Pharisdertum, bei dem der Mensch sich
nicht zu Gott hinwendet, weil er in allem Tun immer nur an sich denkt:
»Bei allem, was ein pharisdischer Mensch auch tut, denkt er immer nur
an sich. So verhalten sich manche geistlichen Leute, die glauben, in ei-
ner guten Beziehung mit Gott zu stehen. Wenn man aber ihr Werk

¢ A. Hoffman, Die Christusgestait bei Tauler. In: Johannes Tauler, ein deutscher Mystiker.
Gedenkschrift zum 600. Todestag, Hg. E. Filthaut. Essen 1961, 215, Tat ohne Betrachtung
des Lebens und Wandels Christi ist vielfach rein natiirliches ethisches Verhalten und ent-
behrt des Siegels Christi, Betrachtung ohne die Tat bleibt im Intellektuellen oder Phanta-
siemafBigen stecken.”

* A. L. Corin, Sermons de J. Tauler et autres écrits mystiques. 1. Le Codex Vindobonensis
2744. Paris 1924, 299, 16-22.

'°Vgl. C. Pleusner (s. Anm. 7), 188: ,Ihre Askese ist eine narziBhafte Selbstliebe, die — da
sie im Mantel der Frommigkeit einhergeht — nur schwer zu entlarven ist.*



Demut 105

griindlich betrachtet, so stellt man fest, daB sie selber es sind, was sie lie-
ben und im Grunde im Sinn haben, ob es sich um ihr Gebet oder sonst
etwas handelt ... Diese Leute tun viele scheinbar grofie Werke, laufen
um ihren AblaB, schlagen sich vor die Brust, betrachten die schonen Bil-
der in den Kirchen, knien und laufen in der Stadt umher von einer Kir-
che zu anderen. Und dies beachtet alles Gott nicht, denn ihre Liebe und
ihr Denken ist nicht auf ihn gerichtet.“ (V 246,24-247,5)

Ein anderes Fehlverhalten resultiert daraus, daB das religiose Leben
noch ganz duBerlich auf den irdischen Jesus, seine Geburt, sein Wirken
und seinen Tod gerichtet ist, den man als Menschen sinnenhatft, weil
vorstellbar, liebt. In diesem Fall denkt man aufgrund seiner Vorstel-
lungskraft an die Geburt, das Wirken und den Tod Jesu (s. V 247,24 D).
Kritisch merkt Tauler an, daB8 diese Menschen dabei mehr ihre Zufrie-
denheit, ihre gefiihlvolle Empfindung lieben als den, auf den ihre Auf-
merksamkeit gerichtet sein sollte (s. V 247,20f). Es ist daher in einem
weiteren Schritt erforderlich, daB der Mensch das innere Leben, das in-
nere Werk und die Geburt Jesu Christi in der Ewigkeit betrachtet (s.
V 249,12f). Als Begriindung fiigt Tauler an, daB sich erst, wenn der
Mensch das ewige Leben Jesu Christi meditiere, die Gottesliebe des
Menschen zur Abgeschiedenheit, d.h. von den Kreaturen weg und zu
Gott hin, wenden kénne, weil sie dabei iiber alle (Vorstellungs-)Bilder,
Formen und Gleichnisse steige und sich dadurch ,,dank der Bilder iiber
alle Bilder“ erhebe (V 249, 18f).

Die in der Haltung der Demut sichtbar werdende Anerkennung Got-
tes als Schopfer hat auch Auswirkungen auf die Gottesbeziehung des
Menschen und seinen Bezug zur Welt. Nach Tauler ist der Mensch nicht
mehr offen fiir Gott, wenn er sich seinem Eigenen zuwendet, indem er in
bezug auf die Dinge der Welt eigene Interessen verfolgt. Solange der
Mensch in den Geschopfen die Befriedigung seiner Lust und Eigenliebe
sucht, ist er nicht auf Gott hin orientiert. Denn der geschopflichen Wirk-
lichkeit mifit er aufgrund einer verkehrten Sicht seiner selbst eine gro-
Bere Bedeutung als Gott zu. Dies schrinkt aber die Offenheit fiir Gott
ein, wie Tauler mit dem Beispiel vom Auge aufweist: ,,Soll mein Auge
die Bilder an der Wand oder sonst etwas sehen, so muB3 es in sich véllig
ohne Bilder sein; denn hitte es irgendeinen Eindruck in sich von irgend-
einer Farbe, so sdhe es keine Farbe mehr..“ (V 9,36-10,1). Wenn der
Platz Goites im Menschen besetzt ist infolge der Hinwendung des Men-
schen zu sich selbst aus Eigenwille oder der Eigenliebe, ist eine Begeg-
nung von Gott und Mensch im Menschen nicht mehr mdglich; der
Mensch stellt nicht mehr einen Ort dar, der offen wire fiir die Gegen-
wart Gottes. Denn die aus Eigeninteresse erfolgende Konzentration auf



Michael Egerding 106

die geschopfliche Wirklichkeit verleiht den Dingen einen Stellenwert
und damit derartig viel Raum im Inneren des Menschen, daB der Platz
Gottes im Menschen dadurch vergeben ist.

Welchen Bezug aber, so ist zu fragen, darf man dann noch zur Welt
mit allen ihren Geschopfen haben, was bedeutet die Arbeit und welcher
Sinn liegt im menschlichen Leben? MuB der Mensch den Umgang mit
den Dingen einschrinken, sich vielleicht in die duBere Abgeschiedenheit
zuriickziehen? Taulers Predigten konnen allesamt als Antwort auf diese
Fragen gelesen werden; es geht in ihnen nidmlich darum herauszustellen,
auf was der Schwerpunkt des menschlichen Interesses zu liegen hat im
Umgang mit der Welt, mit sich selber, in der Arbeit, in Freud und Leid.
Grundsitzlich steht fiir ihn fest: wer sich ganz der Welt, den Dingen und
der Arbeit hingibt, kann sich nicht mehr auf Gott hin orientieren und
rdumt Gott keinen Platz mehr in seinem rein diesseits orientierten Leben
ein. Daher empfiehlt Tauler, da man nicht ausschlieBlich Gott liebt,
wenn man diese Liebe teilt mit der Liebe zu den Kreaturen: ,,Entweder
du iibergibst dich ganz Gott oder du verzichtest auf ihn ...“ (V 106, 18f)
Gegeniiber der Reiziiberflutung, die den Menschen von Gott ablenkt, so
daB die Gottsuche verblaBt und an die Stelle Gottes die Lust am Irdi-
schen tritt, fordert Tauler immer wieder dazu auf, daB man sich auf Gott
hin konzentriert. Dazu ist erforderlich, dal man sich vor der Zerstreu-
ung durch menschliche Gesellschaft oder durch menschliche Liebens-
wiirdigkeit hiitet; denn wo man sich derart anhinglich gegeniiber der ir-
dischen Wirklichkeit zeigt, ,,da bestimmt die Welt* (V 72,24) und nicht
Gott. Auch sollte man darauf achten, daBl der Ursprung des Lustempfin-
dens niemals ausschlieBlich in der Zeit anzusiedeln ist; denn ,,wo dein
Schatz ist, ist auch dein Herz“. (V 81, 1) Vielmehr hat der Mensch dem
Trost und der Annehmlichkeit der Welt zu entsagen (s. V 70,33 1); sein
Herz muB3 von der Erde, d. h. von der Liebe zu irdischen Dingen entfernt
werden: ,Wenn der Mensch zu Gott gelangen will, so muB er andau-
ernd sich darum bemiihen, nicht also heute beginnen und morgen wie-
der aufhoéren; vielmehr soll er bestindig sein in seinem Bemiihen alle
Stunden und alle Tage, wenn er zu seinem héchsten Ziel kommen will;
er darf nicht heute fiir Gott leben und morgen fiir die Natur oder die
Geschopfe.“ (V 342,30-343,3) Darum muB3 der Mensch sich auch — will
er, daB3 Gott in ihm wirklich wird - genau priifen, was ihn am meisten zu
Lust oder Leid bewegt: ,,Kinder, wollt ihr euch selbst erkennen an gan-
zen und wahren Zeichen, wie ihr seid, so schaut, was euch am meisten
zu Lust oder Leid, zu Freude oder Jammer bewegt; es sei, was immer es
wolle: das ist dann das Beste, ob Gott oder ein Geschopf.“
{V 173,14-17) Dementsprechend kann man feststellen, ob der Mensch



Demut 107

die Bedeutung Gottes fiir sein eigenes Leben erkannt hat und infolge-
dessen der geschopflichen Wirklichkeit nur noch eine relative Bedeu-
tung zumiBt, Gott dagegen absolute. Allgemein gilt fiir den auf Gott hin
orientierten Menschen: Er darf nie den Dingen so viel Wertschitzung
entgegenbringen, daB er ohne sie nicht mehr leben kann. Damit erteilt
Tauler dem Besitz keine Absage, wohl aber dem aus egoistischen Moti-
ven gespeisten Besitzdenken; denn der Mensch vermag seiner Meinung
nach, ohne Schaden zu nehmen, ein Konigreich besitzen, wenn er nur
frei vom Eigenwillen und der abhingigmachenden Gewohnung an die
Dinge ist. Die Dinge hindern den Gottesbezug demnach nur dann, wenn
der Mensch sie zum Instrument seines Eigenwillens macht. Die Bezie-
hung, die der fiir Gott offene Mensch zur Welt haben sollte, verdeutlicht
Tauler mit einem Riickgriff auf die Altviter: ,,Ein Altvater war so frei
von irdischen Vorstellungen und Eindriicken, daB kein irdischer Ein-
druck bei ihm blieb. Einst klopfte jemand an seine Tiire und bat um et-
was: er antwortete, daB er es ihm holen wolle; als er jedoch im Hause
war, hatte er es vergessen; jener klopfte wiederum. Er fragte: ,Was willst
du? Dieser bat zum zweiten Male; er bedeutete ihm, er wolle es holen;
und er vergaB es wiederum; zum dritten Male klopfte jener; der Altvater
sagte: ,Komm und nimm es dir selber; ich kann diesen Eindruck nicht
so lange in mir behalten, so bloB ist mein Geist von allen Eindriicken.” “
(V 27,3-10) Allein wenn man auf sich selbst verzichtet, auf alles eigen-
willige Wollen, so daBl nur noch ein ausschlieBliches Denken an Gott,
ein Ihm-Gehoren und ein Thm-Raumgeben iibrig bleibt (s. V 9,30-33),
erhebt man sich iiber sich selber — oder was dasselbe ist: da einem die
Geschopfe sowie die eigene geschopfliche Existenz an sich nichts mehr
bedeuten, dringt man in die Tiefe des Abgrundes Gottes, indem man
sich durch seine in die Erniedrigung fithrende Demut diesem Abgrund
angleicht (s. V 239,5). Hier ist der Mensch ganz empfangsbereit fir
Gott: ,,Wo das Tal am tiefsten ist, da flieBt das Wasser am reichlichsten.
Im allgemeinen sind die Téler viel fruchtbarer als die Berge. Diese
wahre Verkleinerung versinkt in den géttlichen inneren Abgrund. Kin-
der, da verliert man sich in wahrer Verlorenheit seiner selbst ... Der ge-
schaffene Abgrund zieht seiner Tiefe wegen an.“ (V 200,33-201-4) Eine
Maoglichkeit, die Begierde nach den Dingen und die durch Gewohnheit
selbstverstindliche Orientierung an den Dingen abzulegen, besteht da-
her fiir Tauler darin, den Weg Jesu zu betreten, indem man die Anhing-
lichkeit an die bisherigen ich- und dingbezogenen Erfahrungen ersetzt
durch die Anhinglichkeit an Jesus Christus (s. V237,31-34). Damit
wird nicht ein weltfernes, den Dingen dieser Welt abgeneigtes Leben
empfohlen. Tauler betont sogar, da3 Gott uns alle Dinge gegeben habe,



Michael Egerding 108

damit sie ein Weg zu ihm seien (s. V 221,26 f). Allerdings darf man keine
Befriedigung in den Dingen suchen (s. V203,8f); man muB vielmehr
gleichgiiltig ihnen gegeniiber bleiben und sie miissen in ihrem Wert fiir
uns zunichte werden, soll Gott seinen Weg in unser Inneres nehmen (s.
V 222,21f). Daher ist ein dauernder Kampf mit Flei3 zu fiihren, der den
Menschen von seiner Liebe zu den verginglichen Dingen abzieht (s.
V'5,8-10). Diese Aussage und die darin implizit enthaltene negative
Sicht der Dinge evoziert die Frage, welche Bedeutung dann noch die
Welt der Dinge hat. Verschiedene Antworten lassen sich in den Predig-
ten Taulers finden:

Beim Weg des Menschen durch die Dinge in der Zeit muB Gott das
Ziel sein (s. V 221,27f). Man muB sich vom EinfluB aller Dinge freima-
chen, indem man allein Gottes Lob und Ehre im Sinn hat und sich
nichts von dem anmaBt, was Gott als Schopfer gehort. Insofern der
Mensch dabei ausschlieBlich Gottes Willen verfolgt, 16st er sich von al-
len Dingen, tritt aus seiner Ichverfangenheit heraus und geht ausschlieB-
lich auf Gott zu (s. V 30,21 f).

Dies bedeutet fiir den Menschen, daB er in Demut, d.h. im BewuBt-
sein des Verdanktseins, alle Dinge von Gott als Geschenk empfingt und
sie ihm wiedergibt ,,in bloBer Armut seiner selbst* (V 23, 13f). Wie Gott
es will in allen Dingen, ist er in williger Gelassenheit damit zufrieden, .
leidet und 148t sich. Dadurch tritt er, indem er sich Gottes Willen iiber-
14B¢, in allen Dingen iiber sich selbst hinaus: ,,Ach, das sind reizende
Leute, Gibernatiirliche, gottliche Menschen; diese wirken und tun in al-
len ihren Werken nichts ohne Gott; und wenn man es so sagen darf:
eigentlich wirken nicht sie, sondern Gott in ihnen.* (V 23,39-24,3)

Wenn man Gott in allen Dingen folgen will, mufl man sich nicht nur
sich selbst gegeniiber in Demut verhalten; dazu gehort ebenfalls ,ein
volliges Lassen all der Dinge, die Gott nicht sind“ (V 254,2f). Dies be-
deutet fiir den Menschen in bezug auf die duBere Wirklichkeit eine Ge-
lassenheit allem gegeniiber, womit man in Kontakt steht und was man
besitzt; in allem gilt es stattdessen, sich Gott zu iiberlassen. Die Haltung
der Gelassenheit beinhaltet infolgedessen die Aufgabe des eigenen In-
teresses in bezug auf die Dinge. Gelassenheit ist die Einstellung, die sich
aus einer bestimmten Sicht der Dinge ergibt. Wenn Gott dem Menschen
alles ist, sind die Dinge ihm nichts. Sie bedeuten nur wegen und in Hin-
blick auf Gott etwas. Weil sie keinen Eigenwert haben, will der Mensch
sie auch nicht besitzen; ihr Verlust 148t den Menschen deshalb gelassen,
weil er sie schon immer hat lassen konnen.

Fiir den titigen Umgang mit den Dingen ergeben sich aus den drei ge-
nannten Gesichtspunkten weitreichende Konsequenzen. Zunichst muB



Demut 109

der Mensch sich dessen bewuBt sein, daB alle seine Werke zusammen
ein reines Nichts sind gegeniiber dem geringsten Werk Gottes (s.
V 181,7-11). Es entspricht dem Weg der Demut, daBl der Mensch von
sich und von allem, was er aus sich heraus ohne Gottes Hilfe tut oder
tun kann, nichts hilt (s. V 347,25-28) und in Gelassenheit auf Gottes
Wirken wartet im Unterschied zu denen, die ,,in vermessener Selbstge-
falligkeit* (V 184,26) — wie Tauler bemerkt - lieber auf ihrem eigenen
Wirken beharren als sich Gottes Wirken iiberlassen wollen (s.
V 182,29f). Diese Menschen gehen in ihrer duBeren Wirksamkeit auf
und vergessen dariiber ihr Unvermdgen, ihre Untauglichkeit, kurz: das
Nichts, das sie sind (s. V 197,28-30). Sie stehen ganz auf ihrem eigenen
Selbst, sind selig iiber jeden erarbeiteten Gewinn und iiber jedes Zei-
chen der Vertraulichkeit. In allem wollen sie sich bereichern und von al-
lem etwas haben. Auch in bezug auf Gott ist ihr Gefithl des Habenwol-
lens (s. V 332,5) stark entwickelt: ,,Sie wollen Trost haben, . .. Wahrneh-
mung, Empfindung und wollen immer etwas haben und wollen gerne
ein Himmelreich haben* (V 361, 14-16). Sie nehmen geistliche Ubungen
vor um irgendwelcher Vorteile willen. Tauler empfiehlt demgegeniiber,
daB man in allem das gottliche Gut und nicht den eigenen Vorteil su-
chen sollte (s. V 362,23); auch wenn man die Pflicht hat, die Dinge ver-
niinftig und klug zu ordnen, mufl man sich Gott in rechter Gelassenheit
iiberlassen (s. V 362, 15f). Nur von diesem Menschen fillt alle &ngstliche
Sorge ab; nach innen gewandt, die Gegenwart Gottes im Sinn habend,
Lihn allein erstrebend und liebend und nichts anderes ... (V 57,10)
bleibt er in jeder Lebenslage zufrieden und nimmt die Dinge, wie sie
kommen (s. V 252,29f). Wer dagegen auf seine eigene Wirksamkeit und
seine Frommigkeitsiibungen setzt, verfehlt die verborgenen Pfade zu
Gott. Diese Menschen ,,verhalten sich wie jener, der nach Rom reisen
wollte, d. h. landaufwirts, tatsdchlich aber landabwirts auf Holland zu
ging. Je mehr er voranging, desto mehr kam er von seinem Ziel ab.”
(V 335,3-6) Weil aber der Mensch in Wirklichkeit aus sich heraus nichts
vermag und alles von Gott kommt, mul3 er mit seiner Vernunft priifen
,sein gesamtes Tun und Leben, ob etwas darin lebe und wohne, das
nicht mit Gott zu tun hat ... (V97,11). Es geht demnach nicht darum,
daB der Mensch nichts tut, sondern darum, daB er das, was er tut, in der
rechten Ordnung durchfithrt. Nicht die Werke hindern auf dem Weg zu
Gott, sondern ihre fehlende Hinordnung auf ihn. Diese erreicht man,
wenn man seinen Sinn in all seinem Tun ganz auf Gott und sonst nichts
richtet (s. V 309,20f), sowie in allen Werken und jeglicher Absicht Gott
bekennt (s. V 86,20f). Dann ist der Mensch auch von der Habgier be-
freit, die ihn aufgrund fehlenden Gottvertrauens das Seine in allen Din-



Michael Egerding 110

gen suchen 148t auf Kosten aller anderen: ,,... und sorgen, schaffen, wir-
ken und tun alles, wie wenn man ewig leben wiirde .. Schaut man genau
hin, kann man wohl erschrecken, wie sehr der Mensch seinen Vorteil in
allen Dingen sucht gegentiber allen anderen Menschen, in Worten, in
Werken, in Gaben ... in Gott und den Geschopfen.“ (V 359,31-360.2)
Dabei kann es einem aus Sorge um sich und die Welt so gehen wie der
Ordensfrau, deren Praxis Tauler sich in einer Predigt eingehend zuwen-
det: ,Ist es nicht ein kidglich Ding, daB eine Ordensfrau mit ihrem Flei3
und ihrer ganzen Hingabe in dauernder Anstrengung Tag und Nacht so
um ihre eigene Arbeit bemiiht ist, ihre Rocke, daB sie etwas spinne oder
was da sonst zu tun ist, daB} sie deshalb kaum jemals recht unbeschwert
zu Gott oder in ihr eigenes Herz kommt; und geht es mit der Arbeit, die
sie unter den Hédnden hat, gut voran, so hat sie keine Sorge, sich noch
weiter mit ewigen Dingen zu belasten; sie begniigt sich mit dem Notig-
sten, was Gott betrifft, und geht ihrer Lust nach diesen Dingen nach;
und an diesen kleinen, unbedeutenden Dingen hiingt sie so ganz wie
weltliche Menschen an groBen.” (V 360,20-17)

Aber nur, wenn die Arbeit ausschlieBlich zur Ehre Gottes geschieht,
wird der Mensch auf Dauer auch zufrieden bleiben!!. Darum muB3 der
Mensch auf sich achten, was ihn zu seiner Arbeit treibt; denn nicht die
Arbeit 1Bt unzufrieden werden, sondern falsche Sinnorientierungen wie
Karriere und Anerkennung durch die Mitmenschen, die oftmals zur Ar-
beit motivieren. Daher muf3 der Mensch, damit er zufrieden bleibt, ler-
nen, Gott in seine Arbeit zu tragen (s. V 178,26f).

11 Und ob du nur im Hinblick auf Gott gearbeitet hast, sollst du erkennen und soll an dir
daran erkannt werden, ob du deine Arbeit zufrieden tust oder nicht.* (V 178,21 f)





