
Leben in Demut 
Zu einer Grundhaltung in den Predigten von Johannes Tauler 

Michael Egerding, Reutlingen 

Als wichtiger Vertreter der deutschen Mystik im 14. Jahrhundert gibt der 
Dominikaner Johannes Tauler* (um 1300-1361) in seinen Predigten ein 
beredtes Zeugnis davon, daß •die Beschäftigung mit Gott stets auch 
eine mit dem Menschen" bedeutet1 und daß infolgedessen die Konzen- 
tration des Menschen auf den Gottesbezug nachhaltig das Koordinaten- 
system bestimmt, in das sein Leben eingespannt ist: Das Verhältnis des 
Menschen zu seinen Mitmenschen, zu sich selbst, zu Zeit und Ge- 
schichte erfährt seine charakteristische Ausprägung durch die Sicht Got- 
tes als der im Grund von allem anwesenden Wirklichkeit. Da es dem 
Mystiker •um einen direkten Bezug zu seinem Heil" geht2, lautet in die- 
sem Zusammenhang die Leitfrage des Mystikers: Welche Einstellung 
muß der Mensch entwickeln, damit er Gott als Grund von allem in sich 
finden kann? Und weil jeder Vollzug des Menschen bestimmt wird von 
der Einstellung, mit der man etwas tut, fragt er weiter: was bedeutet es 
für das - Vollkommenheit anzielende - Tun, wenn es in allem dem Men- 
schen letztlich um Gott und sein Heil geht? Welche Bedeutung haben 
der Mensch und seine Welt im Hinblick auf Gott und hat Gott umge- 
kehrt für den Menschen, seine Welt und sein Tun darin? 

Eines steht für Tauler fest: Ein intensives Gottesverhältnis erfordert 
keinen anderen Standort in der äußeren Wirklichkeit, sondern eine neue 
innere Ortung des Menschen, die das Ergebnis eines geistigen Umwer- 
tungsprozesses ist, bei dem Gott alles und die Welt des Menschen - für 
sich betrachtet - letztlich nichts mehr bedeutet. Auch wenn dies viel- 
leicht ungewöhnlich erscheint: Demut ist dabei für Tauler die Haltung, 
die Gott und die geschöpfliche Verfassung des Menschen gleicherma- 
ßen berücksichtigt. Was den Nachvollzug dieses Standpunktes bei sei- 
nen Hörern anbelangt, geht Tauler realistischerweise von deren Schwie- 
rigkeiten mit der Demut aus. Darum bezieht er in seinen bemerkenswert 
hörerbezogenen Predigten3 das Publikum in besonderem Maß dadurch 

* Zitiert wird nach: Ferdinand Vetter, Die Predigten Taulers. Berlin 1910 (Deutsche Texte 
des Mittelalters XII; zitiert als V mit Seiten- und Zeilenzahl). 
1 J. Sudbrack, Mystik. Stuttgart 1980, 130. 
2 K. Ruh, in: ders. (Hg.), Abendländische Mystik im Mittelalter, Diskussionsbericht. Stutt- 
gart 1986, 344. 
3 A. Haas, Deutsche Mystik. In: Die Deutsche Literatur im späten Mittelalter, Hg. I. Glier. 
München 1987, 275. 



Michael Egerding \ §§ 

ein, daß er sein - aus der dauernden Beschäftigung mit dem Evangelium 
resultierendes - ideelles, Gott und Welt umfassendes Konzept der 
menschlichen Selbstauslegung immer wieder konfrontiert mit Hand- 
lungsdispositionen und Verhaltensweisen, die diesem Konzept wider- 
sprechen. Dies geschieht in der Weise, daß Tauler die verschiedensten 
Alltagssituationen des von ihm seelsorgerlich betreuten Zuhörerkreises 
aus dem Lebenszusammenhang, in dem sie stehen, herausnimmt, sie in 
der Predigt vorstellt und auf den Anspruch des Evangeliums bezieht. 
Die zitierten Beispiele, die konkret gelebtes Leben mit all seinen Motiva- 
tionen und Intentionen erneut Gegenwart werden lassen, ermöglichen 
dem Zuhörer, daß er aus seinem eigenen Alltag heraustritt, Einblick in 
den Glaubensvollzug seiner Mitchristen erhält und anhand des zitierten 
Lebensausschnittes sein eigenes Leben auf die von Tauler im Zusam- 
menhang mit dem jeweiligen Beispiel entwickelte Perspektive des Evan- 
geliums hin durchzugehen beginnt. Dabei fühlt er sich nicht allein, son- 
dern findet sich oft in der Schwäche des anderen wieder, kann sich 
freuen über das, was ihm selbst bislang an Irrwegen erspart geblieben 
ist, oder auch schon etwas ahnen von dem, was ihm noch alles an Gelin- 
gen oder Mißlingen auf seinem Weg zu Gott bevorsteht. Somit läuft der 
Zuhörer von Taulers Predigten über die unterschiedlichsten Erfahrun- 
gen von Menschen, die sich in ähnlicher Situation unter dem Anspruch 
des Evangeliums befinden, geistig auf seinem eigenen Glaubensweg mit 
all seinen Möglichkeiten bis zum Ziel voraus. Dabei macht er in den Er- 
fahrungen der anderen seine eigenen Erfahrungen, indem ihm möglich 
wird zu sehen, wovon er im einzelnen jeweils gelenkt ist, wenn er han- 
delt4. 

Im Mittelpunkt der Predigten Taulers steht die Überlegung, was es für 
den Selbstvollzug des Menschen bedeutet, daß alles von Gott geschaffen 
ist. Die Konsequenzen aus dieser Überzeugung werden nicht so sehr 
daran deutlich, was der - sich als Geschöpf Gottes begreifende - 
Mensch tut; da aber jede Praxis zurückgebunden ist an das Bewußtsein, 
mit dem man etwas tut, muß die Anerkennung der eigenen Geschöpf- 
lichkeit in dem, wie und mit welcher Absicht der Mensch etwas tut, zum 
Ausdruck kommen. Demut ist bei Tauler ein zentraler Begriff, der die 
aus dem Verhältnis zwischen Schöpfer und Geschöpf erwachsende Ein- 
stellung des Menschen zu Gott, zur Welt und sich selber aussagt. Genau- 
erhin zeigt sich diese, aus der Liebe zu Gott als der •Mutter der Demut" 
resultierende, Einstellung darin, daß der Mensch nur Gott will, nur ihn 
liebt und nichts anderes (s. V 57,10). Wie bei jeder Liebe gilt daher auch 

1 Vgl. W. Iser, Der Akt des Lesens. München 21984, 100. 



Demut 101 

für die Liebe zu Gott, daß das Verlassen des eigenen Ich auf das Du 
Gottes hin nur im Loslassen seiner selbst, im Verzicht auf alles eigenwil- 
lige Wollen möglich ist (s. V 9,29-32). Erst wenn der Mensch ausschließ- 
lich an Gott denkt und ihn nicht mehr Gedanken ausfüllen, die sich aus- 
schließlich auf die eigene Existenz, das Werden oder Gewinnen richten, 
hat er sich völlig über sich selbst erhoben und sich ganz in die Verfü- 
gung Gottes begeben (s. V 9,32-34). Wie weit der Mensch auf diesem 
Weg ist, kann er dadurch in Erfahrung bringen, daß er sich fragt, was in 
ihm herrscht (s. VI2,19). 

Der Mensch, der sich selbst im Unterschied zu Gott als Geschöpf be- 
greift, muß nach Tauler damit zugleich anerkennen, daß er aus sich her- 
aus nichts ist. Nur so ist gewährleistet, daß der Mensch keine Grenz- 
überschreitung begeht, indem er sich etwas zuschreibt und aneignet, was 
er Gott verdankt und was daher Gott gehört. Darum fordert Tauler 
seine Zuhörer auf, sich an das zu halten, was ihnen zu eigen ist; d.h. für 
Tauler: an ihr Nichts (s. V 187,17f)- Wenn der Mensch mit dieser Ein- 
stellung sich keine Dinge mehr zuschreibt, die von Gott sind, realisiert 
er in seinem Bewußtsein, daß er ein Nichts5 ist, läßt Gott den Herrn sein 
und unterwirft sich ihm (s. V366,2f)- Demut ist demnach die Realisie- 
rung der geschöpflichen Grundverfassung des Menschen auf der Ebene 
der Einstellung. Wer demütig ist, aktualisiert in seiner Einstellung den 
Stellenwert und die Position, die er als Mensch in der Gesamtwirklich- 
keit innehat. Im Bereich des Bewußtseins findet diese Aktualisierung 
ihre Entsprechung in der Selbsterkenntnis6, die Erkenntnis des eigenen 
Nichts ist (s. V 197,1 f). Allerdings stellt nach Tauler die zu große Au- 
ßenorientierung des Menschen ein Hindernis auf dem Weg der Selbster- 
kenntnis dar: wir Christen •laufen wie blinde Hühner herum und erken- 
nen unser eigenes Selbst nicht und wissen überhaupt nichts davon: Ur- 
sache dafür sind unsere Zerstreutheit und unsere Außenorientierung 
und daß wir das Schwergewicht auf die sinnliche Erfahrung legen, auf 
unsere eigenen Vorhaben, die Vigilien, die Psalter und ähnliche Übun- 
gen, die uns so stark beschäftigen, daß wir niemals in uns selbst kom- 
men können." (V 332,30-333,2) Nur wenn man seine auf die äußere 
Wirklichkeit bezogene Lebensweise besiegt hat und sich in sein Inneres 
kehrt, ist man zu einem bewußten Umgang mit sich selbst und dement- 
sprechend auch zu einem gottentsprechenden Verhalten in der Lage (s. 

5 A. Haas (s. Anm. 3), 272: •Nach Tauler hat der Mensch von sich aus nichts, das sein ei- 
gen wäre; eigen ist ihm im letzten eben dieses Nichts ..." 
6 Ebd. 271: •... Selbsterkenntnis nicht etwa im Sinne einer spekulativen Erforschung des ei- 
genen, womöglich göttlichen Selbst, sondern im Sinne einer asketischen Erforschung der 
eigenen geschöpflichen Nichtigkeit... 



Michael Egerding \ 02 

V 303,6-12). Im Unterschied zu den Theologen und Lesemeistern, die 
sich etwa um die Frage kümmern, ob Erkenntnis oder die Liebe für den 
Menschen wichtiger ist, gehen nach Taulers Meinung die Lebemeister 
mit der Erkenntnis des eigenen Nichts um; genauerhin mit der Einsicht, 
daß der Mensch sowohl aufgrund seiner Natur wie auch aufgrund der 
Sünde nichts ist (s. V 196,28-197,2). Diese Beschäftigung geht über die 
Erkenntnis und das Reden weit hinaus; denn vom eigenen Nichts darf 
man nicht nur reden, sondern muß es durch dauernde Übung für sein 
Leben ratifizieren. Tauler teilt folgende Beobachtung mit: •Etliche 
Leute können so vernünftig und demütig von ihrem Nichts reden, als ob 
sie diese edle Tugend tatsächlich besäßen, und dabei kommen sie sich in 
ihrer Selbsteinschätzung noch höher vor als der Dom (dieser Stadt). Sol- 
che Leute wollen groß scheinen; sie betrügen in Wahrheit aber die ande- 
ren Leute damit, am meisten aber sich selbst..." (V 197,12-16). 

Aber auch wenn man mit bestimmten Übungen die eigene Nichtigkeit 
zu realisieren beabsichtigt, arbeitet man im eigenen Interesse und ver- 
fehlt dadurch gerade das beabsichtigte Ziel. Denn wenn der Mensch 
über bestimmte Übungen erreichen will, groß, heilig und glücklich zu 
sein (s. V 112,13-16), hat er sich von seinem Eigenwillen und seinem 
Hang, sich alles zuzueignen, noch nicht gelöst. Und wenn er dabei auch 
noch denkt, durch eigene Leistungen die Demut erreicht zu haben, hebt 
er diese damit auf; er vertraut in diesem Fall nämlich noch viel zu sehr 
auf sein eigenes Selbst, als daß er sich wirklich aller Eigenheit und aller 
Absichten entäußert hätte und im reinen bloßen Nichts verharren 
würde. Christine Pleusner bemerkt daher zu Recht, daß es für Tauler un- 
abdingbar ist, daß •der Mensch ... aller Ichheit entkleidet werden und 
sterben (muß). Er überläßt sich Gott in demütiger Furcht, in Selbstver- 
leugnung, in Liebe und Leid."7 Weil man aber auf dem Weg zum Nichts 
das Absterben all seiner Wünsche, Absichten sowie des eigenen Willens 
nicht gut verkraftet, wendet man sich an seine Vernunft und will durch 
eigene Überlegung das Zunichtewerden mitbestimmen. Die Vernunft 
macht laufend neue Vorschläge und so verbleibt man nicht im Zustand 
des Absterbens, sondern wechselt unter Preisgabe jeglichen Fortschritts 
im Sterbeprozeß von einer Frömmigkeitsübung zur anderen. Das gleiche 
erreicht man, wenn man den Zustand der Entsagung und Entäußerung 
dadurch verläßt, daß man allen möglichen Lehrmeistern nachläuft: 
•Sieh, liebes Kind, könntest du dich in diesem Zustand der Entbehrung 
halten, so daß du nicht in das Äußere ausweichen würdest, das wäre für 

7 C. Pleusner, Die Benennung und der Begriff des Leides bei Johannes Tauler. Berlin 1967 
194. 



Demut 103 

dich vorteilhafter als alles Wirken. Das aber wollt ihr nicht, und so lauft 
ihr den Lehrmeistern nach, einem nach dem anderen. Bliebest du aber 
in deinem Zustand (der Entbehrung), so würde das wahre Sein (in dir) 
geboren." (V 315,5-8) Man muß sich demnach schon dem stellen, was 
man ist, und realisieren, daß einem nichts anderes zu eigen ist als das 
Nichts. Darum ist es völlig verfehlt zu meinen, mit bestimmten Fröm- 
migkeitsübungen ein bestimmtes Verhältnis zu Gott bewirken zu können 
oder eine Gotteserfahrung zu machen. Denn solange der Mensch auf 
sein eigenes Können setzt, verkennt er seine Grundverfassung und ver- 
hält sich weder seiner Geschöpflichkeit noch Gott als seinem Schöpfer 
entsprechend, von dem der Mensch als Geschöpf alles hat, was er ist. 
Infolgedessen bleibt dem Menschen, wenn er in Übereinstimmung mit 
seiner Grundverfassung leben will, nichts anderes übrig, als das Ver- 
danktsein seiner Existenz in all ihren Elementen in der Weise zu vollzie- 
hen, daß er sich nicht Dinge zuschreibt, die von Gott sind, sondern mit 
all dem, was er ist und kann, vor Gott hintritt, sich ihm unterwirft und 
ihn den Herrn sein läßt (s. V 366,1-3). Der Erfahrung des Leidens 
kommt dabei erkenntnisbildende Funktion zu, genauso wie der Erfah- 
rung von Gottes Handeln in Liebe sowie seiner Größe und Hoheit: 
Beide Erfahrungen tragen dazu bei, daß dem Menschen seine Kleinheit 
und sein Nichts deutlich werden (s. V 229,4-11); denn •wem Gott je 
groß ward, dem sind alle Geschöpfe klein, und vergängliche Dinge sind 
für ihn wie nichts." (V231,7f) 

Wenn der Mensch in bezug auf seine eigene Existenz realisiert, daß 
alles Geschöpfliche in sich wertlos ist, und infolgedessen innerlich auch 
sich selbst absterben will, kann ihm Jesu Weg dabei Vorbild sein; denn 
der Mensch erkennt sich besser in der Nachfolge des Leidensweges 
Jesu, er schaut auf seine eigene Schwäche, •auf sein Unvermögen, seine 
Unwürdigkeit, sein Nichts." (V 163,180 Beim Betrachten des Vorbildes 
Jesu soll man - so lautet Taulers Meditationsanweisung - Jesus nicht 
ausschließlich als Menschen ansehen, sondern als •den allergrößten, 
mächtigen, ewigen Gott, der Himmel und Erde durch sein Wort ge- 
macht hat und zu nichts machen kann und der jenseits von allem Sein 
und aller Erkenntnismöglichkeit ist; betrachte, daß er für seine armen 
Geschöpfe zu nichts werden wollte; und schäme dich, du todesverfalle- 
ner hündischer Mensch, daß du je auf Ehre, Vorteil und Stolz bedacht 
warst - beuge dich vielmehr unter das Kreuz, woher es immer auch 
kommt, von außen oder innen. Beuge deinen stolzen Sinn unter seine 
Dornenkrone und folge deinem gekreuzigten Gott mit unterworfenem 
Sinn in wahrer Selbstverkleinerung in jeder Situation, da dein großer 
Gott ebenfalls ganz zu nichts geworden, von seinen Geschöpfen verur- 



Michael Egerding 104 

teilt, gekreuzigt und gestorben ist. Ebenso sollst du mit geduldigem Lei- 
den und mit aller Demut dich seinem Leiden nachbilden und dich da 
hineindrücken." (V 199,9-21) An Jesus kann der Mensch also die Um- 
wertung aller Werte lernen; nicht Aufstieg und Größe, sondern Abstieg, 
Verkleinerung und Selbstaufgabe des Menschen ist verlangt. Darum for- 
dert Tauler in Abhebung zur vita activa und contemplativa8 unter Hin- 
weis auf das Nachfolgewort Jesu zum Kreuztragen auf: •Ihr sollt das 
Übermaß der vielfältigen Wunden und bitteren Leiden unseres Herrn 
und sein hartes bitteres Sterben alle Zeit mit großem Bemühen innerlich 
und äußerlich üben. Zu dieser Übung ist niemand zu alt oder zu 
krank."9 Dieses Kreuztragen verwirklicht sich für Tauler in Verhaltens- 
weisen wie Demut, d.h. der Geringschätzung seiner selbst und aller 
Dinge, sowie Lauterkeit, die Entbehrung aller Dinge bedeutet, und Ge- 
lassenheit, weiterhin durch Verzicht auf den eigenen Willen und Liebe 
(s. V 28,3-10). Allerdings werden die Verhaltensweisen in der Lebens- 
führung nicht sichtbar, wenn der Mensch nur daran denkt ohne innere 
Beteiligung und niemand bereit ist, auf sein Vergnügen, seine Ehre, die 
Befriedigung der Sinne zu verzichten, und jeder bleibt, wie er ist (s. 
V 199,23-25). Entscheidend für Tauler ist, daß der Gedanke an Jesu Lei- 
den in das Verhalten hineinwirkt (s. V 199,23f)- Damit verschärft sich 
die Frage, wie der Mensch dahin kommt, den Eigenwillen abzulegen, 
auf jede Form von Karriere zu verzichten und den Weg der Nachfolge 
Jesu zu betreten. Tauler setzt sich in Hinblick auf diese Frage mit ver- 
schiedenden >Methoden< der Frömmigkeit auseinander: 

Als Pharisäertum10 entlarvt werden von Tauler alle Werke der Fröm- 
migkeit, die um des eigenen äußeren Vorteils willen getan werden: 
•Man will gekannt und beachtet sein, will Gunst und Vergnügen gewin- 
nen." (V 246,15 f) 

Daneben gibt es ein inneres Pharisäertum, bei dem der Mensch sich 
nicht zu Gott hinwendet, weil er in allem Tun immer nur an sich denkt: 
•Bei allem, was ein pharisäischer Mensch auch tut, denkt er immer nur 
an sich. So verhalten sich manche geistlichen Leute, die glauben, in ei- 
ner guten Beziehung mit Gott zu stehen. Wenn man aber ihr Werk 

8 A. Hoffman, Die Christusgestalt bei Tauler. In: Johannes Tauler, ein deutscher Mystiker. 
Gedenkschrift zum 600. Todestag, Hg. E. Filthaut. Essen 1961, 215: •Tat ohne Betrachtung 
des Lebens und Wandels Christi ist vielfach rein natürliches ethisches Verhalten und ent- 
behrt des Siegels Christi, Betrachtung ohne die Tat bleibt im Intellektuellen oder Phanta- 
siemäßigen stecken." 
9 A. L. Corin, Sermons de J. Tauler et autres ecrits mystiques. I. Le Codex Vindobonensis 
2744. Paris 1924, 299, 16-22. 
10 Vgl. C. Pleusner (s. Anm. 7), 188: •Ihre Askese ist eine narzißhafte Selbstliebe, die - da 
sie im Mantel der Frömmigkeit einhergeht - nur schwer zu entlarven ist." 



Demut 1°5 

gründlich betrachtet, so stellt man fest, daß sie selber es sind, was sie lie- 
ben und im Grunde im Sinn haben, ob es sich um ihr Gebet oder sonst 
etwas handelt... Diese Leute tun viele scheinbar große Werke, laufen 
um ihren Ablaß, schlagen sich vor die Brust, betrachten die schönen Bil- 
der in den Kirchen, knien und laufen in der Stadt umher von einer Kir- 
che zu anderen. Und dies beachtet alles Gott nicht, denn ihre Liebe und 
ihr Denken ist nicht auf ihn gerichtet." (V 246,24-247,5) 

Ein anderes Fehlverhalten resultiert daraus, daß das religiöse Leben 
noch ganz äußerlich auf den irdischen Jesus, seine Geburt, sein Wirken 
und seinen Tod gerichtet ist, den man als Menschen sinnenhaft, weil 
vorstellbar, liebt. In diesem Fall denkt man aufgrund seiner Vorstel- 
lungskraft an die Geburt, das Wirken und den Tod Jesu (s. V247,24f). 
Kritisch merkt Tauler an, daß diese Menschen dabei mehr ihre Zufrie- 
denheit, ihre gefühlvolle Empfindung lieben als den, auf den ihre Auf- 
merksamkeit gerichtet sein sollte (s. V247,20f)- Es ist daher in einem 
weiteren Schritt erforderlich, daß der Mensch das innere Leben, das in- 
nere Werk und die Geburt Jesu Christi in der Ewigkeit betrachtet (s. 
V249,12 f)- Als Begründung fügt Tauler an, daß sich erst, wenn der 
Mensch das ewige Leben Jesu Christi meditiere, die Gottesliebe des 
Menschen zur Abgeschiedenheit, d.h. von den Kreaturen weg und zu 
Gott hin, wenden könne, weil sie dabei über alle (Vorstellungs-)Bilder, 
Formen und Gleichnisse steige und sich dadurch •dank der Bilder über 
alle Bilder" erhebe (V 249,18 f)- 

Die in der Haltung der Demut sichtbar werdende Anerkennung Got- 
tes als Schöpfer hat auch Auswirkungen auf die Gottesbeziehung des 
Menschen und seinen Bezug zur Welt. Nach Tauler ist der Mensch nicht 
mehr offen für Gott, wenn er sich seinem Eigenen zuwendet, indem er in 
bezug auf die Dinge der Welt eigene Interessen verfolgt. Solange der 
Mensch in den Geschöpfen die Befriedigung seiner Lust und Eigenliebe 
sucht, ist er nicht auf Gott hin orientiert. Denn der geschöpflichen Wirk- 
lichkeit mißt er aufgrund einer verkehrten Sicht seiner selbst eine grö- 
ßere Bedeutung als Gott zu. Dies schränkt aber die Offenheit für Gott 
ein, wie Tauler mit dem Beispiel vom Auge aufweist: •Soll mein Auge 
die Bilder an der Wand oder sonst etwas sehen, so muß es in sich völlig 
ohne Bilder sein; denn hätte es irgendeinen Eindruck in sich von irgend- 
einer Farbe, so sähe es keine Farbe mehr..." (V9,36-10,1). Wenn der 
Platz Gottes im Menschen besetzt ist infolge der Hinwendung des Men- 
schen zu sich selbst aus Eigenwille oder der Eigenliebe, ist eine Begeg- 
nung von Gott und Mensch im Menschen nicht mehr möglich; der 
Mensch stellt nicht mehr einen Ort dar, der offen wäre für die Gegen- 
wart Gottes. Denn die aus Eigeninteresse erfolgende Konzentration auf 



Michael Egerding \ gg 

die geschöpfliche Wirklichkeit verleiht den Dingen einen Stellenwert 
und damit derartig viel Raum im Inneren des Menschen, daß der Platz 
Gottes im Menschen dadurch vergeben ist. 

Welchen Bezug aber, so ist zu fragen, darf man dann noch zur Welt 
mit allen ihren Geschöpfen haben, was bedeutet die Arbeit und welcher 
Sinn liegt im menschlichen Leben? Muß der Mensch den Umgang mit 
den Dingen einschränken, sich vielleicht in die äußere Abgeschiedenheit 
zurückziehen? Taulers Predigten können allesamt als Antwort auf diese 
Fragen gelesen werden; es geht in ihnen nämlich darum herauszustellen, 
auf was der Schwerpunkt des menschlichen Interesses zu liegen hat im 
Umgang mit der Welt, mit sich selber, in der Arbeit, in Freud und Leid. 
Grundsätzlich steht für ihn fest: wer sich ganz der Welt, den Dingen und 
der Arbeit hingibt, kann sich nicht mehr auf Gott hin orientieren und 
räumt Gott keinen Platz mehr in seinem rein diesseits orientierten Leben 
ein. Daher empfiehlt Tauler, da man nicht ausschließlich Gott liebt, 
wenn man diese Liebe teilt mit der Liebe zu den Kreaturen: •Entweder 
du übergibst dich ganz Gott oder du verzichtest auf ihn ..." (V 106,18 f) 
Gegenüber der Reizüberflutung, die den Menschen von Gott ablenkt, so 
daß die Gottsuche verblaßt und an die Stelle Gottes die Lust am Irdi- 
schen tritt, fordert Tauler immer wieder dazu auf, daß man sich auf Gott 
hin konzentriert. Dazu ist erforderlich, daß man sich vor der Zerstreu- 
ung durch menschliche Gesellschaft oder durch menschliche Liebens- 
würdigkeit hütet; denn wo man sich derart anhänglich gegenüber der ir- 
dischen Wirklichkeit zeigt, •da bestimmt die Welt" (V72,24) und nicht 
Gott. Auch sollte man darauf achten, daß der Ursprung des Lustempfin- 
dens niemals ausschließlich in der Zeit anzusiedeln ist; denn •wo dein 
Schatz ist, ist auch dein Herz". (V 81,1) Vielmehr hat der Mensch dem 
Trost und der Annehmlichkeit der Welt zu entsagen (s. V70,33f); sein 
Herz muß von der Erde, d. h. von der Liebe zu irdischen Dingen entfernt 
werden: •Wenn der Mensch zu Gott gelangen will, so muß er andau- 
ernd sich darum bemühen, nicht also heute beginnen und morgen wie- 
der aufhören; vielmehr soll er beständig sein in seinem Bemühen alle 
Stunden und alle Tage, wenn er zu seinem höchsten Ziel kommen will; 
er darf nicht heute für Gott leben und morgen für die Natur oder die 
Geschöpfe." (V 342,30-343,3) Darum muß der Mensch sich auch - will 
er, daß Gott in ihm wirklich wird - genau prüfen, was ihn am meisten zu 
Lust oder Leid bewegt: •Kinder, wollt ihr euch selbst erkennen an gan- 
zen und wahren Zeichen, wie ihr seid, so schaut, was euch am meisten 
zu Lust oder Leid, zu Freude oder Jammer bewegt; es sei, was immer es 
wolle: das ist dann das Beste, ob Gott oder ein Geschöpf." 
(V 173,14-17) Dementsprechend kann man feststellen, ob der Mensch 



Demut 107 

die Bedeutung Gottes für sein eigenes Leben erkannt hat und infolge- 
dessen der geschöpflichen Wirklichkeit nur noch eine relative Bedeu- 
tung zumißt, Gott dagegen absolute. Allgemein gilt für den auf Gott hin 
orientierten Menschen: Er darf nie den Dingen so viel Wertschätzung 
entgegenbringen, daß er ohne sie nicht mehr leben kann. Damit erteilt 
Tauler dem Besitz keine Absage, wohl aber dem aus egoistischen Moti- 
ven gespeisten Besitzdenken; denn der Mensch vermag seiner Meinung 
nach, ohne Schaden zu nehmen, ein Königreich besitzen, wenn er nur 
frei vom Eigenwillen und der abhängigmachenden Gewöhnung an die 
Dinge ist. Die Dinge hindern den Gottesbezug demnach nur dann, wenn 
der Mensch sie zum Instrument seines Eigenwillens macht. Die Bezie- 
hung, die der für Gott offene Mensch zur Welt haben sollte, verdeutlicht 
Tauler mit einem Rückgriff auf die Altväter: •Ein Altvater war so frei 
von irdischen Vorstellungen und Eindrücken, daß kein irdischer Ein- 
druck bei ihm blieb. Einst klopfte jemand an seine Türe und bat um et- 
was; er antwortete, daß er es ihm holen wolle; als er jedoch im Hause 
war, hatte er es vergessen; jener klopfte wiederum. Er fragte: ,Was willst 
du?' Dieser bat zum zweiten Male; er bedeutete ihm, er wolle es holen; 
und er vergaß es wiederum; zum dritten Male klopfte jener; der Altvater 
sagte: ,Komm und nimm es dir selber; ich kann diesen Eindruck nicht 
so lange in mir behalten, so bloß ist mein Geist von allen Eindrücken.'" 
(V 27,3-10) Allein wenn man auf sich selbst verzichtet, auf alles eigen- 
willige Wollen, so daß nur noch ein ausschließliches Denken an Gott, 
ein Ihm-Gehören und ein Ihm-Raumgeben übrig bleibt (s. V 9,30-33), 
erhebt man sich über sich selber - oder was dasselbe ist: da einem die 
Geschöpfe sowie die eigene geschöpfliche Existenz an sich nichts mehr 
bedeuten, dringt man in die Tiefe des Abgrundes Gottes, indem man 
sich durch seine in die Erniedrigung führende Demut diesem Abgrund 
angleicht (s. V239,5). Hier ist der Mensch ganz empfangsbereit für 
Gott: •Wo das Tal am tiefsten ist, da fließt das Wasser am reichlichsten. 
Im allgemeinen sind die Täler viel fruchtbarer als die Berge. Diese 
wahre Verkleinerung versinkt in den göttlichen inneren Abgrund. Kin- 
der, da verliert man sich in wahrer Verlorenheit seiner selbst... Der ge- 
schaffene Abgrund zieht seiner Tiefe wegen an." (V 200,33-201-4) Eine 
Möglichkeit, die Begierde nach den Dingen und die durch Gewohnheit 
selbstverständliche Orientierung an den Dingen abzulegen, besteht da- 
her für Tauler darin, den Weg Jesu zu betreten, indem man die Anhäng- 
lichkeit an die bisherigen ich- und dingbezogenen Erfahrungen ersetzt 
durch die Anhänglichkeit an Jesus Christus (s. V 237,31-34). Damit 
wird nicht ein weltfernes, den Dingen dieser Welt abgeneigtes Leben 
empfohlen. Tauler betont sogar, daß Gott uns alle Dinge gegeben habe, 



Michael Egerding \ og 

damit sie ein Weg zu ihm seien (s. V 221,26 f). Allerdings darf man keine 
Befriedigung in den Dingen suchen (s. V 203,8 0; man muß vielmehr 
gleichgültig ihnen gegenüber bleiben und sie müssen in ihrem Wert für 
uns zunichte werden, soll Gott seinen Weg in unser Inneres nehmen (s. 
V 222,21 f). Daher ist ein dauernder Kampf mit Fleiß zu führen, der den 
Menschen von seiner Liebe zu den vergänglichen Dingen abzieht (s. 
V 5,8-10). Diese Aussage und die darin implizit enthaltene negative 
Sicht der Dinge evoziert die Frage, welche Bedeutung dann noch die 
Welt der Dinge hat. Verschiedene Antworten lassen sich in den Predig- 
ten Taulers finden: 

Beim Weg des Menschen durch die Dinge in der Zeit muß Gott das 
Ziel sein (s. V221,27f). Man muß sich vom Einfluß aller Dinge freima- 
chen, indem man allein Gottes Lob und Ehre im Sinn hat und sich 
nichts von dem anmaßt, was Gott als Schöpfer gehört. Insofern der 
Mensch dabei ausschließlich Gottes Willen verfolgt, löst er sich von al- 
len Dingen, tritt aus seiner Ichverfangenheit heraus und geht ausschließ- 
lich auf Gott zu (s. V 30,21 f). 

Dies bedeutet für den Menschen, daß er in Demut, d. h. im Bewußt- 
sein des Verdanktseins, alle Dinge von Gott als Geschenk empfängt und 
sie ihm wiedergibt •in bloßer Armut seiner selbst" (V23,13 f). Wie Gott 
es will in allen Dingen, ist er in williger Gelassenheit damit zufrieden, 
leidet und läßt sich. Dadurch tritt er, indem er sich Gottes Willen über- 
läßt, in allen Dingen über sich selbst hinaus: •Ach, das sind reizende 
Leute, übernatürliche, göttliche Menschen; diese wirken und tun in al- 
len ihren Werken nichts ohne Gott; und wenn man es so sagen darf: 
eigentlich wirken nicht sie, sondern Gott in ihnen." (V 23,39-24,3) 

Wenn man Gott in allen Dingen folgen will, muß man sich nicht nur 
sich selbst gegenüber in Demut verhalten; dazu gehört ebenfalls •ein 
völliges Lassen all der Dinge, die Gott nicht sind" (V 254,20- Dies be- 
deutet für den Menschen in bezug auf die äußere Wirklichkeit eine Ge- 
lassenheit allem gegenüber, womit man in Kontakt steht und was man 
besitzt; in allem gilt es stattdessen, sich Gott zu überlassen. Die Haltung 
der Gelassenheit beinhaltet infolgedessen die Aufgabe des eigenen In- 
teresses in bezug auf die Dinge. Gelassenheit ist die Einstellung, die sich 
aus einer bestimmten Sicht der Dinge ergibt. Wenn Gott dem Menschen 
alles ist, sind die Dinge ihm nichts. Sie bedeuten nur wegen und in Hin- 
blick auf Gott etwas. Weil sie keinen Eigenwert haben, will der Mensch 
sie auch nicht besitzen; ihr Verlust läßt den Menschen deshalb gelassen, 
weil er sie schon immer hat lassen können. 

Für den tätigen Umgang mit den Dingen ergeben sich aus den drei ge- 
nannten Gesichtspunkten weitreichende Konsequenzen. Zunächst muß 



Demut 109 

der Mensch sich dessen bewußt sein, daß alle seine Werke zusammen 
ein reines  Nichts sind gegenüber dem geringsten Werk Gottes (s. 
V 181,7-11). Es entspricht dem Weg der Demut, daß der Mensch von 
sich und von allem, was er aus sich heraus ohne Gottes Hilfe tut oder 
tun kann, nichts hält (s. V 347,25-28) und in Gelassenheit auf Gottes 
Wirken wartet im Unterschied zu denen, die •in vermessener Selbstge- 
fälligkeit" (V 184,26) - wie Tauler bemerkt - lieber auf ihrem eigenen 
Wirken   beharren   als   sich   Gottes   Wirken   überlassen   wollen   (s. 
V 182,290- Diese Menschen gehen in ihrer äußeren Wirksamkeit auf 
und vergessen darüber ihr Unvermögen, ihre Untauglichkeit, kurz: das 
Nichts, das sie sind (s. V 197,28-30). Sie stehen ganz auf ihrem eigenen 
Selbst, sind selig über jeden erarbeiteten Gewinn und über jedes Zei- 
chen der Vertraulichkeit. In allem wollen sie sich bereichern und von al- 
lem etwas haben. Auch in bezug auf Gott ist ihr Gefühl des Habenwol- 
lens (s. V332,5) stark entwickelt: •Sie wollen Trost haben,... Wahrneh- 
mung, Empfindung und wollen immer etwas haben und wollen gerne 
ein Himmelreich haben" (V 361,14-16). Sie nehmen geistliche Übungen 
vor um irgendwelcher Vorteile willen. Tauler empfiehlt demgegenüber, 
daß man in allem das göttliche Gut und nicht den eigenen Vorteil su- 
chen sollte (s. V 362,23); auch wenn man die Pflicht hat, die Dinge ver- 
nünftig und klug zu ordnen, muß man sich Gott in rechter Gelassenheit 
überlassen (s. V 362,15f). Nur von diesem Menschen fällt alle ängstliche 
Sorge ab; nach innen gewandt, die Gegenwart Gottes im Sinn habend, 
•ihn allein erstrebend und liebend und nichts anderes..." (V57,10) 
bleibt er in jeder Lebenslage zufrieden und nimmt die Dinge, wie sie 
kommen (s. V 252,290- Wer dagegen auf seine eigene Wirksamkeit und 
seine Frömmigkeitsübungen setzt, verfehlt die verborgenen Pfade zu 
Gott. Diese Menschen •verhalten sich wie jener, der nach Rom reisen 
wollte, d. h. landaufwärts, tatsächlich aber landabwärts auf Holland zu 
ging. Je mehr er voranging, desto mehr kam er von seinem Ziel ab." 
(V 335,3-6) Weil aber der Mensch in Wirklichkeit aus sich heraus nichts 
vermag und alles von Gott kommt, muß er mit seiner Vernunft prüfen 
•sein gesamtes Tun und Leben, ob etwas darin lebe und wohne, das 
nicht mit Gott zu tun hat..." (V97.ll). Es geht demnach nicht darum, 
daß der Mensch nichts tut, sondern darum, daß er das, was er tut, in der 
rechten Ordnung durchführt. Nicht die Werke hindern auf dem Weg zu 
Gott, sondern ihre fehlende Hinordnung auf ihn. Diese erreicht man, 
wenn man seinen Sinn in all seinem Tun ganz auf Gott und sonst nichts 
richtet (s. V 309,200, sowie in allen Werken und jeglicher Absicht Gott 
bekennt (s. V 86,200- Dann ist der Mensch auch von der Habgier be- 
freit, die ihn aufgrund fehlenden Gottvertrauens das Seine in allen Din- 



Michael Egerding \ \ fj 

gen suchen läßt auf Kosten aller anderen: •... und sorgen, schaffen, wir- 
ken und tun alles, wie wenn man ewig leben würde .. Schaut man genau 
hin, kann man wohl erschrecken, wie sehr der Mensch seinen Vorteil in 
allen Dingen sucht gegenüber allen anderen Menschen, in Worten, in 
Werken, in Gaben... in Gott und den Geschöpfen." (V359,31-360.2) 
Dabei kann es einem aus Sorge um sich und die Welt so gehen wie der 
Ordensfrau, deren Praxis Tauler sich in einer Predigt eingehend zuwen- 
det: •Ist es nicht ein kläglich Ding, daß eine Ordensfrau mit ihrem Fleiß 
und ihrer ganzen Hingabe in dauernder Anstrengung Tag und Nacht so 
um ihre eigene Arbeit bemüht ist, ihre Röcke, daß sie etwas spinne oder 
was da sonst zu tun ist, daß sie deshalb kaum jemals recht unbeschwert 
zu Gott oder in ihr eigenes Herz kommt; und geht es mit der Arbeit, die 
sie unter den Händen hat, gut voran, so hat sie keine Sorge, sich noch 
weiter mit ewigen Dingen zu belasten; sie begnügt sich mit dem Nötig- 
sten, was Gott betrifft, und geht ihrer Lust nach diesen Dingen nach; 
und an diesen kleinen, unbedeutenden Dingen hängt sie so ganz wie 
weltliche Menschen an großen." (V360,20-17) 

Aber nur, wenn die Arbeit ausschließlich zur Ehre Gottes geschieht, 
wird der Mensch auf Dauer auch zufrieden bleiben11. Darum muß der 
Mensch auf sich achten, was ihn zu seiner Arbeit treibt; denn nicht die 
Arbeit läßt unzufrieden werden, sondern falsche Sinnorientierungen wie 
Karriere und Anerkennung durch die Mitmenschen, die oftmals zur Ar- 
beit motivieren. Daher muß der Mensch, damit er zufrieden bleibt, ler- 
nen, Gott in seine Arbeit zu tragen (s. V 178,26f). 

11 •Und ob du nur im Hinblick auf Gott gearbeitet hast, sollst du erkennen und soll an dir 
daran erkannt werden, ob du deine Arbeit zufrieden tust oder nicht." (V 178,21 f) 




