
Aus dem Leben der Kirche 12-> 

menische Versammlung in Magdeburg und Dresden ist zwar unterschiedlich in 
die Gemeinden hineingetragen worden, hat aber wesentlich dazu beigetragen. 
Schon allein die Tatsache, daß die versammelten Christen mit einer Stimme ge- 
sprochen und sich ganz bewußt zur politischen Situation geäußert haben, hat 
den gemeinsamen Blick für die Anliegen der Menschen gestärkt. Diese Einheit 
im Wort an Staat und Gesellschaft hat sich auf alle ökumenischen Veranstaltun- 
gen positiv ausgewirkt, so auch auf das Friedensgebet, das als interkonfessionel- 
les Gebet an Bedeutung gewann. 

Bei der Sensibilisierung für die Nöte unserer Zeit, die zur konkreten Hilfe, zu 
sozialem Denken und Engagement führt, leuchtet der vertikale Bezug auf, der 
sich ungleich schwerer verdeutlichen läßt. Die Verkündigung des Weltauftrags 
der Christen und seine beginnende Verwirklichung im Miteinander-um-Frieden- 
beten führt mitunter zu überraschenden Erfahrungen der Nähe Gottes. Sie ste- 
hen weder im Vordergrund, noch sind sie Absicht der Gottesdienste. Gerade so 
werden sie Zeichen seiner Gegenwart. Mancher bekennt: Durch die Friedensge- 
bete habe ich nicht nur Gott, sondern auch wieder die Kirche gefunden... Mit 
meinem Einsatz will ich einmal Danke sagen. 

Die Demonstrationen werden zurückgehen, vielleicht ganz eingestellt und 
durch Wahlkundgebungen ersetzt werden. Der Trend der letzten Wochen wird 
anhalten: Es werden weniger zum Friedensgebet kommen, und vielleicht kommt 
für einige treue Beter wieder eine große Durststrecke. Für unsere Zeit und Situa- 
tion ist dieser Gottesdienst wichtig und angemessen. Denn nicht nur die gewalt- 
freie Umwälzung, sondern auch die Stärkung der ökumenischen Bewegung und 
die neue Offenheit der Kirchen und für die Kirchen können als seine Früchte 
angesehen werden. 

Petrus Kost, Franz Domaschke, Adrian Kunert, Erfurt 

Martyrium und Menschwerdung in El Salvador 
Ein Interview mit Jon Sobrino* 

Pater Sobrino, Sie sind durch einen Auslandsaufenthalt dem Massaker an den 
Mitbrüdern in Ihrer Kommunität, an der Köchin Julia Elba Ramos und ihrer 
Tochter Celina in San Salvador entgangen. Seitdem sind Sie auf Wunsch Ihrer 
Oberen vorläufig nicht mehr nach El Salvador zurückgekehrt und halten sich in Eu- 
ropa und Amerika auf. 

Es stimmt, man hat mich vorläufig gebeten, aus Sicherheitsgründen außerhalb 
des Landes zu bleiben. Die Nachricht von der Ermordung erhielt ich nachts in 
Thailand. Es war der schlimmste Augenblick meines Lebens. 

* Jon Sobrino, geb. 1938 in Bilbao (Spanien), studierte Philosophie, Ingenieurwissenschaf- 
ten und Geisteswissenschaften in den USA und Spanien. Seine theologischen Promotions- 
studien machte er in Frankfurt-Sankt Georgen. Heute lehrt er an der Theologischen Fakul- 



Aus dem Leben der Kirche j 24 

Es ist schön zu erleben, von so vielen eingeladen und willkommen geheißen 
zu werden und das Engagement für El Salvador zu erfahren. Dafür möchte ich 
danken. 

Es ist sicherlich allen verständlich, daß ich nach der Ermordung der Mitbrü- 
der ganz persönlich und ehrlich spreche. Ich spreche nicht als Theologe, nicht 
einmal als Jesuit, sondern als Mensch, der seine ganze Familie verloren hat. 
Wenn ich also mit Überzeugung und Leidenschaft spreche, haben Sie dafür Ver- 
ständnis. 

Der Mord an den sechs Jesuiten hat im Vergleich zu den tagtäglichen Morden in 
Mittelamerika ein weltweites Echo gefunden. Wie stehen Sie dazu? 

Wir alle wissen, daß die sechs Jesuiten in San Salvador ermordet worden sind, 
aber das Wichtigste sind nicht diese sechs Jesuiten. Und das ist wichtig zu ver- 
stehen: das ist nicht das Wichtigste! Vielleicht sind die Jesuiten Realsymbol (wie 
Karl Rahner sagte) eines ganzen Volkes, das täglich ermordet wird. Ich werde 
also immer die ganze Realität El Salvadors meinen, wenn ich über die ermorde- 
ten Jesuiten berichte. 

Sie lebten mit den Ermordeten in einer Kommunität zusammen. Wie waren diese 
Jesuiten ? 

Sie waren vor allem menschlich, sie waren Menschen. Sie waren auch Theolo- 
gen, Intellektuelle, Universitätsprofessoren, aber sie waren zuerst Menschen. 
Warum betone ich das? Nun, es ist für mich nicht selbstverständlich, daß wir 
schon •Mensch" sind. Dann später erst Jesuiten, Gläubige, Universitätsprofes- 
soren. Ich möchte nicht mit Worten spielen und gewiß nicht mit heiligen Wor- 
ten, aber ich glaube, diese Jesuiten sind Mensch geworden. 

tat der Zentralamerikanischen Universität •Jose Simeon Canas" (UCA) in San Salvador 
und gilt als einer der bedeutenden Vertreter der Theologie der Befreiung. P. Sobrino ist 
Mitglied des Jesuitenordens. 

Vgl. zum Ganzen das •Dossier über die Ermordung von sechs Jesuiten und zwei Mitar- 
beiterinnen in San Salvador am 16. 11. 1989". Hrsg. von Wilfried Köpke SJ und Jose Anto- 
nio Pacheco SJ im Auftrag der Norddeutschen Provinz der Gesellschaft Jesu, Stolzestr la 
5000 Köln 1. 

Bundeskanzler Dr. Helmut Kohl hat in einem sehr ausführlichen Brief an P. Jörg Dant- 
scher SJ, dem Provinzial der Oberdeutschen Provinz SJ, auf dessen Bitte, sich der Aufklä- 
rung und etwaiger Maßnahmen anzunehmen, geantwortet. Unter anderem schreibt der 
Kanzler: •...Die Ermordung des Rektors der Zentralamerikanischen Universität in El Sal- 
vador und sieben weiterer Jesuiten und Hilfskräfte stellt einen Akt brutaler, feiger Gewalt 
dar. Die Bundesregierung verurteilt diese schändliche Tat wie auch alle anderen Gewalt- 
akte gegen unschuldige Zivilisten - wer auch immer die Urheber sind - auf das schärfste. 
Zusammen mit ihren EG-Partnern hat die Bundesregierung Präsident Cristiani zur rigoro- 
sen Aufklärung dieser Morde und zur Bestrafung der Schuldigen aufgefordert. Präsident 
Cristiani hat dies zugesichert. Darüber hinaus haben wir die salvadorianische Regierung 
aufgefordert, sich allen Versuchen extremer Gruppen entgegenzustellen, die FMLN-Of- 
fensive zum Anlaß von •Vergeltungsaktionen" und •Racheakten" gegen politisch Anders- 
denkende zu nehmen..." Die Redaktion 



Aus dem Leben der Kirche 125 

Was hat sie zu Menschen gemacht? 

Welche Wirklichkeit hat diese Männer zu Menschen gemacht? Ich glaube, die 
Wirklichkeit von El Salvador, die Armut heißt. Das wissen Sie schon? Vielleicht, 
Sie entschuldigen, wenn ich es so offen sage, haben Sie keinen Begriff von der 
Armut in El Salvador. Ich sage das, weil ich glaube, daß einige, Sie und ich, 
beim Leben das Überleben voraussetzen. Das ist genau das, was die Armen 
nicht voraussetzen. Es ist schwierig für uns, auch für mich, zu verstehen, was Ar- 
mut heißt, genau weil ich auch das Überleben voraussetze. Was heißt Armut in 
El Salvador und in Guatemala und in Haiti und im Tschad und in Indien, in 
Bangladesch und auf den Philippinen - in der Dritten Welt, im größten Teil die- 
ser Erde? Es heißt, dem Tod nahe zu sein. Das ist keine Rhetorik, keine Meta- 
phorik, das ist wahr. Arme sind die Leute, die sterben, langsam oder schnell. In 
El Salvador sind 70000 Menschen ermordet worden in den letzten zehn Jahren 
und in Guatemala 80000 seit 1954. Das heißt Armut: daß Männer und Frauen 
dem Tod nahe sind, nicht nur der Sinnlosigkeit, das ist auch ein Problem. In der 
ersten Welt gibt es dieses Problem: Sinnlosigkeit des Lebens. In der Dritten Welt 
ist das Problem: zu überleben. Eine andere Definition, die ich in den letzten Ta- 
gen durchreflektiert habe, ist nicht ganz wissenschaftlich. Arme sind die Men- 
schen, die diejenigen gegen sich haben, die Macht haben. So haben die Armen 
in El Salvador gegen sich die Regierungen, die Armee, die Reichen, Kapitalis- 
mus, auch manchmal die Kirchen, auch manchmal die Universitäten, und ich 
hoffe, daß das bei uns an der Zentralamerikanischen Universität (UCA) nicht 
der Fall ist, manchmal auch die Theologie. Das sind die Armen, die jede Macht 
dieser Welt gegen sich haben. Weil diese Armut, wie Sie wissen, quantitativ die 
Mehrheit auf dieser Erde betrifft, ist sie die Wirklichkeit. Die Wirklichkeit ist 
nicht, entschuldigen Sie, wenn ich das so sage, der moderne Mensch. Der mo- 
derne Mensch ist eine Ausnahme. Er existiert, aber er ist eine Ausnahme. Er ist 
die Anekdote unserer Geschichte. Wirklichkeit ist Armut quantitativ. Und quali- 
tativ, in aller Kürze, qualitativ in christlichen Worten, sind die Armen heute das 
gekreuzigte Volk. Ellacuria, einer der Ermordeten, sagte einmal: Gut, gut, Molt- 
mann hat ein Buch über den gekreuzigten Gott geschrieben und die Theologen 
diskutieren und streiten darüber. Aber es gibt keine Diskussion und keinen 
Streit darüber, daß es auf dieser Erde gekreuzigte Völker gibt. 

Sie entdecken den Gekreuzigten in den Leiden des salvadorianischen Volkes? 

Ich habe das gekreuzigte Volk El Salvadors sehr oft mit dem Knecht Jahwes aus 
Jesaja verglichen. Es ist ein Volk ohne Gesicht. Es ist ein Volk, das wir nicht 
gern anschauen wollen. Es ist ein Volk ohne Würde. Sie sind auch im Tod ohne 
Würde. In El Salvador gibt es Leute, die verschwinden. Manchmal gibt es ge- 
heime Friedhöfe - nicht einmal im Tod haben diese Leute Würde. 

Und es ist genau so, wie es von dem Knecht Jahwes gesagt wird: dieses Volk 
ist unschuldig. Und die Sünde, die dieses Volk trägt, ist - wie Sie wissen - un- 
sere Sünde. In dieser Wirklichkeit von Armut, von gekreuzigten Völkern sind die 
sechs Jesuiten und so viele andere •Mensch geworden". 



A us dem Leben der Kirche \ 26 

Mensch zu sein und Mensch zu werden ist nicht nur eine intentionale Sache. 
Eine Sache von Kultur, Studium und Ausbildung. Das auch. Aber es ist etwas 
tieferes. Es heißt, in der Wirklichkeit zu leben. 

Intentional vielleicht nicht. Aber verlangt Menschwerdung nicht auch eine be- 
stimmte Praxis? 

Ich nenne diese Männer auch deshalb Menschen, weil sie in Barmherzigkeit ge- 
handelt haben. Für mich ist Barmherzigkeit das Erste und das Letzte. Dazwi- 
schen haben wir vieles: Beruf, Jesuitsein oder nicht, vieles. Aber das Erste und 
Letzte auf dieser Erde ist Barmherzigkeit. Wenn wir nicht bewegt sind, tief be- 
wegt, wenn wir einen verletzten Menschen auf dem Weg sehen, wenn wir, wie 
die Priester einen Bogen um ihn machen, dann werden wir nicht Mensch. Die 
sechs Männer haben barmherzig reagiert, wie der gute Samariter, wie Jesus von 
Nazareth, wie Gott. Selbstverständlich ist das Wort Barmherzigkeit zu schwach, 
wenn nicht nur ein Mensch, sondern ein ganzes Volk •am Weg liegt". Deshalb 
haben sie von Gerechtigkeit gesprochen. Gerechtigkeit heißt Barmherzigkeit für 
Millionen von Menschen. Das haben sie an einer Universität, einer theologi- 
schen Fakultät gemacht: sie haben Barmherzigkeit geübt durch ihr Wissen, 
durch vernünftige Analysen. Das Wichtigste aber bleibt: sie sind Mensch gewor- 
den, weil sie Barmherzigkeit geübt haben. 

Was sind die Optionen der Arbeit der Jesuiten an der UCA ? 

Die Mitbrüder waren nicht naiv. Sie glaubten, und das glaube ich auch, daß wir 
durch eine Universität und durch eine Theologie Sünde in die Welt hinein brin- 
gen könnten. Und wir glauben auch, daß durch eine Theologie und durch eine 
Universität Gnade und Gutes in die Welt gebracht werden kann. Sie waren nicht 
naiv in bezug auf die Universität, aber sie glaubten, daß eine Universität, eine 
theologische Fakultät ein Ort ist, wo man Barmherzigkeit üben kann. Mit ande- 
ren Worten: Sie hatten die Option für die Armen getroffen. Und, wie Sie wissen, 
ist Option für die Armen nicht nur eine pastorale Option für die Pfarrer. Es ist 
eine Option für alle Menschen, Christen oder Nicht-Christen. Ob wir für die Ar- 
men eine Option machen, ob wir alles mit den Augen der Armen sehen oder 
nicht. Eine Option für die Armen. Manchmal verstehen einige Leute das nicht: 
Option für die Armen. 

Und was heißt dasfiir Sie? 

Daß unsere Hoffnung von der Hoffnung der Armen geprägt ist, das ist die Op- 
tion für die Armen. Daß unsere Weise, die Welt anzuschauen, von der Anschau- 
ung der Welt durch die Armen geprägt ist, das ist die Option für die Armen. Die 
Mitbrüder haben an der Universität die Wahrheit über die Armen gesagt. Nur 
das. Sie haben die Lüge demaskiert. Sie wissen, wie gefährlich das ist. Wenn es 
einen Skandal gibt, dann gibt es automatisch Verschleierung. In den Vereinigten 
Staaten gebrauche ich immer das typische Wort •cover up". Dort sage ich mei- 



Aus dem Leben der Kirche 127 

nen amerikanischen Brüdern und Schwestern immer: das cover-up von Water- 
gate und Iran ist nichts im Vergleich zum cover-up, das die Erste Welt über die 
ganze Welt macht. Die Erste Welt ist sehr interessiert, daß wir nicht wissen, daß 
die ganze Welt ein Skandal ist. Das also heißt die Lüge demaskieren, das haben 
sie gemacht. Und Ellacuria hat es so formuliert: Unsere Universität und unsere 
Fakultät will die Stimme von denen sein, die keine Stimme haben. Die theologi- 
sche, die intellektuelle Stimme, aber nicht eine Stimme der Kirche, der Gesell- 
schaft Jesu, der Theologie - Stimme derer, die keine Stimme haben, Stimme der 
Armen. So sind diese Männer auch Mensch geworden, weil sie ganz bewußt Risi- 
ken angenommen haben. 

Das Risiko war Ihnen bekannt? 

Vielleicht wissen Sie, daß in den letzten fünfzehn Jahren diese Jesuiten und auch 
ich in den Zeitungen diffamiert wurden. Als Anekdote: Einmal wurde in einer 
Zeitschrift geschrieben, der Fall von Jon Sobrino ist schon klar, er hat geheiratet 
- aber ich habe nicht geheiratet. Seit vielen Jahren werden die Jesuiten im Fern- 
sehen und in Zeitungen diffamiert und angegriffen. Aber nicht nur durch An- 
griffe in Zeitungen. In unserer Universität gab es in den letzten zwölf Jahren 
fünfzehn Bombenanschläge, in der Druckerei, der Bibliothek - die letzte Bombe 
explodierte am 22. Juni 1989. Auch in unserer Wohnung sind mindestens vier- 
mal Bomben explodiert. Die Jesuiten waren nicht naiv. Sie waren sich bewußt, 
daß sie etwas riskierten. Ihr Tod ist die Vollendung, die Kulmination eines Pro- 
zesses. Diese Vollendung hat sie, diese Jesuiten, zu Menschen gemacht. Im 
christlichen Sprachgebrauch sind sie Märtyrer. Meine Theorie ist, daß es erst am 
Ende des 20. Jahrhunderts in Lateinamerika, aber auch in Afrika und Asien, 
Menschen gibt, deren Leiden wie das Leiden Jesu aussieht. 

Eine moderne Definition von dem, was die Kirche in den letzten Jahrhunderten 
unter •Märtyrern" verstand? 

In anderen Jahrhunderten gab es auch sehr heilige Märtyrer, die starben, weil 
sie an die Präsenz Jesu in der Eucharistie glaubten, oder Märtyrer, die getötet 
wurden, weil sie den Papst unterstützten, wogegen ich nichts habe. Aber Chri- 
sten, die ermordet worden sind, weil sie die Armen verteidigten, das ist, glaube 
ich, vielleicht von Einzelfällen abgesehen, etwas Neues in der Kirche. Diese 
sechs Jesuiten waren also Menschen, die in Wirklichkeit gelebt haben. Sie waren 
auch Gläubige, d.h. sie glaubten an Gott. Das sage ich nicht aus Routine. 
Manchmal sagen uns in anderen Ländern Theologen: •Ja für Euch Befreiungs- 
theologen ist es einfach, Theologie zu treiben. In Mittelamerika, in Lateiname- 
rika glaubt das Volk an Gott, in Europa ist es so schwer." Ich möchte sagen: El 
Salvador ist der Ort, wo man den Glauben an Gott verlieren könnte, wenn man 
soviel Ungerechtigkeit usw. sieht. Also, diese Leute glaubten an Gott. Sie glaub- 
ten auch, daß es nicht genüge, an Gott zu glauben, wenn man zur selben Zeit die 
Götzen anbetet. Für uns ist das theologische Problem nicht nur Gott oder Nicht- 
Gott, Glauben oder Unglauben. Es ist: Gott oder Götzen - und es gibt Götzen 



Aus dem Leben der Kirche \28 

auf dieser Welt. Die Erste Welt hat einen Trick mit uns gespielt, so als ob die 
Götzen nur eine Sache der Vergangenheit wären. Die sogenannten primitiven 
Völker würden nur an Götzen glauben, doch wir hätten nach Descartes, Kant 
und Hegel dieses Problem nicht. Ich muß das Gegenteil sagen: es gibt Götzen in 
Deutschland, in Spanien, im Baskenland, in Bilbao, wo ich geboren bin. Es gibt 
Götzen. Und unser Problem als Menschen und als Gläubige ist, ob wir sie vereh- 
ren oder nicht. 

Was sind die Götzen ? 

Erzbischof Romero nannte für El Salvador die Götzen: Kapitalakkumulation 
und Nationale Sicherheit. Das Wesentliche der Götzen ist, daß sie Opfer for- 
dern, damit sie überleben. Wenn es Götzen gibt auf dieser Welt, wenn Menschen 
Götzen verehren vielleicht im Tschad, vielleicht in Haiti, vielleicht in Südafrika, 
werden Menschen automatisch zum Opfer werden. Demnach heißt Glauben: an 
Gott zu glauben und gegen die Götzen zu kämpfen. Diesen Glauben hatten 
meine Brüder. Nun gut, sie waren auch Jesuiten, sie versuchten etwas, das theo- 
retisch ganz einfach ist: Glauben und Gerechtigkeit zusammenzubringen. Ich 
kann ehrlich nicht verstehen, wie man heute an Gott glauben kann, wenigstens 
nicht an den Gott Jesu, ohne Gerechtigkeit zu üben. Meine persönliche Mei- 
nung - aber ich verstehe es wirklich nicht. Vielleicht kann man an eine absolute 
Wesenheit glauben und keine Gerechtigkeit üben, das verstehe ich. Aber an den 
Gott Jesu Christi glauben und dann Gerechtigkeit erst an zweiter oder dritter 
Stelle kommen lassen oder gar nicht - das verstehe ich nicht. Diese Leute haben 
also versucht, Glauben an Gott und Gerechtigkeit zusammenzubringen. Sie ha- 
ben auch den Preis dafür bezahlt. Die 32. Generalkongregation der Gesellschaft 
Jesu hat sehr klar gesagt: wir können nicht dem Glauben und der Gerechtigkeit 
dienen, wenn wir nicht bereit sind, einen Preis zu bezahlen. 

Ist das der tiefe Grund der Ermordung? 

Diese Menschen sind ermordet worden, weil sie an Gott glaubten. Sie waren 
keine Kommunisten, keine Häretiker. Sie glaubten an Gott und sie kämpften ge- 
gen die Götzen. Sie haben die Götzen berührt, und wenn man die Götzen be- 
rührt, dann wird sofort und automatisch das Todesurteil verhängt. 

Was bleibt Ihnen außer Trauer angesichts der Ermordeten, der von Ihnen skizzier- 
ten Wirklichkeit El Sahadors? 

Für mich sind diese Wirklichkeit von El Salvador und die Märtyrer eine Heraus- 
forderung und auch eine Frohe Botschaft. 

Was meinen Sie mit Herausforderung? 

Eine Herausforderung an uns als Menschen. Ich werde es in einfachen Worten 
sagen, in den Worten von Ignacio Ellacuria. Es ist sehr wichtig, daß wir Jesuiten 
uns des Gesprächs nach der Meditation der persönlichen Sünde in den geistli- 



Aus dem Leben der Kirche 129 

chen Übungen des Ignatius von Loyola erinnern. Ignatius sagte, wir sollen uns 
vor dem gekreuzigten Christus drei Fragen stellen: Was habe ich für Christus ge- 
tan, was tue ich, was werde ich tun. Ellacuria sagte dazu auf unsere Situation be- 
zogen: Was habe ich, was haben wir getan, daß diese Völker gekreuzigt sind? 
Was tun wir jetzt für diese gekreuzigten Völker? Was werden wir tun, so daß 
diese gekreuzigten Völker von dem Kreuz herabsteigen. Das meine ich mit Her- 
ausforderung. Diese Wirklichkeit ist eine Herausforderung für die Theologie. 
Ob man das Befreiungstheologie nennt, ist völlig irrelevant. Daß aber Theologie 
von dieser Wirklichkeit betroffen sein muß, ist für mich absolut klar. 

Und inwiefern •Frohe Botschaft"? 

Diese Wirklichkeit ist auch Frohe Botschaft. Warum sage ich das? Diese Jesui- 
ten und viele andere zeigen, daß es möglich ist, in dieser Welt Mensch zu sein, 
daß es möglich ist, in dieser Welt gläubig zu sein, Jesuit zu sein. Ich glaube, daß 
es in unserer Geschichte zwei Strömungen gibt. Eine, die zum Tode führt, zur 
Sinnlosigkeit, und die Strömung von Hoffnung, Kreativität, Barmherzigkeit, 
Liebe. Es gibt auch diese positive Strömung. Und das ist, glaube ich, eine frohe 
Botschaft. Es ist ein Angebot an uns, uns in diese positive Strömung hineinzu- 
bringen. Deshalb spreche ich auch in diesen Tagen von froher Botschaft, von 
guter Nachricht. 

Ist diese Hoffnung letztendlich möglich ? 

Mein letztes Wort, ein bißchen persönlich. Sie verstehen, daß ich mir diese 
Frage in meiner persönlichen Situation selbst stelle. Ist Hoffnung möglich oder 
nicht? 

Hoffnung woher? Ich habe hier in Frankfurt eine Dissertation über Molt- 
mann geschrieben und habe das Buch von Moltmann, •Theologie der Hoff- 
nung", gelesen. Ein wunderbares Buch. Aber das reicht nicht. Nicht einmal die 
Texte des Neuen und Alten Testaments. Es sind Texte. Hoffnung wächst entwe- 
der aus der Wirklichkeit oder es ist keine Hoffnung. Gibt es noch diese Wirk- 
lichkeit in der Welt, die Hoffnung möglich macht? Für mich, wenn ich mich an 
konkrete Gesichter aus dem Volk El Salvadors erinnere, die Köchin z. B., kon- 
krete Gesichter, arme Leute mit Würde, mit Kreativität, um zu überleben, dann 
ist Hoffnung für mich da. Das ist keine theologische Folgerung, sie ist da. Oder 
wenn ich, entschuldigen Sie, wenn ich jetzt fast romantisch spreche, aber es ist 
nicht romantisch, wenn ich eine große Liebe auf Erden sehe, eine wirkliche 
Liebe, nicht Texte über Liebe, davon haben wir mehr als genug, eine wirkliche 
Liebe, die Liebe dieser Jesuiten, die Liebe von Julia Elba und Celina, Liebe so 
vieler Leute in El Salvador, dann wächst Hoffnung. Das glaube ich, ist der 
Grund, warum wir weitermachen wollen. Meine Bitte an Sie hier in Europa ist, 
daß sie uns nicht vergessen. 

Mein Angebot ist nicht Theologie, mein Angebot ist die Hoffnung und diese 
Liebe, die in Ländern wie El Salvador sehr wirklich und anwesend sind. 

Wilfried Köpke, Frankfurt am Main 




