Aus dem Leben der Kirche 123

menische Versammlung in Magdeburg und Dresden ist zwar unterschiedlich in
die Gemeinden hineingetragen worden, hat aber wesentlich dazu beigetragen.
Schon allein die Tatsache, daB die versammelten Christen mit einer Stimme ge-
sprochen und sich ganz bewuBt zur politischen Situation geduBert haben, hat
den gemeinsamen Blick fiir die Anliegen der Menschen gestirkt. Diese Einheit
im Wort an Staat und Gesellschaft hat sich auf alle 6kumenischen Veranstaltun-
gen positiv ausgewirkt, so auch auf das Friedensgebet, das als interkonfessionel-
les Gebet an Bedeutung gewann.

Bei der Sensibilisierung fiir die Note unserer Zeit, die zur konkreten Hilfe, zu
sozialem Denken und Engagement fiihrt, leuchtet der vertikale Bezug auf, der
sich ungleich schwerer verdeutlichen 14Bt. Die Verkiindigung des Weltauftrags
der Christen und seine beginnende Verwirklichung im Miteinander-um-Frieden-
beten fithrt mitunter zu iiberraschenden Erfahrungen der Nihe Gottes. Sie ste-
hen weder im Vordergrund, noch sind sie Absicht der Gottesdienste. Gerade so
werden sie Zeichen seiner Gegenwart. Mancher bekennt: Durch die Friedensge-
bete habe ich nicht nur Gott, sondern auch wieder die Kirche gefunden... Mit
meinem Einsatz will ich einmal Danke sagen.

Die Demonstrationen werden zuriickgehen, vielleicht ganz eingestellt und
durch Wahlkundgebungen ersetzt werden. Der Trend der letzten Wochen wird
anhalten: Es werden weniger zum Friedensgebet kommen, und vielleicht kommt
fiir einige treue Beter wieder eine groBe Durststrecke. Fiir unsere Zeit und Situa-
tion ist dieser Gottesdienst wichtig und angemessen. Denn nicht nur die gewalt-
freie Umwilzung, sondern auch die Stiarkung der dkumenischen Bewegung und
die neue Offenheit der Kirchen und fiir die Kirchen konnen als seine Friichte
angesehen werden.

Petrus Kost, Franz Domaschke, Adrian Kunert, Erfurt

Martyrium und Menschwerdung in El Salvador

Ein Interview mit Jon Sobrino*

Pater Sobrino, Sie sind durch einen Auslandsaufenthalt dem Massaker an den
Mitbriidern in Ihrer Kommunitdt, an der Kéchin Julia Elba Ramos und ihrer
Tochter Celina in San Salvador entgangen. Seitdem sind Sie auf Wunsch Ihrer
Oberen vorliufig nicht mehr nach El Salvador zuriickgekehrt und halten sich in Eu-
ropa und Amerika auf.

Es stimmt, man hat mich vorldufig gebeten, aus Sicherheitsgriinden auBerhalb
des Landes zu bleiben. Die Nachricht von der Ermordung erhielt ich nachts in
Thailand. Es war der schlimmste Augenblick meines Lebens.

* Jon Sobrino, geb. 1938 in Bilbao (Spanien), studierte Philosophie, Ingenieurwissenschaf-
ten und Geisteswissenschaften in den USA und Spanien. Seine theologischen Promotions-
studien machte er in Frankfurt-Sankt Georgen. Heute lehrt er an der Theologischen Fakul-



Aus dem Leben der Kirche 124

Es ist schon zu erleben, von so vielen eingeladen und willkommen geheiBlen
zu werden und das Engagement fiir El Salvador zu erfahren. Dafiir méchte ich
danken.

Es ist sicherlich allen verstiindlich, daB ich nach der Ermordung der Mitbrii-
der ganz personlich und ehrlich spreche. Ich spreche nicht als Theologe, nicht
einmal als Jesuit, sondern als Mensch, der seine ganze Familie verloren hat.
Wenn ich also mit Uberzeugung und Leidenschaft spreche, haben Sie dafiir Ver-
stindnis.

Der Mord an den sechs Jesuiten hat im Vergleich zu den tagtdglichen Morden in
Mittelamerika ein weltweites Echo gefunden. Wie stehen Sie dazu?

Wir alle wissen, daB die sechs Jesuiten in San Salvador ermordet worden sind,
aber das Wichtigste sind nicht diese sechs Jesuiten. Und das ist wichtig zu ver-
stehen: das ist nicht das Wichtigste! Vielleicht sind die Jesuiten Realsymbol (wie
Karl Rahner sagte) eines ganzen Volkes, das tiglich ermordet wird. Ich werde
also immer die ganze Realitdt El Salvadors meinen, wenn ich iiber die ermorde-
ten Jesuviten berichte.

Sie lebten mit den Ermordeten in einer Kommunitit zusammen. Wie waren diese
Jesuiten?

Sie waren vor allem menschlich, sie waren Menschen. Sie waren auch Theolo-
gen, Intellektuelle, Universititsprofessoren, aber sie waren zuerst Menschen.
Warum betone ich das? Nun, es ist fiir mich nicht selbstverstindlich, daB wir
schon ,,Mensch* sind. Dann spiiter erst Jesuiten, Gliubige, Universitdtsprofes-
soren. Ich mochte nicht mit Worten spielen und gewiB nicht mit heiligen Wor-
ten, aber ich glaube, diese Jesuiten sind Mensch geworden.

tit der Zentralamerikanischen Universitit ,,José Simeén Caiias® (UCA) in San Salvador
und gilt als einer der bedentenden Vertreter der Theologie der Befreiung. P. Sobrino ist
Mitglied des Jesuitenordens.

Vgl. zum Ganzen das ,,Dossier iiber die Ermordung von sechs Jesuiten und zwei Mitar-
beiterinnen in San Salvador am 16. 11. 1989, Hrsg. von Wilfried Képke SJ und José Anto-
nio Pacheco SJ im Auftrag der Norddeutschen Provinz der Gesellschaft Jesu, Stolzestr. 1a,
5000 Kéin 1.

Bundeskanzler Dr. Helmut Koh! hat in einem sehr ausfiihrlichen Brief an P. Jérg Dant-
scher SJ, dem Provinzial der Oberdeutschen Provinz SJ, auf dessen Bitte, sich der Anfkli-
rung und etwaiger MaBnahmen anzunehmen, geantwortet. Unter anderem schreibt der
Kanzler: ,,... Die Ermordung des Rektors der Zentralamerikanischen Universitiit in El Sal-
vador und sieben weiterer Jesniten und Hilfskrifte stellt einen Akt brutaler, feiger Gewalt
dar. Die Bundesregierung verurteilt diese schindliche Tat wie anch alle anderen Gewalt-
akte gegen unschnldige Zivilisten - wer auch immer die Urheber sind - auf das schirfste.
Zusammen mit ihren EG-Partnern hat die Bundesregierung Prisident Cristiani zur rigoro-
sen Aufklarung dieser Morde und zur Bestrafung der Schnldigen aufgefordert. Prisident
Cristiani hat dies zugesichert. Dariiber hinaus haben wir die salvadorianische Regierung
aufgefordert, sich allen Versuchen extremer Gruppen entgegenzustellen, die FMLN-Of-
fensive zum Anlafl von , Vergeltungsaktionen® und ,,Racheakten® gegen politisch Anders-
denkende zu nehmen... Die Redaktion



Aus dem Leben der Kirche 125

Was hat sie zu Menschen gemacht?

Welche Wirklichkeit hat diese Minner zu Menschen gemacht? Ich glaube, die
Wirklichkeit von El Salvador, die Armut hei3t. Das wissen Sie schon? Vielleicht,
Sie entschuldigen, wenn ich es so offen sage, haben Sie keinen Begriff von der
Armut in El Salvador. Ich sage das, weil ich glaube, daB einige, Sie und ich,
beim Leben das Uberleben voraussetzen. Das ist genau das, was die Armen
nicht voraussetzen. Es ist schwierig fiir uns, auch fiir mich, zu verstehen, was Ar-
mut heiBt, genau weil ich auch das Uberleben vorausseize. Was heifit Armut in
El Salvador und in Guatemala und in Haiti und im Tschad und in Indien, in
Bangladesch und auf den Philippinen - in der Dritten Welt, im grofiten Teil die-
ser Erde? Es heiBt, dem Tod nahe zu sein. Das ist keine Rhetorik, keine Meta-
phorik, das ist wahr. Arme sind die Leute, die sterben, langsam oder schnell. In
El Salvador sind 70000 Menschen ermordet worden in den letzten zehn Jahren
und in Guatemala 80000 seit 1954. Das heiit Armut: da Minner und Frauen
dem Tod nahe sind, nicht nur der Sinnlosigkeit, das ist auch ein Problem. In der
ersten Welt gibt es dieses Problem: Sinnlosigkeit des Lebens. In der Dritten Welt
ist das Problem: zu iiberleben. Eine andere Definition, die ich in den letzten Ta-
gen durchreflektiert habe, ist nicht ganz wissenschaftlich. Arme sind die Men-
schen, die diejenigen gegen sich haben, die Macht haben. So haben die Armen
in El Salvador gegen sich die Regierungen, die Armee, die Reichen, Kapitalis-
mus, auch manchmal die Kirchen, auch manchmal die Universititen, und ich
hoffe, daB das bei uns an der Zentralamerikanischen Universitit (UCA) nicht
der Fall ist, manchmal auch die Theologie. Das sind die Armen, die jede Macht
dieser Welt gegen sich haben. Weil diese Armut, wie Sie wissen, quantitativ die
Mehrheit auf dieser Erde betrifft, ist sie die Wirklichkeit. Die Wirklichkeit ist
nicht, entschuldigen Sie, wenn ich das so sage, der moderne Mensch. Der mo-
derne Mensch ist eine Ausnahme. Er existiert, aber er ist eine Ausnahme. Er ist
die Anekdote unserer Geschichte. Wirklichkeit ist Armut quantitativ. Und quali-
tativ, in aller Kiirze, qualitativ in christlichen Worten, sind die Armen heute das
gekreuzigte Volk. Ellacuria, einer der Ermordeten, sagte einmal: Gut, gut, Molt-
mann hat ein Buch iiber den gekreuzigten Gott geschrieben und die Theologen
diskutieren und streiten dariiber. Aber es gibt keine Diskussion und keinen
Streit dariiber, daB es auf dieser Erde gekreuzigte Volker gibt.

Sie entdecken den Gekreuzigten in den Leiden des salvadorianischen Volkes?

Ich habe das gekreuzigte Volk El Salvadors sehr oft mit dem Knecht Jahwes aus
Jesaja verglichen. Es ist ein Volk ohne Gesicht. Es ist ein Volk, das wir nicht
gern anschauen wollen. Es ist ein Volk ohne Wiirde. Sie sind auch im Tod ohne
Wiirde. In El Salvador gibt es Leute, die verschwinden. Manchmal gibt es ge-
heime Friedhofe ~ nicht einmal im Tod haben diese Leute Wiirde.

Und es ist genau so, wie es von dem Knecht Jahwes gesagt wird: dieses Volk
ist unschuldig. Und die Siinde, die dieses Volk trigt, ist — wie Sie wissen — un-
sere Siinde. In dieser Wirklichkeit von Armut, von gekreuzigten Volkern sind die
sechs Jesuiten und so viele andere ,,Mensch geworden®.



Aus dem Leben der Kirche 126

Mensch zu sein und Mensch zu werden ist nicht nur eine intentionale Sache.
Eine Sache von Kultur, Studium und Ausbildung. Das auch. Aber es ist etwas
tieferes. Es heiBt, in der Wirklichkeit zu leben.

Intentional vielleicht nicht. Aber verlangt Menschwerdung nicht auch eine be-
stimmte Praxis?

Ich nenne diese Manner auch deshalb Menschen, weil sie in Barmherzigkeit ge-
handelt haben. Fir mich ist Barmherzigkeit das Erste und das Letzte. Dazwi-
schen haben wir vieles: Beruf, Jesuitsein oder nicht, vieles. Aber das Erste und
Letzte auf dieser Erde ist Barmherzigkeit. Wenn wir nicht bewegt sind, tief be-
wegt, wenn wir einen verletzten Menschen auf dem Weg sehen, wenn wir, wie
die Priester einen Bogen um ihn machen, dann werden wir nicht Mensch. Die
sechs Minner haben barmherzig reagiert, wie der gute Samariter, wie Jesus von
Nazareth, wie Gott. Selbstverstandlich ist das Wort Barmherzigkeit zu schwach,
wenn nicht nur ein Mensch, sondern ein ganzes Volk ,.am Weg liegt“. Deshalb
haben sie von Gerechtigkeit gesprochen. Gerechtigkeit heiit Barmherzigkeit fiir
Millionen von Menschen. Das haben sie an einer Universitit, einer theologi-
schen Fakultit gemacht: sie haben Barmherzigkeit geiibt durch ihr Wissen,
durch verniinftige Analysen. Das Wichtigste aber bleibt: sie sind Mensch gewor-
den, weil sie Barmherzigkeit geiibt haben.

Was sind die Optionen der Arbeit der Jesuiten an der UCA?

Die Mitbriider waren nicht naiv. Sie glaubten, und das glaube ich auch, daB wir
durch eine Universitit und durch eine Theologie Siinde in die Welt hinein brin-
gen konnten. Und wir glauben auch, daB durch eine Theologie und durch eine
Universitdt Gnade und Gutes in die Welt gebracht werden kann. Sie waren nicht
naiv in bezug auf die Universitit, aber sie glaubten, daB eine Universitit, eine
theologische Fakultit ein Ort ist, wo man Barmherzigkeit iiben kann. Mit ande-
ren Worten: Sie hatten die Option fiir die Armen getroffen. Und, wie Sie wissen,
ist Option fiir die Armen nicht nur eine pastorale Option fiir die Pfarrer. Es ist
eine Option fiir alle Menschen, Christen oder Nicht-Christen. Ob wir fiir die Ar-
men eine Option machen, ob wir alles mit den Augen der Armen sehen oder
nicht. Eine Option fiir die Armen. Manchmal verstehen einige Leute das nicht:
Option fir die Armen.

Und was heif3t das fiir Sie?

DaB} unsere Hoffnung von der Hoffnung der Armen geprigt ist, das ist die Op-
tion fiir die Armen. DaB unsere Weise, die Welt anzuschauen, von der Anschau-
ung der Welt durch die Armen geprigt ist, das ist die Option fiir die Armen. Die
Mitbriider haben an der Universitit die Wahrheit iiber die Armen gesagt. Nur
das. Sie haben die Liige demaskiert. Sie wissen, wie gefdhrlich das ist. Wenn es
einen Skandal gibt, dann gibt es automatisch Verschleierung. In den Vereinigten
Staaten gebranche ich immer das typische Wort ,,cover up“. Dort sage ich mei-



Aus dem Leben der Kirche 127

nen amerikanischen Briiddern und Schwestern immer: das cover-up von Water-
gate und Iran ist nichts im Vergleich zum cover-up, das die Erste Welt iiber die
ganze Welt macht. Die Erste Welt ist sehr interessiert, daB wir nicht wissen, daf3
die ganze Welt ein Skandal ist. Das also heilt die Liige demaskieren, das haben
sie gemacht. Und Ellacuria hat es so formuliert: Unsere Universitit und unsere
Fakultit will die Stimme von denen sein, die keine Stimme haben. Die theologi-
sche, die intellektuelle Stimme, aber nicht eine Stimme der Kirche, der Gesell-
schaft Jesu, der Theologie - Stimme derer, die keine Stimme haben, Stimme der
Armen. So sind diese Minner auch Mensch geworden, weil sie ganz bewuBt Risi-
ken angenommen haben.

Das Risiko war Thnen bekannt?

Vielleicht wissen Sie, daB in den letzten fiinfzehn Jahren diese Jesuiten und auch
ich in den Zeitungen diffamiert wurden. Als Anekdote: Einmal wurde in einer
Zeitschrift geschrieben, der Fall von Jon Sobrino ist schon klar, er hat geheiratet
— aber ich habe nicht geheiratet. Seit vielen Jahren werden die Jesuiten im Fern-
sehen und in Zeitungen diffamiert und angegriffen. Aber nicht nur durch An-
griffe in Zeitungen. In unserer Universitit gab es in den letzten zwolf Jahren
fiinfzehn Bombenanschlige, in der Druckerei, der Bibliothek — die letzte Bombe
explodierte am 22. Juni 1989. Auch in unserer Wohnung sind mindestens vier-
mal Bomben explodiert. Die Jesuiten waren nicht naiv. Sie waren sich bewuBt,
daB sie etwas riskierten. Ihr Tod ist die Vollendung, die Kulmination eines Pro-
zesses. Diese Vollendung hat sie, diese Jesuiten, zu Menschen gemacht. Im
christlichen Sprachgebrauch sind sie Mértyrer. Meine Theorie ist, dafl es erst am
Ende des 20. Jahrhunderts in Lateinamerika, aber auch in Afrika und Asien,
Menschen gibt, deren Leiden wie das Leiden Jesu aussieht.

Eine moderne Definition von dem, was die Kirche in den letzten Jahrhunderten
unter ,, Mdrtyrern* verstand?

In anderen Jahrhunderten gab es auch sehr heilige Mirtyrer, die starben, weil
sie an die Prisenz Jesu in der Eucharistie glaubten, oder Mirtyrer, die getdtet
wurden, weil sie den Papst unterstiitzten, wogegen ich nichts habe. Aber Chri-
sten, die ermordet worden sind, weil sie die Armen verteidigten, das ist, glaube
ich, vielleicht von Einzelfillen abgesehen, etwas Neues in der Kirche. Diese
sechs Jesuiten waren also Menschen, die in Wirklichkeit gelebt haben. Sie waren
auch Gldubige, d.h. sie glaubten an Gott. Das sage ich nicht aus Routine.
Manchmal sagen uns in anderen Lindern Theologen: ,,Ja fiir Euch Befreiungs-
theologen ist es einfach, Theologie zu treiben. In Mittelamerika, in Lateiname-
rika glaubt das Volk an Gott, in Europa ist es so schwer.“ Ich mochte sagen: El
Salvador ist der Ort, wo man den Glauben an Gott verlieren kdnnte, wenn man
soviel Ungerechtigkeit usw. sieht. Also, diese Leute glaubten an Gott. Sie glaub-
ten auch, daB es nicht geniige, an Gott zu glauben, wenn man zur selben Zeit die
Gotzen anbetet. Fiir uns ist das theologische Problem nicht nur Gott oder Nicht-
Gott, Glauben oder Unglauben. Es ist: Gott oder Gétzen — und es gibt Gétzen



Aus dem Leben der Kirche 128

auf dieser Welt. Die Erste Welt hat einen Trick mit uns gespielt, so als ob die
Gétzen nur eine Sache der Vergangenheit wiren. Die sogenannten primitiven
Volker wiirden nur an Gétzen glauben, doch wir hitten nach Descartes, Kant
und Hegel dieses Problem nicht. Ich muB das Gegenteil sagen: es gibt Gotzen in
Deutschland, in Spanien, im Baskenland, in Bilbao, wo ich geboren bin. Es gibt
Géizen. Und unser Problem als Menschen und als Gliubige ist, ob wir sie vereh-
ren oder nicht.

Was sind die Gotzen?

Erzbischof Romero nannte fiir El Salvador die Gotzen: Kapitalakkumulation
und Nationale Sicherheit. Das Wesentliche der Gétzen ist, daB sie Opfer for-
dern, damit sie iiberleben. Wenn es Gétzen gibt auf dieser Welt, wenn Menschen
Gotzen verehren vielleicht im Tschad, vielleicht in Haiti, vielleicht in Siidafrika,
werden Menschen automatisch zum Opfer werden. Demnach heiBt Glauben: an
Gott zu glauben und gegen die Gotzen zu kidmpfen. Diesen Glauben hatten
meine Briider. Nun gut, sie waren auch Jesuiten, sie versuchten etwas, das theo-
retisch ganz einfach ist: Glauben und Gerechtigkeit zusammenzubringen. Ich
kann ehrlich nicht verstehen, wie man heute an Gott glauben kann, wenigstens
nicht an den Gott Jesu, ohne Gerechtigkeit zu iiben. Meine persdnliche Mei-
nung - aber ich verstehe es wirklich nicht. Vielleicht kann man an eine absolute
Wesenheit glauben und keine Gerechtigkeit tiben, das verstehe ich. Aber an den
Gott Jesu Christi glauben und dann Gerechtigkeit erst an zweiter oder dritter
Stelle kommen lassen oder gar nicht — das verstehe ich nicht. Diese Leute haben
also versucht, Glauben an Gott und Gerechtigkeit zusammenzubringen. Sie ha-
ben auch den Preis dafiir bezahlt. Die 32. Generalkongregation der Gesellschaft
Jesu hat sehr klar gesagt: wir kénnen nicht dem Glauben und der Gerechtigkeit
dienen, wenn wir nicht bereit sind, einen Preis zu bezahlen.

Ist das der tiefe Grund der Ermordung?

Diese Menschen sind ermordet worden, weil sie an Gott glaubten. Sie waren
keine Kommunisten, keine Haretiker. Sie glaubten an Gott und sie kampften ge-
gen die Gotzen. Sie haben die Gétzen beriihrt, und wenn man die Gétzen be-
rithrt, dann wird sofort und automatisch das Todesurteil verhingt.

Was bleibt IThnen aufSer Trauer angesichts der Ermordeten, der von Ihnen skizzier-
ten Wirklichkeit El Salvadors?

Fiir mich sind diese Wirklichkeit von El Salvador und die Mirtyrer eine Heraus-
forderung und auch eine Frohe Botschaft.

Was meinen Sie mit Herausforderung?

Eine Herausforderung an uns als Menschen. Ich werde es in einfachen Worten
sagen, in den Worten von Ignacio Ellacuria. Es ist sehr wichtig, daB wir Jesuiten
uns des Gesprachs nach der Meditation der persénlichen Siinde in den geistli-



Aus dem Leben der Kirche 129

chen Ubungen des Ignatius von Loyola erinnern. Ignatius sagte, wir sollen uns
vor dem gekreuzigten Christus drei Fragen stellen: Was habe ich fiir Christus ge-
tan, was tue ich, was werde ich tun. Ellacuria sagte dazu auf unsere Situation be-
zogen: Was habe ich, was haben wir getan, da3 diese Volker gekreuzigt sind?
Was tun wir jetzt fiir diese gekreuzigten Volker? Was werden wir tun, so daB
diese gekreuzigten Volker von dem Kreuz herabsteigen. Das meine ich mit Her-
ausforderung. Diese Wirklichkeit ist eine Herausforderung fiir die Theologie.
Ob man das Befreiungstheologie nennt, ist vollig irrelevant. DaB aber Theologie
von dieser Wirklichkeit betroffen sein mu8, ist fiir mich absolut klar.

Und inwiefern ,, Frohe Botschaft“?

Diese Wirklichkeit ist auch Frohe Botschaft. Warum sage ich das? Diese Jesui-
ten und viele andere zeigen, daB es moglich ist, in dieser Welt Mensch zu sein,
daB es moglich ist, in dieser Welt glaubig zu sein, Jesuit zu sein. Ich glaube, dall
es in unserer Geschichte zwei Stromungen gibt. Eine, die zum Tode fiihrt, zur
Sinnlosigkeit, und die Stromung von Hoffnung, Kreativitit, Barmherzigkeit,
Liebe. Es gibt auch diese positive Strémung. Und das ist, glaube ich, eine frohe
Botschaft. Es ist ein Angebot an uns, uns in diese positive Stromung hineinzu-
bringen. Deshalb spreche ich auch in diesen Tagen von froher Botschaft, von
guter Nachricht.

Ist diese Hoffnung letztendlich moglich?

Mein letztes Wort, ein biBchen personlich. Sie verstehen, dal ich mir diese
Frage in meiner persdnlichen Situation selbst stelle. Ist Hoffnung moglich oder
nicht?

Hoffnung woher? Ich habe hier in Frankfurt eine Dissertation iiber Molt-
mann geschrieben und habe das Buch von Molimann, »Theologie der Hoff-
nung®, gelesen. Ein wunderbares Buch. Aber das reicht nicht. Nicht einmal die
Texte des Neuen und Alten Testaments. Es sind Texte. Hoffnung wichst entwe-
der aus der Wirklichkeit oder es ist keine Hoffnung. Gibt es noch diese Wirk-
lichkeit in der Welt, die Hoffnung moglich macht? Fiir mich, wenn ich mich an
konkrete Gesichter aus dem Volk El Salvadors erinnere, die Kochin z. B., kon-
krete Gesichter, arme Leute mit Wiirde, mit Kreativitdt, um zu liberleben, dann
ist Hoffnung fiir mich da. Das ist keine theologische Folgerung, sie ist da. Oder
wenn ich, entschuldigen Sie, wenn ich jetzt fast romantisch spreche, aber es ist
nicht romantisch, wenn ich eine groBe Liebe auf Erden sehe, eine wirkliche
Liebe, nicht Texte tiber Liebe, davon haben wir mehr als genug, eine wirkliche
Liebe, die Liebe dieser Jesuiten, die Liebe von Julia Elba und Celina, Liebe so
vieler Leute in El Salvador, dann wichst Hoffnung. Das glaube ich, ist der
Grund, warum wir weitermachen wollen. Meine Bitte an Sie hier in Europa ist,
daB sie uns nicht vergessen.

Mein Angebot ist nicht Theologie, mein Angebot ist die Hoffnung und diese
Liebe, die in Lindern wie El Salvador sehr wirklich und anwesend sind.

Wilfried Kopke, Frankfurt am Main





