
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Mit Kopf und Herz auf der Seite der Opfer 
Ein Gespräch mit Antonio Beristain SJ 

Mit ihrer Forderung, (christliche) Ethik in das Strafrecht einzuflechten, sind Sie, 
Pater Beristain, als Professor für Strafrecht und Kriminologie der Universität von 
San Sebastian im Baskenland weit über die Grenzen Spaniens hinaus bekannt ge- 
worden. Welche Lebenserfahrungen und Studienkenntnisse stützen Ihr Postulat? 

Wie Sie wissen, bin ich Mitglied der Gesellschaft Jesu und arbeite als Priester im 
Dienst an Gefangenen. Dem Ordensauftrag entsprechend studierte ich Philoso- 
phie (Burgos) und Theologie (Frankfurt am Main). Meine juristischen Fach- 
kenntnisse erwarb ich in Valladolid und Madrid. Interessiert haben mich immer 
soziokulturelle Probleme. Deshalb lernte ich auch verschiedene europäische 
Sprachen. In der baskischen Hafen- und Industriestadt Bilbao bin ich aufge- 
wachsen. Ihre wirtschaftlichen und sozialen Probleme spürte ich am eigenen 
Leibe. Für mein Verständnis der Theologie bedeutsam war der konziliare Auf- 
bruch der 60iger Jahre, der half, Einseitigkeiten aufzusprengen. Der Aufbruch 
der spanischen Gesellschaft aus der Enge der Franco-Zeit in eine demokratisch 
verfaßte Gesellschaftsordnung förderte mein Engagement. Die Erfahrungen mit 
dem Terror der Separatistenbewegung, der ETA, einerseits, die Erfahrungen aus 
der Gefängnisseelsorge andererseits, vor allem das Leid inhaftierter Frauen, un- 
termauerten meine Einsichten, die mit meinem christlichen Glauben stark ver- 
bunden sind. Zusammenfassend möchte ich mein Interesse für die Wissenschaft 
und auch für die Seelsorge, der christlichen Verkündigung, benennen als Einsatz 
gegen Unrecht stiftende Lebensformen und Theorien, speziell solcher, die meine 
fachliche Kompetenz betreffen.1 

In der internationalen Fachwelt gelten Sie als Kritiker der Strafrechtstheorie, inso- 
fern Sie christliche Spiritualität in das moderne Strafrecht einbinden möchten. Set- 
zen Sie sich da nicht dem Vorwurf der christlichen Fundamentalisierung des Straf- 
rechts aus? 

Nein. Im Gegenteil. Indem ich die Einbindung des Begriffs christliche Gerech- 
tigkeit fordere, will ich gerade das bisherige dogmatische Verständnis des Straf- 
rechts aufbrechen, das konzipiert ist als abstraktes Begriffssystem und von Spe- 
zialisten als bloßes Maßregelrecht verwaltet wird. Ein christlich fundiertes, nicht 
fundamentalistisches Strafrechtssystem, das sich am AT und NT orientiert, ent- 

1 Vgl. Festschrift zum 65. Geburtstag. J. L. de la Cuesta, I. Dendaluze, E. Echeburüa (Hg.), 
Chminologia y Derecho penal al servicio de la persona. Libro-Homenaje al Profesor Antonio 
Beristain. San Sebastian 1989. 



Im Spiegel der Zeit 3 

hält eine durch den christlichen Gerechtigkeitsbegriff erweiterte Strafrechts- 
grundnorm. Das bislang sozialwissenschaftlich ausgerichtete, vom Willenspri- 
mat geleitete Begriffssystem unterscheidet sich davon. Christliche Gerechtigkeit 
heißt allgemein Liebesgerechtigkeit und umfaßt Heil, Versöhnung, Hilfe und 
Barmherzigkeit, die auch mütterliche Zärtlichkeit besagt. In diesem Zusammen- 
hang muß man Jesu Haltung gegenüber den menschlichen Schattenseiten, wie 
Krankheit, Verbrechen und Sünde, anschauen. Jesus will nicht den anderen ab- 
werten, verurteilen oder über ihn in besserwisserischer Form richten, sondern 
sein Handeln zielt auf grundsätzliches Mitleid, Erbarmen und neue Schöpfung, 
auf Umkehr. Unsere Aufgabe besteht darin, schon heute Liebe und die entspre- 
chenden neuen Strukturen dafür zu bauen: für Liebe ohne Grenzen, Feindes- 
liebe. In vielen Ländern scheint mir das Strafrechtssystem noch weit davon ent- 
fernt. Ich meine, die Gesinnung der Personen des Strafvollzugssystems, z. B. die 
der Richter und der Polizei, ist noch zu wenig von dieser Menschenliebe durch- 
drungen. 

Was heißt das konkret für die geforderte Veränderung der Strafrechtskonzeption, 
für die Verbesserung des Strafrechts? 

Zum einen ist sicher eine fortschreitende Internationalisierung aller Strafrechts- 
systeme in der Welt nötig, damit überall die Menschenrechtscharta nicht nur 
verbindlich ist, sondern auch entsprechend angewendet wird. Außerdem sollten 
die Forschungsergebnisse der Kriminologie, der Verbrechenslehre, ergänzt und 
noch stärker miteinbezogen werden. Die Strafrechtspflege muß auf eine noch 
bessere empirische Grundlage gestellt werden. Andererseits sind auch jeweilige 
regionale Traditionen und Überzeugungen in das Strafrecht miteinzubeziehen; 
im Baskenland z. B. gibt es solche reichlich. Man muß sich auch immer wieder 
die Grenzen eines solchen Systems vor Augen führen, man darf ein solches 
System nicht überfordern und man sollte auch immer wieder die Folgen sehen, 
die Viktimisierung weiter Personenkreise durch die Strafrechtspflege. 

Christliche Gerechtigkeit soll aber sicher nicht nur zu einer Verbesserung des 
modernen Strafrechts beitragen, sondern es soll sich doch jeder Mensch, sowohl der 
Jesuitenorden als auch die Kirche davon leiten lassen. Was heißt das für den 
Orden, was muß sich allgemein ändern, vertiefen? 

Der Einsatz für Gerechtigkeit und für Wahrheit sollte natürlich für jeden Men- 
schen selbstverständlich sein; zumindest müßte er an erster Stelle für die Gesell- 
schaft Jesu stehen, auch für die Kirche. Während der 32. Generalversammlung 
der Jesuiten stand er auch ausdrücklich auf dem Banner. Ein Jesuit sollte pro- 
phetisch gegen die Mikro- und Makrokriminalität wenigstens von innen her 
kämpfen, indem er z.B. den Kontakt zu den Opfern und Tätern herstellt, sich 
mit ihnen anfreundet und versucht auf diese Weise zu helfen. So arbeiteten und 
arbeiten Jesuiten traditionell in der Gefängnisseelsorge, im Dienst an Gefange- 
nen (wie z. B. schon Friedrich von Spee). Aber ich will noch einmal wiederholen, 



Im Spiegel der Zeit j 32 

daß letztlich jeder Mensch fähig sein sollte, die Ungerechtigkeit der Mikro- und 
Makrokriminalität zu erfassen. 

Können Sie erklären, was Sie unter Mikro- und Makrokriminalität verstehen? 

Unter Mikrokriminalität faßt man alle Verbrechen, die persönlichen Handlun- 
gen, die gegen die im Strafgesetzbuch verankerten Gesetze gerichtet sind, zusam- 
men. Nach meiner Auffassung subsumiert sie, indem wir die Problematik von ei- 
nem ethischen Standpunkt aus betrachten, das unmittelbare moralische Versagen 
eines einzelnen gegenüber den Mitmenschen, z. B. bei einem Verkehrsdelikt mit 
Körperverletzung als Folge. 

Für heute scheint mir aber viel bedeutsamer das, was die Makrokriminalität 
alles bezeichnen will, nämlich die Partizipation an den Schuldstrukturen in der 
Welt von gestern, von heute und von morgen. Es geht um die Frage der Mitbe- 
teiligung des einzelnen, von Gruppen und Institutionen z.B. am Mißbrauch 
marktbeherrschender Stellungen, die die Diskriminierung und Behinderung an- 
derer Marktteilnehmer mittels Boykott oder Liefersperre oder ausbeuterische 
Handelspolitik nach sich zieht. Die Makrokriminalität ist der Oberbegriff für 
alle strukturell bestimmten Mißstände, heute eben vor allem die Verschmutzung 
der Umwelt, Wirtschaftskriminalität und Fahrlässigkeiten, die bei geringfügigem 
menschlichen Versagen verheerenden Schaden folgen lassen. Es stellt sich bei 
all diesen Problembereichen die Frage nach der persönlichen Verantwortung je- 
des einzelnen, nach dem Verantwortungsbereich. Normalerweise denken wir 
doch beim Einkauf von Bananen nicht daran, daß wir u.a. die Bananen deshalb 
so billig erwerben können, weil der Bananenpflücker nur einen Hungerlohn er- 
hält. Die Täter-Opfer-Dualität ist im Bereich der Makrokriminalität weit kom- 
plexer, viel weniger durchschaubar. Für die Theologie ist sie deshalb ein wichti- 
ger Gegenstand der Auseinandersetzung, weil die Kirche als Institution an die- 
sen Strukturen teilhat bzw. möglicherweise selbst neue Unrechtsstrukturen 
schafft bzw. früher geschaffen hat. 

Wo finden Sie Unrechtsstrukturen in der Kirche? Wo findet sich Makrokriminalität 
in ihr? Welchen Wahrheitsbegriff unterlegen Sie ihrem Urteil? 

Ein Blick in die Dogmengeschichte z. B. zeigt uns, daß viele eher ein Dokument 
für menschlichen Fanatismus ist und grundlegende Menschenrechte mißachtet, 
als daß so •Wahrheit" zur Sprache gebracht wird. Das Verhältnis zur Wahrheit 
bzw. eher das mangelnde Verhältnis zu dieser, ist dabei der verdeckte sprin- 
gende Punkt, der allen negativen Strukturen zugrundeliegt. Ich und viele andere 
Theologen - und nicht nur diese - haben die scholastische Wahrheitsdefinition 
buchstäblich gelernt, in der Form von •adaequatio rei et intellectus" als Überein- 
stimmung von Sachverhalt und Einsicht. Deshalb meinte man, Realität erken- 
nen zu können, Glaubenssätze verbindlich für alle Zeiten dogmatisch festschrei- 
ben zu können. Heute wissen wir, daß Kirche diese Art von Wahrheit nicht ewig 
•hat", sondern, daß Wahrheit allein Gott zukommt, während der Mensch un- 



Im Spiegel der Zeit 13 3 

vollkommen und schuldig bleibt und mit ihm die Kirche, insofern sie mensch- 
lich ist. Erinnern wir uns doch nur an das Bild von der Kirche am Anfang des 
Jahrhunderts. Die Kirche sah sich in der zweideutigen Gestalt von Jungfrau und 
Prostituierter, der Heiligen und Sündigen zweifach ausgespannt. Heute wissen 
wir, daß diese Vorstellung als Relikt eines romantischen Frauenbildes in den 
Köpfen von Theologen herumgeisterte. Für die Suche nach der •Wahrheit" 
heißt das, daß wir immer wieder neu nach der Wahrheit fragen müssen. Die 
Menschen müssen miteinander reden; und die Theologen müssen sich an einen 
Tisch mit Naturwissenschaftlern setzen, für die die Wirklichkeit, Wahrheit nicht 
eindeutig erkennbar ist. Von dieser ehrfürchtigen Haltung der Naturwissen- 
schaftler vor der Wirklichkeit könnte mancher Theologe lernen. 

In diesem Kontext möchte ich Martin Heidegger und Goethe zitieren. Beide 
fassen das Kernproblem der Verbuchstäblichung von Wahrheit in wunderbarer 
Weise. Zunächst Heidegger: •Die Wahrheit als die Unverborgenheit des Seins 
(ist) nicht notwendig auf Verkörperung angewiesen"2, und schließlich Goethe: 
•Es ist nicht immer nötig, daß das Wahre sich verkörpere; schon genug, wenn es 
geistig umherschwebt und Übereinstimmung bewirkt, wenn es wie Glockenton 
ernst-freundlich durch die Lüfte wogt".3 Das sollte man immer wieder beden- 
ken. 

Was bedeutet das für die Methodik, für die Verfahrensweise des Strafrechts und 
der Kriminologie? 

Um Konsequenzen aus dem kritischen Umgang mit dem Strafrecht ziehen zu 
können, müssen wir natürlich auch die Methodik von Viktimologie, Kriminolo- 
gie und Strafrecht betrachten. Ich meine grundsätzlich, daß die Beschäftigung 
mit dem Wahrheitsbegriff Folgen haben muß für die Praxis, daß die Ethisierung 
des Strafrechts in christlichem Geist nicht einfach als zu idealistische Forderung 
eines Jesuiten belächelt werden sollte. Die Kriminologie basiert auf der empiri- 
schen Methode, wie man sie schon in der Bibel finden kann. Allerdings muß die 
empirische Grundlage weiter verfeinert werden, müssen die in die Methode ein- 
gehenden Prämissen differenzierter betrachtet werden. Das Strafrecht, das zu- 
nächst ein notwendiges Element der sozialen Ordnung ist, muß erneut auf sei- 
nen Willensprimat hin bedacht und aus seinen dogmatischen Fesseln befreit 
werden. Sehen wir doch auf Jesus. 

Jesus arbeitet mit einer inspirativen Methode. Er verwendet Parabeln, schreibt 
quasi eine Musik, insofern er ohne komplizierte Wort-texte oder eine ausgefeilte 
Lehre verfährt. Es geht ihm um die Liebe, nicht um Gebote; und wenn, dann 
verkündet er die Seligpreisungen, Weisungen an die Menschen für größere 
Liebe unter den Menschen. Deshalb kann ich im Gegensatz zu Ideologien auch 
kein ernsthaftes Argument gegen Jesus und das Evangelium finden. Für uns ist 
wichtig, daß wir die Liebe des Evangelium in unserer Alltagswelt immer wieder 

2 M. Heidegger, E. Chiliida, Die Kunst und der Raum. St. Gallen 21983, 13. 
JEbd. 



Im Spiegel der Zeit \ 34 

neu schaffen. Unrecht, die Not unserer Mitmenschen, das Leiden muß am 
exemplarischen Leiden Jesu eine Wendung zum Besseren finden. Jesu Auferste- 
hung ist gültig für alle Menschen. In der Handlung aus dem Geist Jesu, aus sei- 
ner Freiheit, im täglichen Vollzug muß an der größeren Liebe, der geringeren 
Ungerechtigkeit gebaut werden, damit die Welt von morgen eine bessere ist als 
die von heute. 

Für die Verfahrensweise von Strafrecht, Viktimologie und Kriminologie be- 
sagt das, daß das Verhältnis von Freiheit und Schuld nicht so einfach faßbar ist, 
daß wir uns nicht einfach einer Polarisierung von Opfer und Täter verschreiben, 
weder den einen noch den anderen zum Sündenbock qualifizieren. 

Pater Beristain, Sie stellen fest, daß das Verhältnis von Freiheit und Schuld, von 
Opfer- und Tätersein nicht so einfach feststellbar ist. Ihr Engagement gilt aber ge- 
rade den Opfern. Was heißt •Opfer"für Sie? 

Vielfach wird mit Opfer nur diejenige Person bezeichnet, die durch jemand 
anderen unmittelbar geschädigt wurde. Da ich aber mit Blick auf die Liebe Jesu 
diese Opfer-Täter-Dualität aufbrechen möchte, muß ich darauf hinweisen, daß 
es ja auch eine Viktimisierung durch die Strafrechtspflege und den Strafvollzug 
gibt. Indem der Täter nach dem Strafrecht sanktioniert wird, wird er Opfer des 
Strafrechtssystems. Indem Zeugen, Massenmedien, Polizisten, Richter, Vollzugs- 
beamte den Maßnahmenkatalog verwalten, werden sie viktimisiert, zu Opfern 
gemacht. Opfer im weiten Sinn ist auch der Arzt, der ein Unfallopfer medizi- 
nisch versorgen muß. Mein Augenmerk liegt vor allem auf dem Täter, weil die- 
ser durch Inhaftierung zunächst nicht unmittelbar etwas für die Welt tun kann, 
keinen sinnvollen Beitrag leisten darf. In der Gefängnisseelsorge erlebte ich im- 
mer wieder, daß Gefangene sehr darunter leiden. Heute bemühen wir uns ja ver- 
stärkt um eine Humanisierung des Strafvollzugs. In Münster traf ich einen Mör- 
der, der meinte, daß er durchaus etwas machen könne, daß er sich infolge eines 
humaneren Strafvollzugs frei fühle. 

Betrachten wir noch näher das Verhältnis von Freiheit und Schuld. Freiheit und 
Schuld des einzelnen sind doch abhängig von vielen verschiedenen Faktoren, z. B. 
von Erziehung. Lassen sich dann Freiheit und Schuld überhaupt auf satzhafte For- 
meln, auf Gesetze reduzieren ? 

Ich glaube, wir müssen an dieser Stelle eine wesentliche Unterscheidung von 
Freiheit und Schuld im strafrechtlichen und psychologischen oder theologischen 
Sinne treffen. Einflüsse aus dem Unbewußten, innerpsychische Konflikte, die 
mehr oder minder wirksam sind, interessieren das Strafrecht zunächst nicht. 
Schuld im juristischen Sinne ist gesetzlich verankert, ist genormt als Paragraph 
des Strafgesetzbuchs und zwar notwendigerweise zum Schutz der sozialen Ord- 
nung. Es wird damit die Mikrokriminalität erfaßt. Konkret heißt das: Wenn je- 
mand gegen das Gesetz handelt, ist er nach dem Strafrecht schuldig. Damit ist 
nichts über seine Persönlichkeit, über seinen Charakter gesagt. In der Philoso- 
phie nennen wir ein solches Rechtsverständnis Rechtspositivismus. Für uns 



Im Spiegel der Zeit 13 5 

heute ist wichtig nicht nur wegen der deutschen Geschichte, daß wir diese 
Rechtsstruktur erkennen und nicht bei Kleinigkeiten uns sofort auf die Buchsta- 
ben des Gesetzes berufen, z.B. bei nachbarschaftlichem Zwist zuerst das Ge- 
spräch miteinander suchen und nicht das Gericht. 

Das theologische Verständnis von Freiheit und Schuld unterscheidet sich völ- 
lig von der instrumenteilen Auffassung im juristischen Sinne. Freiheit und 
Schuld bleiben in der Theologie in ihrem letzten Grund Geheimnis. Doch vermi- 
schen Theologen und Strafrechtler gleichermaßen gerne beide Ebenen. Hält der 
Priester aber vernünftigerweise den juristischen Schuldbegriff und den theologi- 
schen Sündenbegriff auseinander, so wird er deutlich sehen, daß er bei der 
Beichte niemals die Absolution verweigern kann. Die Geheimnishaftigkeit muß 
ausdrücklich ernstgenommen werden. Für die Kirche gilt insbesondere, für die 
Bischöfe, die Priester, die Theologen/innen, daß ihre engelhafte Seite im Blick 
auf die Inhaftierten durch die indirekte oder direkte Partizipation an der Makro- 
kriminalität nicht so rein ist, so wie sie es manchmal gerne hätten. Die Gefäng- 
nisinsassen sind wegen mikrokrimineller Taten in ihrer Handlungsfreiheit einge- 
schränkt, wir aber handeln in der Außenwelt, sind Täter der Makrokriminalität 
in der angedeuteten Weise. Die Dualität von Kain und Abel findet sich in der 
Realität nicht pur vor, aber die engelhafte Seite wird im Laufe der Geschichte 
im Menschen immer größer werden. 

Beim Studium Ihrer Schriften* habe ich entdeckt, daß Sie eine große Vorliebe für 
die moderne Kunst hegen. Könnten Sie die bisherigen Gedankengänge näher illu- 
strieren, z. B. mit Bildern von inhaftierten Frauen ? 

Wegen der praktischen Kriminologie und meiner Tätigkeit in der Gefängnisseel- 
sorge haben die Begriffe Raum und Kunst für mich große Bedeutung. Es gibt ei- 
nige spanische Künstler, deren Werke mir sehr lehrreich, sehr interessant er- 
scheinen, Künstler, die ich auch persönlich kenne. Das sind Nestor Basterre- 
chea, Eduard Chillida, Agustin Ibarrola, Andres Nagel und Jorge Oteiza (s. 
Abb.). In der Kunst habe ich es ja immer irgendwie mit dem Raum zu tun und 
bevor ich etwas schaffe, entdecke ich den leeren Raum, die Leere. Und der 
Raum ist auch für Inhaftierte von spürbarer Wichtigkeit. Der Raum ist der ge- 
meinsame Beziehungspunkt von Künstlern und Inhaftierten (s. Farbtafel 1). Das 
Leiden am Raum. Heidegger hat in der schon zitierten Schrift •Die Kunst und 
der Raum" auch zur Leere Entscheidendes gesagt: •Oft genug erscheint sie nur 
als Mangel. Die Leere gilt dann als das Fehlen einer Ausfüllung von Hohl- und 
Zwischenräumen. Vermutlich ist jedoch die Leere gerade mit dem Eigentümli- 
chen des Ortes verschwistert und dann kein Fehlen, sondern ein Hervorbringen. 
Wiederum kann uns die Sprache einen Wink geben. Im Zeitwort ,leeren' spricht 
das ,Lesen' im ursprünglichen Sinne des Versammelns, das im Ort waltet. Das 
Glas leeren heißt: es als das Fassende in sein Freigewordenes versammeln. Die 
aufgelesenen Früchte in einen Korb leeren heißt: ihnen diesen Ort bereiten. 

4 Vgl. u. a. A. Beristain (Hg.), Estudios Vascos de Criminologia, Bilbao 1982. 



Im Spiegel der Zeit 13 5 

Die Leere ist nicht nichts. Sie ist auch kein Mangel. In der plastischen Verkör- 
perung spielt die Leere in der Weise des suchend-entwerfenden Stiffens von Or- 
ten."5 

Die Leere bedeutet hier Sterben und Neuschöpfung zugleich. Bei den Mysti- 
kern findet sich diese Divergenzsituation beschrieben als die Erfahrung, Sünder 
und zugleich Gottgeliebter zu sein, sich in der überwältigenden Einheit von Tod 
und Auferstehung zu befinden. Jesus spricht im Johannesevangelium die Erfah- 
rung bzw. das Wissen um die drohende Leere, den Tod und den Schmerz der 
Trennung in prägnanter Weise an und verkündet dabei schon die Freude des 
Wiedersehens: •Noch kurze Zeit, dann seht ihr mich nicht mehr, und wieder 
eine kurze Zeit, dann werdet ihr mich sehen. Amen, amen, ich sage euch: Ihr 
werdet weinen und klagen, aber die Welt wird sich freuen; ihr werdet beküm- 
mert sein, aber euer Kummer wird sich in Freude verwandeln. Wenn die Frau 
gebären soll, ist sie bekümmert, weil ihre Stunde da ist; aber wenn sie das Kind 
geboren hat, denkt sie nicht mehr an ihre Not über die Freude, daß ein Mensch 
zur Welt gekommen ist... aber ich werde euch wiedersehen... und niemand 
nimmt euch die Freude" (Joh 15,19-22). 

Für das Christentum ist das Annehmen der Leere, das Sterbenkönnen, das 
sich in die vollkommene Freude eröffnet, das Wichtigste. In allen Sakramenten 
begegnet man ihr im Gekreuzigten, insofern uns Jesus als Auferstandener mit 
seinem Frieden, seinem Heil und seiner Gnade darin nahekommt. Alte Todessi- 
tuation und neue Lebenshoffnung spiegeln sich auch in einer geglückten Vikti- 
mologie. 

Während die Viktimologie, die Lehre vom Opfer, bisher vor allem das Verhältnis 
von Verbrecher und Staat behandelte, fehlt weithin noch eine Versöhnungstheorie 
zum Verhältnis von Täter und Opfer, besonders im Fall von Mord. Im Zuge der 
Wiedergutmachungsmaßnahmen müßte dieses noch präziser durchüberlegt werden. 

1979 gründeten wir in Deutschland, in Münster, die Gesellschaft für Viktimolo- 
gie, mit dem Ziel, gründlicher über dieses schwierige Verhältnis nachzudenken; 
d.h. also, daß ein Anfang doch schon gemacht ist. In den zehn Jahren seit der 
Gründung hat sich im Strafrecht und in der Kriminologie nicht nur europaweit 
vieles geändert. So läßt sich heute zusammenfassend sagen, daß das Zentrum im 
Strafrecht und der Kriminologie das Opfer ist und nicht mehr der Staat, der Ver- 
brecher oder der Richter. Es gibt inzwischen zahlreiche Untersuchungen, vor al- 
lem in Deutschland, über die Beziehung von Täter und Opfer. Wir veranstalte- 
ten u. a. auch ein Seminar, wo sich der Mörder und die Tochter der Ermordeten 
(die Tochter selbst ist Richterin) zu einem zweistündigen Gespräch trafen. Die 
Fragestellung für das Seminar lautete: •Wie kann es zu einem Ausgleich zwi- 
schen Opfer und Täter kommen?" Noch besser formuliert in theologischem 
Kontext: •Wie kann es zur Versöhnung zwischen beiden kommen?" Die Verstän- 
digung mit dem Täter hat den Sinn, ihm nicht nur den Weg zur formalen Legali- 

M. Heidegger (s. Anm. 2) 12. 



Farbtafel 1: N. N.a) El locutorio (Das Sprechzimmer) 
und N. N.b) Pänico (Panik). 



Farbtafel 2: Jorge Oteiza, 14 Apostel (Fassade der Wallfahrtskirche 
von Arantzazu) •Das Heilige und die Leere". 



A\HI;I 

Farbtafel 3: Xabier de Egana, •El crucificado" (Die Kreuzigung). 



Farbtafel 4: 
Agustin Ibarrola, •Una linea 
bidimensional cruza el aire" 
(Eine zweidimensionale Linie 
durchkreuzt die Luft) und 
•Caminantes sin Camino" 
(Wanderer ohne Weg). 



Im Spiegel der Zeit *3 7 

tat zu weisen, sondern ihn grundsätzlich zum Guten zu begleiten. Und an das 
Opfer richtet sich der Appell zu verzeihen. Unmittelbar Betroffene, die Angehö- 
rigen verurteilen in ihrem Leid oft sehr hart, sind in ihrem Schmerz nicht fähig 
zu Barmherzigkeit und neigen vielleicht lieber zum Faustrecht oder Fehderecht. 
Die Strafrechtsprofessoren, die das Seminar mitbesuchten, ziehen deshalb den 
wissenschaftlich-technischen Begriff des Ausgleichs zwischen Täter und Opfer 
vor, halten diesen für nüchterner. Ich selbst glaube lieber weiterhin an die Ver- 
söhnung. Ich denke auch, daß die Viktimologie nicht in einer derart versachlich- 
ten Sprache gehalten sein muß; sie soll lieber von Versöhnung sprechen. Täter 
und Opfer sollen einander begegnen und verstehen lernen. Und das Opfer soll 
sich nicht einfach zum Bestrafen beauftragt sehen. Ich meine, daß wir den Täter 
nicht nur einfach resozialisieren, sondern vor allem repersonalisieren sollen. Es 
geht um •repersonalizaciön". Im Gefängnisaufenthalt sehe ich daher nur be- 
dingt einen erzieherischen Wert. 

Täter und Opfer sind sich begegnet. Wir alle zusammen sind Täter und Opfer in 
der einen Welt. In dieser einen Welt gibt es verschiedene Räume der Begegnung. 
Um ein wenig tiefer die Problematik mit der Kunst zu verbinden. Geht es nicht 
darum, zu überlegen, welche Räume es im konkreten und abstrakten Sinne gibt? 
Kann man nicht fragen, etwa in der Sprache Heideggers, wie räumt sich ein Raum 
gut ein bzw. so gut aus, daß Platz für Begegnung entsteht? 

Heidegger hatte Ende der 60er Jahre eine Ausstellung des Bildhauers Eduardo 
Chiliida gesehen. Er war sehr begeistert davon, weil er meinte, daß Chiliida das 
rechte Verständnis vom Raum habe. Ins Gespräch mit Chillida gekommen, 
schrieb Heidegger dann das Büchlein •Die Kunst und der Raum"6, aus dem ich 
ja schon öfter zitiert habe. Heidegger beginnt diese Schrift mit einem gescheiten 
Zitat aus dem IV. Buch der Physik von Aristoteles. Es heißt da: •,Es scheint 
aber etwas Großmächtiges zu sein und schwer zu fassen, der Topos' - das heißt 
der Ort-Raum."7 

Der Topos ist für die Wissenschaft im allgemeinen und natürlich im besonde- 
ren für das Strafrecht, die Kriminologie und die Theologie wichtig. Auch im 
Evangelium hat der Topos seinen Ort (!). Immer ist erwähnt, wo Jesus geboren 
ist, wo er gepredigt hat. Deshalb hat auch die Architektur für uns große Bedeu- 
tung. Es ist eben interessant, wie unsere Hörsäle in der Uni gebaut sind, was an 
den Wänden hängt. Der Raum ist der Geburtsort des Heiligen. So kann Heideg- 
ger auch sagen, daß •Räumen ... Freigabe der Orte (ist), an denen ein Gott er- 
scheint, der Ort, aus denen die Götter entflohen sind, Orte, an denen das Er- 
scheinen des Göttlichen lange zögert. Räumen erbringt die jeweils ein Wohnen 
bereitende Ortschaft. Profane Räume sind stets die Privation oft weit zurücklie- 
gender sakraler Räume."8 

6 Chillida lieferte dazu 7 Litho-Collagen, die in limitierter Auflage herauskamen, M. Hei- 
degger, E. Chillida, Die Kunst und der Raum, St. Gallen 1969. Vgl. auch Abb. 2. 
7 M. Heidegger (s. Anm. 2) 5. 
8 Ebd. 9. 



Im Spiegel der Zeit 138 

Im baskischen Ort San Sebastian findet sich ein acht Tonnen schweres Werk 
von Chiliida, die •Windkämme", eine aus drei großen Teilen komponierte Pla- 
stik, für die er als spannenden Rahmen die Felsklippen der Atlantikküste ausge- 
wählt hat. Jeder kann dort hingehen und sich innerlich von dem mächtigen 
Schauspiel der gebogenen Dreizacke bewegen lassen. Die Gegend wird auf 
diese Weise ein Ort der Begegnung, des inneren Erlebnisses. Chillida gestaltete 
übrigens mehrere Werke mit dem Titel •Ort der Begegnung". Ein Ort der Begeg- 
nung ist auch die Kirche; in ihr findet Begegnung in der Gestalt von Umkehr, 
von Danksagen statt. So ereignete sich z. B. die Bekehrung von Paul Claudel in 
diesem Raum, nämlich in der Kirche von Notre Dame in Paris. Die Theologie - 
vielleicht mehr noch die Kunst - ist auch Ort der Begegnung, Begegnung aller 
Wissenschaften. Heute gibt es nicht mehr die Einheit der Akademie, der Univer- 
sitas wie im Mittelalter. Die Wissenschaften sind zersplittert. Es gibt auch nicht 
die theologische Wahrheit; vielmehr dürfen wir sehen, daß die Theologie Teil 
der Wirklichkeit ist und daß die Wirklichkeit die Einheit bildet. Insofern können 
wir auch sagen, daß die wissenschaftliche Theologie mit den nicht-theologi- 
schen Wissenschaften unmittelbar zu tun hat. So findet sich Gerechtigkeit in 
Ungerechtigkeit. 

*<k h At. /**wuL" \tmk\ ro 71 \ i */ *,, kj ftrr-tfx <«. 



Im Spiegel der Zeit 139 

Könnten Sie zu den von Ihnen genannten Künstlern noch Näheres erzählen ? Gibt 
es von diesen Werke, die in den Kontext von Kriminologie und Strafrecht passen? 

Es gibt viele Werke zum Thema Krieg, Unrecht, zu Fragen der menschlichen 
Existenz, nicht nur von meinen spanischen Künstlerfreunden, nicht nur von Pro- 
fis, sondern es gibt auch Malerei von den Inhaftierten, z. B. von einer eingesperr- 
ten Frau, die ihre Träume, ihre Ängste, ihre täglichen Erlebnisse im Gefängnis 
in bildnerisches Arbeiten mit Farben umsetzt (vgl. Farbtafel 1). Damit kann sie 
auf sich aufmerksam machen, auf die Probleme im Strafvollzug hinweisen. Aber 
Sie fragten ja nach den spanischen Künstlern. Betrachten wir zuerst die 
Schwarz-Weiß-Komposition des Basken Nestor Basterretxea. 

Er betitelt sein Bild mit •Gernika 50", Detail der Mauer (Abb. 1). Mit dieser 
formal relativ streng gehaltenen Bildanlage will er auf die totale Zerstörung von 
Staaten durch Krieg reagieren. Er bezieht sich altersbedingt natürlich auf die Er- 
fahrung der Deutschen, aber auch auf die Wiederholung der Erfahrung nach 
dem Zweiten Weltkrieg (wie z. B. im Libanon). Basterretxea ist in Spanien vor 
allem bekannt durch seine farbige Ausgestaltung der Krypta der modernen 
Wallfahrtskirche von Arantzazu, Baskenland, in der ebenso Xabier de Egana 

^r> 

Abb. I: Nestor Basterretxea, Detalle de mural, •Gernika 50" 



Abb. 2: Eduardo Chillida, Collage Beristain. 

iv4 vm-w 



Im Spiegel der Zeit 141 

eine Kreuzigungsszene gestaltet hat (s. Farbtafel 3), Basterretxeas Mühe galt 
dort einer umfassenden Synthese der menschlichen Existenz in Farbe und Form. 

Eduardo Chillida arbeitet nicht nur im Großen bildhauerisch, sondern arbei- 
tet auch mit Papier." Er gestaltet graphisch die Stille, und trotzt nicht wie zuvor 
den Stürmen der Atlantikküste in San Sebastian mit gewaltigen Metallskulptu- 
ren. In der schwarz-weißen Einfachheit der Papierarbeit (Abb. 2) entfaltet Chil- 
lida den gegenteiligen Impetus seiner Skulpturen. Die Hinkehr zu dieser Farb- 
kombination und der Verzicht auf überflüssige Formen läßt das Ortlose, das 
Ausgelieferte in der Zweidimensionalität erscheinen. Die Konfrontation mit 
dem Meereswind erfährt hier einen Grad der Verinnerlichung, einer größeren 
Zartheit, die sich der zeitlichen Erschließung entzieht. 

Eine Arbeit von Agustin Ibarrola gefällt mir auch gut. Er malte draußen im 
Walde verschiedene Figurinen in weißer Farbe auf lebendige Baumstämme (s. 
Farbtafel 4). Sein Anliegen ist, auf ökologische Verbrechen hinzuweisen. Die 
Leinwand ist bei ihm überflüssig geworden. 

Mir fällt auch noch ein Bild von Andres Nagel ein, der deutschstämmig ist 
(Abb. 3). 

Sein Vater dolmetschte das Treffen Hitlers mit Franco. Nagel zeichnete einen 
getöteten Vogel, in den sich ein Pfeil hineingebohrt hat. Im Hintergrund sind 
nüchterne Gebäude, Stromleitungen zu sehen. Nagel beschäftigt sich mit Mikro- 
bzw. Makroviktimologie. Er will den Blick auf die vielen Opfer lenken, er will 
die Opfer ernstnehmen, für die Opfer der Makrokriminalität der heutigen Ge- 
sellschaft sensibilisieren. 

In den Gefängnissen sprach ich oft von den Engeln. Die Engel können sich 
nicht frei auf den Füßen bewegen - so wie die Gefangenen - sie können sich nur 
halb schwebend mit den Flügeln bewegen. Der Engel ist ein Bild für den Inhaf- 
tierten, der keine Füße hat, aber Flügel, er kann innere Musik machen, er kann, 
wenn auch in einem begrenzten Raum sich durchaus lebendig verhalten, sofern 
humane Aspekte des Stafvollzugs verwirklicht sind. 

Kunst hat in der Geschichte viel mit Religion zu tun gehabt, christliche Reli- 
gion viel mit Kunst. Deshalb erinnere ich mich auch immer wieder gerne an die 
Predigt von Karl Rahner über das Priestertum und die Kunst. Die Kunst, vor al- 
lem die moderne, will verengte Gleise weiten. Sie hat sozusagen aufklärerische 
Funktion. Das ist enorm gewichtig. Ich halte es auch für eine ganz große 
Dummheit, daß Christen früher gegen die Aufklärung gekämpft haben. Ich bin 
Mitglied einer demokratisch verfaßten, aufgeklärten Gesellschaft. Ich meine, 
daß ich Gott da ebenso gefunden habe wie bei den Jesuiten oder in der Theolo- 
gie. Ich schlafe symbolisch quasi in zwei verschiedenen Betten. Ich bin Priester, 
Jesuit, das weiß jeder, der mich kennt. So schlafe ich nächtelang im Bett des Je- 
suiten als traditionell gläubiger Christ. Oft aber nächtige ich im Bett des Athei- 
sten, des Agnostikers, weil ich vieles von der Theologie so verstehe wie die At- 
heisten und Agnostiker. 

« Vgl. B. Latoir, Das Stille und Ortlose. Eduardo Chillidas graphisches Werk im Bonner 
Kunstmuseum. In: Frankfurter Allgemeine 167, 3. Juli 1989. 



Im Spiegel der Zeit \ 42 

Als Jesuit ist für mich noch die Fassade in Arantzazu von Oteiza interessant. 
Hier hielt Ignatius von Loyola nach seiner Bekehrung eine nächtliche Anbetung. 
Die Apostelfiguren am Portal sind so gestaltet, daß ihre Leere sichtbar wird. 
Will dies nicht sagen, daß in ihnen aller Egoismus ausgeräumt ist und sie restlos 
Empfangende sind, ganz bereit für Gottes Gnadenfülle? (Farbtafel 2). Hinwei- 
sen möchte ich auch auf die Ignatius-Statue desselben Künstlers. (Abb. 4). 
Oteiza glaubt, daß Ignatius das Modell des politischen Strategen verkörpert, der 
gezeigt hat, wie man eine Gesellschaft gestalten soll, was man für das Persön- 
lichkeitswachstum junger Menschen tun muß. 

Sie haben gesagt, daß Oteiza Ignatius für das Modell des politischen Strategen 
hält. Somit wäre Ignatius auch ein Modell für den Kampf gegen die Makrokrimi- 
nalität. Welche Aspekte halten Sie daran für wesentlich ? 

Ja, Oteiza. Ihn sollten wir noch einmal betrachten. Sein Ignatius ist einfach 
skulpturiert, aber ist nicht minimal art. Das Einfachste ist das Komplizierteste. 
Das ist wie mit der Religion, wie mit dem guten Hirten aus Psalm 22; es ist wie 
wahre Kirche, wie vertrauensvolles Wissen, daß jemand sich in Gottes Händen 
beheimatet fühlt. Durch die Religion sollte jeder eigentlich neu sehen lernen, 
neue Augen bekommen, oder wie Ignatius sagen würde, einen neuen Verstand. 
Allen, die an Gott glauben, gereicht alles zum Guten. Das erfahren Gefangene, 
erkennen Opfer oder die Familien getöteter Menschen. Ignatius bezeichnet eine 
solche Erfahrung als •Trost-erfahrung". Für Ignatius hieß diese Erfahrung die 
siebenmalige Erschütterung am Tag durch Freudentränen, die in Danksagen 
übergingen. Das wesentliche Bild-wort dafür ist die Auferstehung, die Überwin- 
dung der Strukturen des Bösen, der Ungerechtigkeit, des Meineids, der Lüge. In 
den mittelalterlichen Kunstdarstellungen findet sich der Gegenpol dazu. Hie- 
ronymus Bosch z. B. verbildlichte die Höllenvisionen, Marter und Qual. Aller- 
dings steckt da meiner Meinung nach eine verengte, um nicht zu sagen falsch 
verstandene buchstäbliche Schriftauslegung dahinter. Die Bibel ist von Men- 
schen geschrieben und daher bedeutet das Höllenfeuer nicht das lodernde La- 
gerfeuer romantischer Stunden, durch das •todsündige" Menschen verbrennen 
sollten. Es zielt auf etwas ganz anderes. Aber es ist etwas Negatives hinzugekom- 
men, nämlich die Angst, ein •Angststurm" sondergleichen. Viele Menschen ent- 
schieden sich für das Klosterleben oder ließen sich zu Priestern weihen, weil sie 
in ihrem tiefsten Herzen schrecklich Angst hatten. Angst vor Gottesstrafe. Das 
muß ich allerdings heute für ein Verbrechen gegen diese Menschen halten. Inso- 
fern hoffe ich mit Urs von Balthasar, daß niemand in die Hölle kommt. Baltha- 
sar vertrat in dem Büchlein •Kleiner Diskurs über die Hölle" die These: •Wer 
mit der Möglichkeit auch nur eines auf ewig Verlorenen außer seiner selbst rech- 
net, der kann kaum vorbehaltlos lieben ... Schon der leiseste Hintergedanke an 
eine endgültige Hölle für andere verführt in Augenblicken, wo das menschliche 

Abb. 3: Andres Nagel, victima.     > 



r-ß 



Abb. 4: Jorge Oteiza, •Ignacio de Loyola" 



Im Spiegel der Zeit 

Miteinander besonders schwierig wird, dazu, den andern sich selbst zu überlas- 
sen."10 Angst darf nicht dazu führen, Unrecht zu verschweigen und eine mit- 
menschliche Hölle entstehen zu lassen. Das wäre Makrokriminalität. 

Ist das Höllenmotiv nicht doch ein heißes Motiv für die Kriminologie? 

Für mich ist es nicht so interessant. Ich glaube, daß mit dem Höllenmotiv im 
Evangelium dasselbe gemeint ist, wie wenn die Mutter zum Kind sagt: Du mußt 
essen, wenn du das nicht ißt, werfe ich dich zum Fenster hinaus. Sie spricht eine 
verschärfte Zurechtweisung aus, aber setzt diese nicht in eine tatsächliche Hand- 
lung um. Iß das und nicht mehr! 

Strafen niemals (Gedicht von Antonio Beristain) 

Dein Kind 
niemand darf es strafen, 
niemals. 
Es wäre ein Verbrechen, 
ein Holocaust. 
Niemand darf es strafen. 
Nicht einmal Gott. 

Dein Kind 
man darf es zurechtweisen. 
Aber nur 
wer es liebt 
so wie es ist. 
Wer es liebt 
auf Gedeih und Verderb. 

Dein Kind 
- Saat unter der Erde gebrochen, 
unter dem zwiespältigen Schnee - 
erblüht und 
blüht 
in deinem wärmenden Blick. 

Wir glauben an Gott als die umfassendste Liebe. Und mit dieser Liebe kann man 
die Konstruktion einer Hölle nicht verbinden. Und wenn im Johannesevangelium 
von Liebe die Rede ist, dann sollen wir an diese Liebe vertrauend glauben. Die 
Liebe kann Menschen, die eine fürchterliche Dummheit angestellt haben, des- 
halb nicht in die Hölle verbannen. Aber schauen wir nur in die Kirchenge- 

schichte! 

10 H. U. v. Balthasar, Kleiner Diskurs über die Hölle. Ostfildern 21987, 42. 



Im Spiegel der Zeit j ^ 

Aus Angstmacherei entwickelte sich im letzten Jahrhundert auch die Ableh- 
nung der Religion als Opium des Volkes. Und wie die Geschichte zeigt, verfaß- 
ten alle großen abendländischen Religionen Strukturen der Makrokriminalität: 
dies gilt für das Judentum, das Christentum, ebenso für den Islam. Der Terroris- 
mus im Baskenland (oder auch z. B. die Mafia) hat seine Wurzeln z. B. auch im 
Fanatismus von Christen, von Priestern, die zuwenig Kultur, die zuwenig stu- 
diert haben, die vor allem Dogmatik lernten. Früher glaubte ich auch, daß das 
reicht. Heute weiß ich, daß das falsch ist. 

Was oder wer hat Ihren Gesinnungswandel bewirkt? 

Vielleicht sind es vor allem drei Einflüsse. Bekehrt hatte mich sicherlich die 
Universität, weil dort offen diskutiert und geforscht wird. Einige meiner Mitbrü- 
der, andere Jesuiten halfen dabei. Und nicht zuletzt lernte ich viel von den 
Frauen im Beichtstuhl, die mir durch das Zeugnis ihrer Lebenserfahrungen so- 
zusagen zur geistlichen Mutter, zur Lehrerin wurden. Die mich fordernden Ge- 
spräche mit den Frauen führten auch dazu, daß ich die herkömmlichen Argu- 
mente gegen das Priesteramt der Frau in der katholischen Kirche für unglaub- 
würdig halte. Sie überzeugen einfach nicht. Diese Haltung kann ich nur als 
makrokriminell bezeichnen. Daß Frauen keine Priesterinnen sein dürfen, ist für 
mich kirchliche Makrokriminalität. Ich hoffe und glaube, daß die Frauen in we- 
nigen Jahren zum Priesterdienst zugelassen werden. Jesus hat uns doch so bei- 
spielhaft den Umgang mit Frauen vorgelebt. Jesus hat der Frau und dem Mann 
Würde und Rang gleichermaßen verliehen, er hat die Frau wiederhergestellt. 

Aber sind von Rom her nicht eher gegenteilige, mehr restriktive Tendenzen 
erkennbar? 

Ja. Ich denke schon. Für mich zeugt das aber von Makrokriminalität. Aber Ma- 
krokriminalität enthält natürlich auch einen positiven Aspekt. So wie alles 
Menschliche Positives und Negatives kennzeichnet. Das Positive in diesem Fall 
ist, was meines Erachtens nicht aufzuhalten ist, daß eine Lehre zu Fall kommt 
und Dummheit stirbt. 

So halte ich auch die These von Marx für falsch, die sagte, daß wir bis heute 
die Welt interpretiert hätten, nun sei es Zeit, sie zu verändern. Marx glaubte, im 
Kommunismus gäbe es keine Kriminalität. Das war unrealistisch. Ich denke 
eher, daß wir die Welt noch nicht richtig kennengelernt haben; wir sehen sie 
durch die ökonomische oder z. B. durch die kirchen-politische Brille. Aber viel- 
leicht fangen wir heute erst an, die Welt endlich ohne ideologischen Überbau zu 
betrachten. 

Die Kenntnis der Makrokriminalität kann unsere •inneren Augen" öffnen 
zum neuen Wahrnehmen von Leiden und Auferstehung, und sie erweckt in uns 
erneut das Staunen über die Wunder dieser Welt. 

Mit Ihren recht pointierten Positionen begegnen Sie dem Widerspruch von Univer- 
sität und Kirche. Ihre Kreativität zeigt andererseits, daß damit das Todlaufen und 



Im Spiegel der Zeit 147 

Einfrieren festgeschriebener Ansätze und Forderungen in diesen Institutionen wie- 
der in Fluß gerät. Gibt es für Sie besondere Schwierigkeiten, Schlüsselerlebnisse 
mit Ordensoberen oder Bischöfen ? 

Natürlich gab es Konflikte, aber sie quälten mich längst nicht so sehr wie Karl 
Rahner, Dom Helder Camera, Leonardo Boff oder wie im 16. Jahrhundert 
Friedrich von Spee, der gegen die Hexenverbrennungspraxis arbeitete. Ich bin 
nicht so bedeutend, ich halte mich für einfacher. Kleine Schwierigkeiten brach- 
ten mir einige baskische Katholiken ein, die sehr politisiert sind und meiner 
Meinung nach mit den Extremisten sympathisieren oder sogar fest mit ETA- 
Leuten befreundet sind. Unter der Franco-Zeit kämpften viele Christen, auch Je- 
suiten in guter Weise für die Freiheit und gegen die Diktatur von Franco. Aber 
bei manchen kippte der vernünftige Einsatz um in Übertreibung, in Maßlosig- 
keit und Fanatismus. Und das fördert logischerweise die Konflikte, die Schwie- 
rigkeiten. In anderen Gegenden, wie z. B. in Süditalien, kollaborieren auch Prie- 
ster mit solchen gewalttätigen Gruppen, mit der Mafia, der Camorra, Organisa- 
tionen, die andere Menschen terrorisieren. 

Unser Ordensgründer Ignatius von Loyola besaß eine großartige Intuition 
von Freiheit. Er löste seine Schwierigkeiten mittels der Konstitutionen zur Grün- 
dung der Gesellschaft Jesu und der Exerzitien. Ich glaube, daß er ein Genie der 
Freiheit war: Deshalb erlaubte er auch nicht, daß in den Jesuitenkollegien Ge- 
fängnisse miteingebaut wurden, was damals gängige Praxis in den Klöstern war. 
Bei ihm beginnen viele Gebete mit der Anrede an die Freiheit. Wegen des igna- 
tianischen Freiheitsverständnisses sollte auch jeder Jesuit ein Pionier sein. So 
müssen die Jesuiten während ihres Lebens immer wieder neue Aufgaben über- 
nehmen können und die Scholastiker studieren an verschiedenen Universitäten. 
Wenn ich Schwierigkeiten hatte, griff ich oft zu den Konstitutionen. Da klärte 
sich vieles. 

Was meinen Sie hier mit Freiheit? Was bedeutet sie für das konkrete Leben? 

Setzte ich Freiheit voraus, gibt es Freiheit für mich, so muß ich die Möglichkeit 
besitzen, Freiheit im Übermaß zu gebrauchen. Freiheit muß exzessiv umgesetzt 
werden; insofern ist zugleich ihr Mißbrauch gegeben. Wenn in einer Gruppe 
kein Exzeß von Freiheit vorkommt, kein Mißbrauch, so gibt es auch keine Frei- 
heit in der Gruppe. Unter dieser Rücksicht sind Gesetze letztendlich ein Indiz 
bzw. ein Symptom dafür, daß Freiheit mißbraucht wird. 

Positiv gesehen sind Gesetze dann ein Zeichen dafür, daß Freiheit existiert. Wohin 
geht heute die Entwicklung? Welche Tendenzen sehen Sie, insofern Sie sich dem 
Erbe Teilhard de Chardins zugetan wissen ? 

Zunächst möchte ich noch einmal betonen, daß mir alles Menschliche zweideu- 
tig zu sein scheint. Es gibt bei aller Vollkommenheit einer Sache immer etwas 
Unvollkommenes, Schlechtes. Und umgekehrt findet sich in etwas Schlechtem 
immer ein guter Rest. Die Fortentwicklung der Welt, der Menschheit muß im- 



Im Spiegel der Zeit \ 4g 

mer weiter in die positive Richtung voranschreiten. Die Fähigkeit zu größerer 
Liebe unter allen Menschen muß täglich wachsen. So lieben die Menschen 
heute intensiver, reicher als gestern, weniger, ärmer als morgen. Das Herz, die 
Fähigkeit mit dem inneren Auge, dem Eingeweide zu sehen, muß größer wer- 
den. Entscheidend ist der Satz: Man sieht nur mit dem Herzen gut. Notwendig 
dafür ist die Schulung der inneren Sinne. 

Gibt es Schulderkenntnis und welche Funktion hat Schulderkenntnis? 

Zunächst stellt sich die problematische Frage, ob es überhaupt möglich ist, Mo- 
tive von Handlungen zu durchschauen. Ich denke, daß unsere Entschlüsse im 
allgemeinen schon vor den uns bewußten momentanen Handlungsmotiven ge- 
troffen werden. Der Handlungsentschluß ist älter als das Handlungsmotiv. Des- 
halb sind die Entschlüsse selten vollständig und widerspruchslos rekonstruier- 
bar. Ein Kind z.B. spricht eine Sprache, seine Muttersprache. Es wendet die 
Grammatik an, ohne zu wissen warum. Es kann einfach nicht anders, als sie 
richtig anzuwenden. Die Menschen leben im Alltag nicht logisch, handeln nicht 
nach scholastischen Denkgesetzen. Nicht immer kann ich deshalb klar heraus- 
analysieren, warum ich so und nicht anders gehandelt habe. Jesus sagte deshalb: 
•Richtet nicht". Die letzte Schicht bleibt Geheimnis, Mysterium. Das Verhältnis 
von eigenem und fremdem Einfluß bleibt letztendlich offen. 

Worin besteht für Sie die göttliche Justiz? 

In der Liebe, im Mitleid, im Heilbringen. Vor allem nicht in der Angst. Als ich 
im Noviziat lebte, stellte ich mir Gott eher als Löwen vor. Wir Scholastiker 
glaubten damals, daß alle Abweichungen von einem bestimmten Weg Todsünde 
wären. Unseren Glauben bestärkte Angst, nicht die Freiheit. Für uns war es eine 
Todsünde, z.B. eine Frau mit einem Kuß zu begrüßen oder bei der Brotbre- 
chung über den Rand des Korporales hinauskommen. Göttliche Justiz ist iden- 
tisch mit der Basileia, dem Reich Gottes. Die Gerechtigkeit bildete den Anfangs- 
punkt. Gerechtigkeit hat begonnen, muß aber stetig vervollkommnet werden. 
Die juristische Schuld wirkt daneben ganz einfach. Die Konsequenz aus der ju- 
ristischen Schuld ist nur: Du sollst eine andere Tablette nehmen. Entscheidend 
aber ist im Leben die persönliche Schuld, die ethische Schuld. Zuletzt ist nicht 
entscheidend, daß ich Geld gestohlen habe, sondern daß ich meinem Assisten- 
ten weniger Lohn bezahle als ich sollte. Entscheidend ist, daß ich eine Banane 
kaufe und damit indirekt an der Ausbeutung anderer Menschen schuld bin. Das 
stumme Teilnehmen an der Makrokriminalität macht unsere ethische Schuld 
aus. Die Makrokriminalität bringt uns Vorteile, sie kann uns Angenehmes brin- 
gen. Wir essen z. B. doch gerne die billigeren Bananen. Erinnern wir uns an den 
Schöpfungsbericht, wo wir sehen, daß die Liebe zum Angenehmen und zum 
Schönen miteingepflanzt wurde: Gott sah alles, und alles war gut. Aber Makro- 
kriminalität äußert auch eine sehr viel schlechtere Seite. Deshalb sollen wir im 
christlichen Geist leben, der verlangt, vollkommen wie unser Vater im Himmel 



Im Spiegel der Zeit 149 

zu sein. Göttliche Schönheit und Gutheit sollen wir von dem Angenehmen der 
Makrokriminalität scheiden. Ich meine, wenn wir Gott lieben, gereicht alles zum 
wahrhaft Guten. 

Zum Abschluß sollten wir noch kurz ein wichtiges Thema ansprechen. Es geht um 
die Todesstrafe, die nicht überall in der Welt abgeschafft ist. 

Ich bin gegen die Todesstrafe, das kann man ohne Zögern sagen. Erstens spricht 
die Menschenwürde dagegen. Ohne Wenn und Aber. Zweitens halte ich die To- 
desstrafe für billige Rache. Und drittens stellt sie für mich keine Strafe im wis- 
senschaftlich-technischen Sinne dar. Verurteilte sind oft kranke, gefährliche 
Leute und nicht echt schuldfähig. Solche Menschen bedürfen vielmehr vernünf- 
tiger Maßnahmen, z.B. eventuell der Sicherungsverwahrung. Im wissenschaft- 
lich-technischen Sinne sind auch die politischen Verbrecher mehrheitlich nicht 
schuldig. Ich unterscheide zwei Arten von Schuld. Nämlich Schuld in der ange- 
sprochenen Form und Gefährlichkeit. Gefährlich können z.B. seelisch sehr 
kranke Menschen sein. Das zu untersuchen ist auch Aufgabe der Mediziner und 
der Kranken selbst. Die Ärzte sollen helfen, daß diese Menschen wieder heilen. 
Hinsichtlich der Fragwürdigkeit politischer Gefangenschaft sehe ich vor allem 
auch die Tatsache, daß die Todesstrafe immer wieder Militärangehörige aus- 
sprechen, nicht unabhängige Richter. Politischen Gerichten sitzen nie unabhän- 
gige Richter vor. Es ist interessant, daß die Todesstrafe wohl in vielen Ländern 
abgeschafft ist, dies aber für den Kriegsfall und für militärische Gerichte nicht 
gilt. Und im Kriegsfall stellt sich besonders die Frage nach der Unabhängigkeit 
der Richter. Deshalb fordere ich die weltweite Abschaffung dieser Klausel. Und 
zweitens verlange ich immer, daß ein Urteil nicht militärisch, sondern technisch 
bedingt ist. Wie gesagt, es gibt in vielen Ländern noch eine andere Praxis. 

Ganz ausgezeichnet gefällt mir die Arbeit von amnesty international, die sich 
gegen Folter und Todesstrafe richtet. Amnesty setzt sich für Inhaftierte ein. 

Auch die Folterpraxis muß unbedingt unterbunden werden. Sie ist unmensch- 
lich und grausam. Wir dürfen nicht vergessen, daß das schlimmste Todesurteil 
in der Geschichte der Tod Jesu am Kreuz war. Dieser steht exemplarisch für die 
vielen unschuldig Ermordeten in der Geschichte der Menschheit. Deshalb müs- 
sen wir Makro- und Mikrokriminalität in der Liebe Christi gleichermaßen über- 
winden wollen. Wir müssen uns miteinander versöhnen. 

Elisabeth Noske, München 



Im Spiegel der Zeit i 50 

Bildnachweis 

Abb. /.Nestor Basterretxea, Detalle de mural, •Gernika 50", aus: Cuesta, J. de la Den- 
daluze y Enrique Echburüa (Hg.), Criminologia y Derecho penal al servicio de la persona, 
Libro-Homenaje al Profesor A. Beristain, San Sebastian 1989, S. 32/33. 

Abb. 2.Eduardo Chillida, Collage Beristain, aus: Cuesta/Echburüa (Hg.), Criminologia y 
Derecho penal al servicio de la persona, a.a.O., S. 444. 

Abb. 3: Andres Nagel, victima, aus: Cuesta/Echburüa (Hg.), Criminologia y Derecho pe- 
nal al servicio de la persona, a.a.O., S. 952. 

Abb. 4: Jorge Oteiza, •Ignacio de Loyola", aus: Cuesta/Echburüa (Hg.), Criminologia y 
Derecho penal al servicio de la persona, a.a.O., S. 1118. 

Farbtafel 1 a und b: N.N., El locutorio und Pänico, aus: Beristain, A., Cuesta, J. L. de la 
(Hg.), Carcel de mujeres, Bilbao 1989, S. 11 (Abb. 22 und 29). 

Farbtafel2: Jorge Oteiza, 14 Apostel (Fassade der Wallfahrtskirche von Arantzazu), •Das 
Heilige und die Leere", aus: Basque Government, Department of Culture and Tourism. 
Schommer, A. (Hg.), Euskalerria, Vitoria 1987, S. 88. 

Farbtafel 3 .Xabier de Egafia, •El crucificado", aus: Javier Garrido, Arantzazu, Editorial 
Franciscana Aranzazu. Onate 1987, S. 147. 

Farbtafel 4: Agustin Ibarrola, •Una linea bidimensional cruza el aire" und •Caminantes 
sin Camino", aus: Cuesta/Echburüa (Hg.), Criminologia y Derecho penal al servicio de la 
persona, a.a.O., S. 646. 




