Der Geist und die Geister

Reinhart Hummel, Stuttgart

In unserer Zeit werden wieder Erfahrungen gemacht. Manchmal kom-
men sie ungesucht, spontan. Sie werfen vielleicht das ganze Leben aus
der Bahn oder geben ihm eine neue Richtung; manchmal werden sie be-
wuBt gesucht, ja kiinstlich hervorgerufen, vielleicht sogar fiir viel Geld
in einem workshop ,,gekauft“.

Vielleicht werden gar nicht mehr Erfahrungen als frither gemacht; wir
reden nur offener iiber sie. In der allgemeinen Orientierungskrise ist das
Selbsterlebte ein fester Haltepunkt: . Das habe ich selbst erfahren.“ In
der emotionalen Ver6dung des modernen Lebens, oft auch des Kirchen-
lebens, wirken Erfahrungen wie ein frischer Trunk aus der Quelle: ,,Da-
von kann ich wieder eine Weile leben.*

Auch Christen haben sich auf die Suche nach der verlorenen Erfah-
rungsdimension gemacht. Dabei gehen sie, trotz aller Gemeinsamkeit,
unterschiedliche, teilweise sogar gegensitzliche Wege. Manche wenden
sich wieder ganz den Fundamenten und Quellen des eigenen Glaubens
zu; alles andere lassen sie bewuBt beiseite. Andere dagegen 6ffnen sich
Erfahrungen aus dem Bereich anderer Konfessionen, ja Religionen, und
iiberschreiten die Grenzen zu ihnen.

Manche Erfahrungen kommen aus dem Bawch und bringen einen
Schub an Viralitit. Sie lassen sich durch Atemtechniken und andere
Mittel relativ leicht produzieren. Andere kommen aus dem Herzen: Auf-
briiche der Emotionalitit, liebende Hingabe an Gott oder an wen auch
immer, mystische Verschmelzungserfahrungen.

Wiederum andere sind am ehesten im Kopfzu lokalisieren, im Bereich
der Spiritualitit: Erfahrungen des spirituellen Erwachens, des Erleuch-
tetwerdens. Natiirlich kann man diese drei Bereiche nicht voneinander
trennen. In Afrika und anderen Erdteilen wird Gottesdienst in der
Ganzheit von Geist, Seele und Leib gefeiert. Wohl aber muB3 man sie un-
terscheiden. Denn nicht jede Kérpererfahrung und jeder Energieschub
aus dem Bauch ist gleich eine Gotteserfahrung und als solche zu deuten!

Erfahrungen werden in unterschiedlichen Horizonten, Kontexten,
Weltbildern, Weltanschauungen gemacht, von ihnen her gedeutet, ja ge-
préigt. Es macht einen Unterschied, ob das tibetische Totenbuch eine Vi-
sion als Projektion des BewuBtseins deutet, die hervorgebracht und wie-
der zuriickgenommen werden kann, oder ob bei Bhagwan Rajneesh die
freiwerdenden Energien auf die Miihle der Guruverehrung geleitet wer-



Der Geist und die Geister 177

den. Im urchristlichen Gottesdienst wurden Erfahrungen gemacht, die
man so oder dhnlich auch aus der religiosen Umwelt kannte: ekstatische
Zustinde und Entriickungserlebnisse, Zungenreden oder ,,Sprachenge-
bet*, Heilungen und Exorzismen, Reden im Geist der Prophetie. Wir ha-
ben uns daran gewohnt, das alles als christliche Erfahrungen zu sehen.
Es waren aber iiberwiegend allgemein-religiose Erfahrungen, in der Ur-
christenheit freilich christlich geprigt und gedeutet. Mit diesen Erfah-
rungen hat der Christ und Theologe von heute, fast 50 Jahre nach Bult-
manns Entmythologisierungsprogramm, immer noch Schwierigkeiten.
Sie wollen nicht recht mit dem mild temperierten NormalbewuBtsein
der protestantischen Biirgerreligion harmonisieren.

Im Horizont der Urchristenheit waren diese Erfahrungen Wirkungen
des gottlichen Geistes und Konkretionen der Gnade: Es waren Geistes-
oder Gnadengaben. Und der Geist wiederum war die Weise, wie Chri-
stus seine Gemeinde lebendig macht und lebendig erhilt. Ganz unter-
schiedliche neutestamentliche Verfasser sind sich darin einig: Der Geist
macht lebendig, er ist der lebendige Christus in der Mitte der Seinen.
Zugleich ist der Geist nur ein Vorgeschmack des Reiches Gottes, ein
VorschuB, eine Anzahlung auf Gottes Zukunft, Nahrung fiir unterwegs.
Das ist der christliche Kontext, die christliche Gesamtsicht der Dinge, in
der religiose Erfahrungen ihren Platz, ihr Recht, aber auch ihre Grenze
haben. In anderen Religionen und Weltanschauungen erscheinen re-
ligidse Erfahrungen in einem anderen Licht, haben einen anderen Stel-
lenwert und werden anders gedeutet. Aber dies ist die christliche Art,
mit ihnen umzugehen.

Was bedeutet das nun fiir uns heute? Erstens miissen wir Dietrich
Bonhoeffers These vom religionslosen Zeitalter neu iberdenken. Es war
in der Nachkriegszeit eine groBe Befreiung, als Bonhoeffers Einspruch
dagegen bekannt wurde, Religiositét zur Vorbedingung des Christseins
zu machen: Man kann auch religions/os Christ sein. Also bitte kein re-
ligioses Soll und kein mystischer Leistungsdruck! Das gilt auch noch
heute!

Inzwischen ist es freilich an der Zeit, auch das Umgekehrte deutlich
zu machen: Man kann auch als religdser Mensch, als religids bewegter,
durch religiose Erfahrungen - hiufig auch Krisenerfahrungen und
Grenzerfahrungen — hindurchgegangener Mensch Christ sein! Man darf
auch die Religions/osigkeit nicht zur Vorbedingung des Christseins ma-
chen! Man braucht sich deswegen nicht vom kirchlich-unkirchlichen
NormalbewuBtsein in die Spinnerecke stellen oder auf den Ketzerstuhl
weisen zu lassen. Auf dem langen Marsch in die Moderne hat gerade
der Protestantismus, einschlieBlich seiner Geistlichkeit, viel an religioser



Reinhart Hummel 178

Praxis, religioser Erfahrung und an Kompetenz im Umgang damit verlo-
ren. Wir sind selbst mitverantwortlich dafiir, daB viele Menschen auf der
Suche nach religiosen Erfahrungen im Bereich anderer Religionen um-
herwandern oder gar dort bleiben. Viele Protestanten sind dankbar fiir
spirituelle Erfahrungen aus dem Bereich katholischer oder ostkirchli-
cher Traditionen, ohne deshalb gleich aufzuhoren, evangelische Chri-
sten zu sein. Nicht nur Frauen, aber vor allem sie weisen darauf hin:
Hier sind Lernprozesse nachzuholen! Angste sind abzubauen vor der
Einbeziehung des Emotionalen und des Kérperlichen. Nicht jede Sitz-
meditation ist ein Verrat am Evangelium, nicht jeder Tanz im sakralen
Raum gleich ein heidnisches Friihlingsopfer! Hier ist ernstzunehmen,
was bereits in einer der frithesten Schriften des NT zu lesen ist: , Den
Geist ddmpft nicht... Priift aber alles, und das Gute behaltet* (1 Thess
5,19.21). Das ist die eine Seite der Sache.

Zum christlichen Umgang mit religiéser Erfahrung gehort freilich
auch, daB diese sich von dem einen Geist und dem einen Christus her
einordnen, relativieren und unter Umstinden auch kritisieren lassen
muB. Es gibt im NT - auch(!) - eine urchristliche Despektierlichkeit ge-
geniber religiésen Kriften und Erfahrungen. So rit Paulus: Wenn in ei-
nem Gottesdienst ein Prophet, vom Geist ergriffen, redet, und ein zwei-
ter fangt ebenfalls an und fallt ihm ins Wort, so soll der erste den Mund
halten. Es ist durchaus zumutbar, dem eigenen Geist zu sagen: Nun ist
Pause.

Immer wieder wird im NT zur Priifung und Unterscheidung der Gei-
ster aufgerufen: ,, Traut nicht jedem Geist, sondern priift die Geister, ob
sie von Gott sind“ (1 Joh 4,1). Diese Aufforderungen sind nicht erst ein
spétes Produkt des kirchlichen Amtes in seinen Konflikten mit einem
charismatischen Christentum. Solche Konflikte zwischen Amt und Geist
hat es gewill auch gegeben. Aber die Notwendigkeit, aus der Fiille re-
ligidser Phanomene und Erfahrungen das herauszuziehen, was fremd
und unvereinbar ist, was nicht Geist von Gottes Geist ist, ist so alt wie
die Kirche selbst. Dabei ging es immer um ein zweifaches Unterschei-
den: einmal um das Wahre vom Falschen zu trennen, das Hilfreiche
vom Destruktiven, das Wirkliche vom Illusioniren zu sondern. Unter-
scheiden aber auch, um das Eigene deutlicher zu erkennen, besser zu
verstehen und sich tiefer anzueignen.

Hier liegt ein unaufléslicher Streitpunkt zwischen dem christlichen
Glauben und dem modernen BewuBtsein vor. Denn der christliche
Glaube sagt nichz: Du sollst fiir alle Erfahrungen offen sein und muBt
dich auf alles einlassen. Er sagt auch nicht: Die Reinkarnation ist ein
Weg, auf dem du in einem Leben Hindu, in anderen Leben Muslim,



Der Geist und die Geister 179

Christ und Buddhist sein und dich auf diese Weise durch die ganze re-
ligiose Speisekarte bis zum Dessert bei New Age durchessen kannst.
Das ist eine religidse Konsumentenhaltung, die sich aus allen religiésen
Traditionen der Menschheit nur die wohlschmeckenden und leicht ver-
daulichen Brocken heraussucht und damit weder Jesus noch Moham-
med und Buddha ernst nimmt. Schon C. G. Jung, sonst ein faszinierter
Deuter religioser Menschheitserfahrungen, hat mit uniiberhorbarer
Deutlichkeit davor gewarnt, daB ,,wir unsere eigenen Fundamente wie
iiberlebte Irrtiimer verlassen und uns wie heimatlose Seerduber an frem-
den Kiisten diebisch niederlassen.!

Welches sind nun die Erfahrungen, von denen hinweg oder tiber die
hinaus der Geist uns fithren will? Was sind die Erfahrungen, zu denen
er uns hinfithren will? Gibt es dafiir Kriterien? Am Leben von Kommu-
nititen, Schwesternschaften und Bruderschaften wird besonders deut-
lich, daB Gottes Geist kein Geist moderner oder postmoderner Beliebig-
keit ist. Der Geist fiihrt vielmehr von der Beliebigkeit zur Verbindlichkeit.
Geistliche Regeln, Disziplin, konkrete Lebensgestaltung in verbindlicher
Gemeinschaft — das alles kann natiirlich zur toten, geistlosen Routine
werden. Es kann aber auch eine Hilfe sein, ein Gelinder, an dem man
wieder spirituell gehen und Fortschritte machen lernt.

Der Geist schafft Gemeinschaft. Er baut aus einzelnen Steinen ein
Haus. GewiB muB jeder Mensch einmal ,,Ich* sagen lernen und sich ge-
gen Vereinnahmung wehren. Und doch fiihrt der Geist letztlich vom Ich-
Sagen zum Wir-Sagen; einem Wir, das uns nicht unterdriickt, sondern
uns in einen sinnvollen Lebensvollzug hineinnimmt, in dem wir fiir an-
dere da und doch ganz wir selbst sein kdnnen.

Mit Recht wird hiufig gefragt, ob nicht viele Erfahrungsangebote aus
dem therapeutischen, esoterischen und New-Age-Bereich auf einen
Ego-Trip hinauslaufen, auf eine unablissige Beschiftigung mit dem ei-
genen Ich und seinen wechselnden Bediirfnissen. Vermitteln solche An-
gebote wirklich eine tragfihige Orientierung und Hoffnung? Oder pro-
duzieren sie nur neue Siichte und Abhingigkeiten und machen den hil-
fesuchenden Menschen zu einem willfdhrigen Ausbeutungsobjekt? Got-
tes Geist fiihrt den Menschen nicht auf einen Ego-Trip ohne Ende, sondern
iiber sich selbst hinaus und eben deswegen zum Heil. Ex fihrt auch aus der
Abhdngigkeit von Gurus und Psychogurus in die Freiheit eines Lebens in
der Verantwortung vor Golt.

Wenn wir nach Erfahrungen suchen, verlangt es uns oft auch nach ei-
nem Gefiihl der Macht — nicht verwunderlich angesichts so vieler Ohn-

' C. G. Jung, Gesammelte Werke. Bd. 15, Freiburg 1971, 69.



Reinhart Hummel 180

machtserfahrungen! Auch den ersten Jiingern war schlieBlich die Kraft
des Heiligen Geistes zugesagt worden. So fehlt es im New-Age-Bereich
und in pfingstlerisch-charismatischen Kreisen nicht an Angeboten, hei-
lende Krifte, geistliche Kriifte, Glaubenskrifte zu vermitteln. Und stets
ist die Gefahr nahe, daB das ganze Unternehmen in einem Power-Trip
endet, in einem Rausch der Macht und in der Illusion, alles in den Griff
zu bekommen. Gottes Geist ist zwar ein Geist der Kraft; aber nicht iiber-
all, wo es stark und laut zugeht, ist er darum schon am Werk. Eher fin-
den wir seine Spuren in der Normalitit der Alltagswirklichkeit. Ja, die
Wirksamkeit des Geistes erweist sich gerade darin, daBl auf die Augen-
blicke des Auflerordentlichen - etwa eines Kirchentages — nicht der
Riickschlag und die Depression folgen, sondern die Umsetzung in die
Alltaglichkeit mit all ihren Problemen. Das hingt nicht nur mit dem zu-
sammen, was Goethe mit Recht gesagt hat, nimlich Begeisterung sei
keine Heringsware, die man einpokele auf lange Jahre. Es hingt viel-
mehr mit dem Wesen des Geistes selbst zusammen. Der Geist fiihrt nicht
auf einen Power-Trip. Er entfaltet seine Kraft gerade in menschlicher
Ohnmacht und Hilflosigkeit, also da, wo wir an die eigenen Grenzen
stoBen.

Dazu gehort auch die Bereitschaft, auf spirituelle Monopolanspriiche
zu verzichten. Es ist menschlich verstindlich, da gemeinsame Erfah-
rungen zur Gruppenbildung, zur Abgrenzung nach auBen, vielleicht
auch zur Trennung, zur Separation fithren kénnen. Man mochte das
Feuer vor dem Erléschen und vor dem Zertrampeltwerden bewahren.
Das Gefiihl kann iiberméichtig werden, daB der AuBenwelt, gerade auch
der kirchlichen AuBenwelt, das Entscheidende fehlt. Aber der Geist
Gottes 148t sich nicht monopolisieren.

Auch im christlichen Bereich gibt es eine Vielfalt von Glaubenserfah-
rungen und Frommigkeitsstilen. Die Vielfalt christlicher Spiritualititen
ist etwas anderes als schrankenloser Pluralismus und sollte nicht mit
diesem verwechselt werden. Pluralismus innerhalb und auBerhalb der
Kirche ist ein Thema fiir sich, iiber das man in anderen Zusammenhin-
gen durchaus reden kann. An dieser Stelle geht es um die Bereitschaft,
tiber die Grenzen verschiedener christlicher Glaubenserfahrungen hin-
weg beieinander zu bleiben. Der Geist fiihrt von den falschen Monopol-
anspriichen zur Anerkennung der Vielfalt christlicher Spiritualititen. In
einem Satz ausgedriickt: Der Geist ist kein Sektierer.

Letztlich ist der Geist die Weise, wie Gott uns zu sich selbst fiihrt. Der
Geist, der selbst Gott ist, zieht uns zu Gott. In seinem Licht sehen wir
das Licht. In diesem Sinne ist der Geist der eigentliche Mystagoge: derje-
nige, der uns in das Geheimnis Gottes fiihrt. Wenn heute immer wieder



Der Geist und die Geister 181

betont wird, daB unser Denken dazu nicht ausreicht, sondern daB wir
Gott erfahren miissen, so ist das nur zur Hilfte wahr. Denn auch unsere
Erfahrungsmoglichkeiten reichen nicht bis zu ihm hin. Gott muf sich
uns selbst erschlieBen. Dann kénnen wir ihn auch nachdenken. Der
Geist, der uns zu Gott fithrt, ist nicht verkopft; er ist aber auch nicht kopf-
los. Er ist, wie Karl Barth mit Recht festgestellt hat, ein ausgesprochener
Freund des gesunden Menschenverstandes und der kostbaren Wahrheit,
daB zwei mal zwei vier ist und nicht fiinf.

,Der Fromme von morgen wird ein ,Mystiker* sein® — so lautet das
vielzitierte Wort Karl Rahners — namlich ,einer, der etwas ,erfahren’
hat, oder er wird nicht mehr sein, weil die Frommigkeit von morgen
nicht mehr durch die selbstverstandliche 6ffentliche Uberzeugung und
religiose Sitte aller mitgetragen wird.“? Rahner hat allerdings etwas hin-
zugefiigt, das meistens weggelassen oder gar bewuBt unterschlagen
wird: ,,Solche Mystagogie muB uns konkret lehren, es auszuhaiten, die-
sem Gott (der wesentlich der Unbegreifliche ist) nahe zu sein, zu ihm
,Du‘ zu sagen... Solche christliche Mystagogie muB3 natiirlich auch wis-
sen, wie Jesus von Nazareth, der Gekreuzigte und Auferstandene, in sie
hineingehort.*3

Ein letztes: GewiB muB immer wieder darauf hingewiesen werden,
daB Erfahrung zum Engagement, Mystik zur Tat fiihren muB, wenn sie
nicht zur Flucht aus der Welt entarten soll. Aber man darf und mul3
auch umgekehrt fragen: Kann Gott dabei nicht unter der Hand ein Mit-
tel zum Zweck werden, also ein Gotze, der interessant ist nur wegen sei-
ner sozialen Niitzlichkeit und Uberlebensbrauchbarkeit? Ist Gott nicht
mehr als das? Von Gott darf letztlich nicht in der Sprache funktionaler
Niitzlichkeit gesprochen werden, sondern in der Sprache der Faszina-
tion: Es ist einer da, der uns anzieht und hinreift.

2 K. Rahner, Frommigkeit heute und morgen. In: GuL 39 (1966), 335.
3 K. Rahner (s. Anm. 2), 336.





