
Der Geist und die Geister 
Reinhart Hummel, Stuttgart 

In unserer Zeit werden wieder Erfahrungen gemacht. Manchmal kom- 
men sie ungesucht, spontan. Sie werfen vielleicht das ganze Leben aus 
der Bahn oder geben ihm eine neue Richtung; manchmal werden sie be- 
wußt gesucht, ja künstlich hervorgerufen, vielleicht sogar für viel Geld 
in einem workshop •gekauft". 

Vielleicht werden gar nicht mehr Erfahrungen als früher gemacht; wir 
reden nur offener über sie. In der allgemeinen Orientierungskrise ist das 
Selbsterlebte ein fester Haltepunkt: •Das habe ich selbst erfahren." In 
der emotionalen Verödung des modernen Lebens, oft auch des Kirchen- 
lebens, wirken Erfahrungen wie ein frischer Trunk aus der Quelle: •Da- 
von kann ich wieder eine Weile leben." 

Auch Christen haben sich auf die Suche nach der verlorenen Erfah- 
rungsdimension gemacht. Dabei gehen sie, trotz aller Gemeinsamkeit, 
unterschiedliche, teilweise sogar gegensätzliche Wege. Manche wenden 
sich wieder ganz den Fundamenten und Quellen des eigenen Glaubens 
zu; alles andere lassen sie bewußt beiseite. Andere dagegen öffnen sich 
Erfahrungen aus dem Bereich anderer Konfessionen, ja Religionen, und 
überschreiten die Grenzen zu ihnen. 

Manche Erfahrungen kommen aus dem Bauch und bringen einen 
Schub an Vitalität. Sie lassen sich durch Atemtechniken und andere 
Mittel relativ leicht produzieren. Andere kommen aus dem Herzen: Auf- 
brüche der Emotionalität, liebende Hingabe an Gott oder an wen auch 
immer, mystische Verschmelzungserfahrungen. 

Wiederum andere sind am ehesten im Kopf zu lokalisieren, im Bereich 
der Spiritualität: Erfahrungen des spirituellen Erwachens, des Erleuch- 
tetwerdens. Natürlich kann man diese drei Bereiche nicht voneinander 
trennen. In Afrika und anderen Erdteilen wird Gottesdienst in der 
Ganzheit von Geist, Seele und Leib gefeiert. Wohl aber muß man sie un- 
terscheiden. Denn nicht jede Körpererfahrung und jeder Energieschub 
aus dem Bauch ist gleich eine Gotteserfahrung und als solche zu deuten! 

Erfahrungen werden in unterschiedlichen Horizonten, Kontexten, 
Weltbildern, Weltanschauungen gemacht, von ihnen her gedeutet, ja ge- 
prägt. Es macht einen Unterschied, ob das tibetische Totenbuch eine Vi- 
sion als Projektion des Bewußtseins deutet, die hervorgebracht und wie- 
der zurückgenommen werden kann, oder ob bei Bhagwan Rajneesh die 
freiwerdenden Energien auf die Mühle der Guruverehrung geleitet wer- 



Der Geist und die Geister 177 

den. Im urchristlichen Gottesdienst wurden Erfahrungen gemacht, die 
man so oder ähnlich auch aus der religiösen Umwelt kannte: ekstatische 
Zustände und Entrückungserlebnisse, Zungenreden oder •Sprachenge- 
bet", Heilungen und Exorzismen, Reden im Geist der Prophetic Wir ha- 
ben uns daran gewöhnt, das alles als christliche Erfahrungen zu sehen. 
Es waren aber überwiegend allgemein-religiöse Erfahrungen, in der Ur- 
christenheit freilich christlich geprägt und gedeutet. Mit diesen Erfah- 
rungen hat der Christ und Theologe von heute, fast 50 Jahre nach Bult- 
manns Entmythologisierungsprogramm, immer noch Schwierigkeiten. 
Sie wollen nicht recht mit dem mild temperierten Normalbewußtsein 
der protestantischen Bürgerreligion harmonisieren. 

Im Horizont der Urchristenheit waren diese Erfahrungen Wirkungen 
des göttlichen Geistes und Konkretionen der Gnade: Es waren Geistes- 
oder Gnadengaben. Und der Geist wiederum war die Weise, wie Chri- 
stus seine Gemeinde lebendig macht und lebendig erhält. Ganz unter- 
schiedliche neutestamentliche Verfasser sind sich darin einig: Der Geist 
macht lebendig, er ist der lebendige Christus in der Mitte der Seinen. 
Zugleich ist der Geist nur ein Vorgeschmack des Reiches Gottes, ein 
Vorschuß, eine Anzahlung auf Gottes Zukunft, Nahrung für unterwegs. 
Das ist der christliche Kontext, die christliche Gesamtsicht der Dinge, in 
der religiöse Erfahrungen ihren Platz, ihr Recht, aber auch ihre Grenze 
haben. In anderen Religionen und Weltanschauungen erscheinen re- 
ligiöse Erfahrungen in einem anderen Licht, haben einen anderen Stel- 
lenwert und werden anders gedeutet. Aber dies ist die christliche Art, 
mit ihnen umzugehen. 

Was bedeutet das nun für uns heute? Erstens müssen wir Dietrich 
Bonhoeffers These vom religionslosen Zeitalter neu überdenken. Es war 
in der Nachkriegszeit eine große Befreiung, als Bonhoeffers Einspruch 
dagegen bekannt wurde, Religiosität zur Vorbedingung des Christseins 
zu machen: Man kann auch religions/os Christ sein. Also bitte kein re- 
ligiöses Soll und kein mystischer Leistungsdruck! Das gilt auch noch 
heute! 

Inzwischen ist es freilich an der Zeit, auch das Umgekehrte deutlich 
zu machen: Man kann auch als religöser Mensch, als religiös bewegter, 
durch religiöse Erfahrungen - häufig auch Krisenerfahrungen und 
Grenzerfahrungen - hindurchgegangener Mensch Christ sein! Man darf 
auch die Religions losigkeit nicht zur Vorbedingung des Christseins ma- 
chen! Man braucht sich deswegen nicht vom kirchlich-unkirchlichen 
Normalbewußtsein in die Spinnerecke stellen oder auf den Ketzerstuhl 
weisen zu lassen. Auf dem langen Marsch in die Moderne hat gerade 
der Protestantismus, einschließlich seiner Geistlichkeit, viel an religiöser 



Reinhart Hummel 17g 

Praxis, religiöser Erfahrung und an Kompetenz im Umgang damit verlo- 
ren. Wir sind selbst mitverantwortlich dafür, daß viele Menschen auf der 
Suche nach religiösen Erfahrungen im Bereich anderer Religionen um- 
herwandern oder gar dort bleiben. Viele Protestanten sind dankbar für 
spirituelle Erfahrungen aus dem Bereich katholischer oder ostkirchli- 
cher Traditionen, ohne deshalb gleich aufzuhören, evangelische Chri- 
sten zu sein. Nicht nur Frauen, aber vor allem sie weisen darauf hin: 
Hier sind Lernprozesse nachzuholen! Ängste sind abzubauen vor der 
Einbeziehung des Emotionalen und des Körperlichen. Nicht jede Sitz- 
meditation ist ein Verrat am Evangelium, nicht jeder Tanz im sakralen 
Raum gleich ein heidnisches Frühlingsopfer! Hier ist ernstzunehmen, 
was bereits in einer der frühesten Schriften des NT zu lesen ist: •Den 
Geist dämpft nicht... Prüft aber alles, und das Gute behaltet" (1 Thess 
5,19.21). Das ist die eine Seite der Sache. 

Zum christlichen Umgang mit religiöser Erfahrung gehört freilich 
auch, daß diese sich von dem einen Geist und dem einen Christus her 
einordnen, relativieren und unter Umständen auch kritisieren lassen 
muß. Es gibt im NT - auch(!) - eine urchristliche Despektierlichkeit ge- 
genüber religiösen Kräften und Erfahrungen. So rät Paulus: Wenn in ei- 
nem Gottesdienst ein Prophet, vom Geist ergriffen, redet, und ein zwei- 
ter fängt ebenfalls an und fällt ihm ins Wort, so soll der erste den Mund 
halten. Es ist durchaus zumutbar, dem eigenen Geist zu sagen: Nun ist 
Pause. 

Immer wieder wird im NT zur Prüfung und Unterscheidung der Gei- 
ster aufgerufen: •Traut nicht jedem Geist, sondern prüft die Geister, ob 
sie von Gott sind" (1 Joh 4,1). Diese Aufforderungen sind nicht erst ein 
spätes Produkt des kirchlichen Amtes in seinen Konflikten mit einem 
charismatischen Christentum. Solche Konflikte zwischen Amt und Geist 
hat es gewiß auch gegeben. Aber die Notwendigkeit, aus der Fülle re- 
ligiöser Phänomene und Erfahrungen das herauszuziehen, was fremd 
und unvereinbar ist, was nicht Geist von Gottes Geist ist, ist so alt wie 
die Kirche selbst. Dabei ging es immer um ein zweifaches Unterschei- 
den: einmal um das Wahre vom Falschen zu trennen, das Hilfreiche 
vom Destruktiven, das Wirkliche vom Illusionären zu sondern. Unter- 
scheiden aber auch, um das Eigene deutlicher zu erkennen, besser zu 
verstehen und sich tiefer anzueignen. 

Hier liegt ein unauflöslicher Streitpunkt zwischen dem christlichen 
Glauben und dem modernen Bewußtsein vor. Denn der christliche 
Glaube sagt nicht: Du sollst für alle Erfahrungen offen sein und mußt 
dich auf alles einlassen. Er sagt auch nicht: Die Reinkarnation ist ein 
Weg, auf dem du in einem Leben Hindu, in anderen Leben Muslim, 



Der Geist und die Geister 179 

Christ und Buddhist sein und dich auf diese Weise durch die ganze re- 
ligiöse Speisekarte bis zum Dessert bei New Age durchessen kannst. 
Das ist eine religiöse Konsumentenhaltung, die sich aus allen religiösen 
Traditionen der Menschheit nur die wohlschmeckenden und leicht ver- 
daulichen Brocken heraussucht und damit weder Jesus noch Moham- 
med und Buddha ernst nimmt. Schon C. G. Jung, sonst ein faszinierter 
Deuter religiöser Menschheitserfahrungen, hat mit unüberhörbarer 
Deutlichkeit davor gewarnt, daß •wir unsere eigenen Fundamente wie 
überlebte Irrtümer verlassen und uns wie heimatlose Seeräuber an frem- 
den Küsten diebisch niederlassen."1 

Welches sind nun die Erfahrungen, von denen hinweg oder über die 
hinaus der Geist uns führen will? Was sind die Erfahrungen, zu denen 
er uns hinführen will? Gibt es dafür Kriterien? Am Leben von Kommu- 
nitäten, Schwesternschaften und Bruderschaften wird besonders deut- 
lich, daß Gottes Geist kein Geist moderner oder postmoderner Beliebig- 
keit ist. Der Geist führt vielmehr von der Beliebigkeit zur Verbindlichkeit. 
Geistliche Regeln, Disziplin, konkrete Lebensgestaltung in verbindlicher 
Gemeinschaft - das alles kann natürlich zur toten, geistlosen Routine 
werden. Es kann aber auch eine Hilfe sein, ein Geländer, an dem man 
wieder spirituell gehen und Fortschritte machen lernt. 

Der Geist schafft Gemeinschaft. Er baut aus einzelnen Steinen ein 
Haus. Gewiß muß jeder Mensch einmal •Ich" sagen lernen und sich ge- 
gen Vereinnahmung wehren. Und doch führt der Geist letztlich vom Ich- 
Sagen zum Wir-Sagen; einem Wir, das uns nicht unterdrückt, sondern 
uns in einen sinnvollen Lebensvollzug hineinnimmt, in dem wir für an- 
dere da und doch ganz wir selbst sein können. 

Mit Recht wird häufig gefragt, ob nicht viele Erfahrungsangebote aus 
dem therapeutischen, esoterischen und New-Age-Bereich auf einen 
Ego-Trip hinauslaufen, auf eine unablässige Beschäftigung mit dem ei- 
genen Ich und seinen wechselnden Bedürfnissen. Vermitteln solche An- 
gebote wirklich eine tragfähige Orientierung und Hoffnung? Oder pro- 
duzieren sie nur neue Süchte und Abhängigkeiten und machen den hil- 
fesuchenden Menschen zu einem willfährigen Ausbeutungsobjekt? Got- 
tes Geist führt den Menschen nicht auf einen Ego-Trip ohne Ende, sondern 
über sich selbst hinaus und eben deswegen zum Heil. Er führt auch aus der 
Abhängigkeit von Gurus und Psychogurus in die Freiheit eines Lebens in 
der Verantwortung vor Gott. 

Wenn wir nach Erfahrungen suchen, verlangt es uns oft auch nach ei- 
nem Gefühl der Macht - nicht verwunderlich angesichts so vieler Ohn- 

C. G. Jung, Gesammelte Werke. Bd. 15, Freiburg 1971, 69. 



Reinhart Hummel j gQ 

machtserfahrungen! Auch den ersten Jüngern war schließlich die Kraft 
des Heiligen Geistes zugesagt worden. So fehlt es im New-Age-Bereich 
und in pfingstlerisch-charismatischen Kreisen nicht an Angeboten, hei- 
lende Kräfte, geistliche Kräfte, Glaubenskräfte zu vermitteln. Und stets 
ist die Gefahr nahe, daß das ganze Unternehmen in einem Power-Trip 
endet, in einem Rausch der Macht und in der Illusion, alles in den Griff 
zu bekommen. Gottes Geist ist zwar ein Geist der Kraft; aber nicht über- 
all, wo es stark und laut zugeht, ist er darum schon am Werk. Eher fin- 
den wir seine Spuren in der Normalität der Alltagswirklichkeit. Ja, die 
Wirksamkeit des Geistes erweist sich gerade darin, daß auf die Augen- 
blicke des Außerordentlichen - etwa eines Kirchentages - nicht der 
Rückschlag und die Depression folgen, sondern die Umsetzung in die 
Alltäglichkeit mit all ihren Problemen. Das hängt nicht nur mit dem zu- 
sammen, was Goethe mit Recht gesagt hat, nämlich Begeisterung sei 
keine Heringsware, die man einpökele auf lange Jahre. Es hängt viel- 
mehr mit dem Wesen des Geistes selbst zusammen. Der Geist führt nicht 
auf einen Power-Trip. Er entfaltet seine Kraft gerade in menschlicher 
Ohnmacht und Hilflosigkeit, also da, wo wir an die eigenen Grenzen 
stoßen. 

Dazu gehört auch die Bereitschaft, auf spirituelle Monopolansprüche 
zu verzichten. Es ist menschlich verständlich, daß gemeinsame Erfah- 
rungen zur Gruppenbildung, zur Abgrenzung nach außen, vielleicht 
auch zur Trennung, zur Separation führen können. Man möchte das 
Feuer vor dem Erlöschen und vor dem Zertrampeltwerden bewahren. 
Das Gefühl kann übermächtig werden, daß der Außenwelt, gerade auch 
der kirchlichen Außenwelt, das Entscheidende fehlt. Aber der Geist 
Gottes läßt sich nicht monopolisieren. 

Auch im christlichen Bereich gibt es eine Vielfalt von Glaubenserfah- 
rungen und Frömmigkeitsstilen. Die Vielfalt christlicher Spiritualitäten 
ist etwas anderes als schrankenloser Pluralismus und sollte nicht mit 
diesem verwechselt werden. Pluralismus innerhalb und außerhalb der 
Kirche ist ein Thema für sich, über das man in anderen Zusammenhän- 
gen durchaus reden kann. An dieser Stelle geht es um die Bereitschaft, 
über die Grenzen verschiedener christlicher Glaubenserfahrungen hin- 
weg beieinander zu bleiben. Der Geist führt von den falschen Monopol- 
ansprüchen zur Anerkennung der Vielfalt christlicher Spiritualitäten. In 
einem Satz ausgedrückt: Der Geist ist kein Sektierer. 

Letztlich ist der Geist die Weise, wie Gott uns zu sich selbst führt. Der 
Geist, der selbst Gott ist, zieht uns zu Gott. In seinem Licht sehen wir 
das Licht. In diesem Sinne ist der Geist der eigentliche Mystagoge: derje- 
nige, der uns in das Geheimnis Gottes führt. Wenn heute immer wieder 



Der Geist und die Geister 181 

betont wird, daß unser Denken dazu nicht ausreicht, sondern daß wir 
Gott erfahren müssen, so ist das nur zur Hälfte wahr. Denn auch unsere 
Erfahrungsmöglichkeiten reichen nicht bis zu ihm hin. Gott muß sich 
uns selbst erschließen. Dann können wir ihn auch nachdenken. Der 
Geist, der uns zu Gott führt, ist nicht verkopft; er ist aber auch nicht kopf- 
los. Er ist, wie Karl Barth mit Recht festgestellt hat, ein ausgesprochener 
Freund des gesunden Menschenverstandes und der kostbaren Wahrheit, 
daß zwei mal zwei vier ist und nicht fünf. 

•Der Fromme von morgen wird ein ,Mystiker' sein" - so lautet das 
vielzitierte Wort Karl Rahners - nämlich •einer, der etwas ,erfahren' 
hat, oder er wird nicht mehr sein, weil die Frömmigkeit von morgen 
nicht mehr durch die selbstverständliche öffentliche Überzeugung und 
religiöse Sitte aller mitgetragen wird."2 Rahner hat allerdings etwas hin- 
zugefügt, das meistens weggelassen oder gar bewußt unterschlagen 
wird: •Solche Mystagogie muß uns konkret lehren, es auszuhalten, die- 
sem Gott (der wesentlich der Unbegreifliche ist) nahe zu sein, zu ihm 
,Du' zu sagen... Solche christliche Mystagogie muß natürlich auch wis- 
sen, wie Jesus von Nazareth, der Gekreuzigte und Auferstandene, in sie 
hineingehört."3 

Ein letztes: Gewiß muß immer wieder darauf hingewiesen werden, 
daß Erfahrung zum Engagement, Mystik zur Tat führen muß, wenn sie 
nicht zur Flucht aus der Welt entarten soll. Aber man darf und muß 
auch umgekehrt fragen: Kann Gott dabei nicht unter der Hand ein Mit- 
tel zum Zweck werden, also ein Götze, der interessant ist nur wegen sei- 
ner sozialen Nützlichkeit und Überlebensbrauchbarkeit? Ist Gott nicht 
mehr als das? Von Gott darf letztlich nicht in der Sprache funktionaler 
Nützlichkeit gesprochen werden, sondern in der Sprache der Faszina- 
tion : Es ist einer da, der uns anzieht und hinreißt. 

2 K. Rahner, Frömmigkeit heute und morgen. In: GuL 39 (1966), 335. 
3 K. Rahner (s. Anm. 2), 336. 




