
Die Kleriker 

Nachtrag zum Gespräch mit Eugen Drewermann 

Josef Sudbrack, München 

Vorbemerkung: Eine wissenschaftlich rundum abgesicherte Aus- 
einandersetzung mit Drewermanns neuen Buch - Stellennach- 
weise, Statistiken, Vergleiche, Belege, Eingehen auf die Kritiker, 
usw. - brauchte den mindest dreifachen Umfang der Vorlage. Das 
ist weder dem Leser, noch dem Autor, noch mir selbst zuzumuten. 
So kann die Methode nur sein: exemplarisch an zentralen Stellen 
die Anfrage des Buches aufzugreifen. Unser polemisch-kritischer 
Beginn entspricht der polemischen Schreibweise und These Dre- 
wermanns. 

Dies darf die Würdigung der wichtigen Anliegen des Buches 
nicht versperren, sondern soll zum notwendigen Gespräch an- 
regen. 

Noch im •Herbst-Seiler" hat der Walter-Verlag das im Druck stehende 
Buch um fast ein Drittel dünner für 69,- DM angekündigt. Nun liegt es 
vor: neunhundert Seiten dick für 88,-DM! Was mag in den wenigen 
Wochen der Drucklegung alles in •Die Kleriker - Psychogramm eines 
Ideals" hineingepreßt worden sein? Der Rezensent in •Die Zeit" hat 
schon recht, wenn er seinen Scherz neu auflegt, daß Drewermann 
schneller schreibe, als seine Kritiker lesen; doch zu den Nicht-Lesern 
des Buches gehört mit den meisten •Rezensenten" auch er, wie die 
Mehrzahl der Besprechungen zeigt. 

Die Methode 

Zuerst muß man sich doch über die wissenschaftliche Methode Rechen- 
schaft geben, mit der Drewermann sein Thema angeht. Das Vorgeplän- 
kel zu Beginn (Vorhaben und Verfahren, 21-39) wie einige Hinweise im 
Text weisen eher mögliche Anwürfe ab als die eigene Methode auf. Auf 
Seite 657 endlich wird letztere präzisiert. Ein Modell werde vorgestellt, 
das aber nicht wie in empirischen Wissenschaften •aus einer Vielzahl 
von Einzelbeobachtungen gewonnen", sondern einfachhin •das Ideal 
des Klerikerseins" sei. Dieses werde auf •die psychoanalytischen Vor- 



Kleriker 183 

aussetzungen" hin analysiert. Zwar gebe es in der empirischen Wirklich- 
keit als Ausnahmefälle auch andere •Kleriker"; doch recht absolut heißt 
es: •in dem entscheidenden Aspekt unserer Fragestellung... ist dieses 
Modell für ein getreues Abbild der Wirklichkeit zu halten" (543 u.ö.). 

Also keine empirische Untersuchung! An solchen fand ich eigentlich 
nur die Arbeiten von H. Stenger erwähnt, aber nicht ausgewertet (zuerst 
Anm. 18, Teil I). Jemand, der nach dem Verlagsprospekt auf viele •psy- 
chotherapeutische Einzelgespräche" pocht und eine Unmasse Literatur 
verarbeitet, begibt sich in den Bereich der Spekulation. Die wichtigsten 
(empirischen?) •Fälle" stammen aus Romanen. Um Anschauungsmate- 
rial zu haben, werden sogar oftmals •konkrete" Fälle •spekulativ-ab- 
strakt" konstruiert. Daß damit nicht Patienten geschützt werden sollen 
(das ließe sich anders bewerkstelligen), zeigen die seltenen echten Fälle. 

Es mache überdies •keinen Sinn, die Hintergründe der Psychologie 
des Klerikerseins mit den üblichen Mitteln der Befragung und Statistik 
erforschen zu wollen;" (290f; K. G. Reys Arbeit wird hier zitiert); denn 
•den meisten Klerikern fällt (•es unzumutbar schwer"), auch nur von 
weitem sich einzugestehen, wie problematisch und konfliktreich das 
Eheleben der eigenen Eltern verlaufen sein muß". (291) In den Konflik- 
ten zwischen den Eltern (s. •muß") Findet Drewermann die wichtigste 
Wurzel für das Klerikersein. Die Schutzbehauptung, daß Statistiken 
usw. •keinen Sinn machen", besagt wohl, daß jede empirisch-statistische 
Untersuchung, die Drewermann widerspricht, nur falsch sein kann. 

Wie nun •Fälle" im einzelnen analysiert werden, möge das promi- 
nente •Psychogramm" des Franz von Assisi (•Die Franziskushaltung": 
464-472), zeigen: Er habe einem •Überich" das eigene •irdische Glück" 
geopfert: •die Sehnsucht nach dem Himmel verzehrt fortan rasch und 
gewaltsam wie ein Steppenbrand die kleinen Reste an spärlichem Grün 
in den Niederungen und Tälern des irdischen Lebens." Zum Beweis 
führt Drewermann nicht die Schriften des Heiligen selbst an, die er an- 
derswo zitiert, sondern die Legende des Thomas von Celano. Psychoa- 
nalytisch wird gefragt: •Wie aber kann ... ein Sohn, der ersichtlich sei- 
nem Vater so obstinat ungehorsam ist, gleichzeitig im äußersten Nach- 
druck zu unbedingtem Gehorsam auffordern?" Die Antwort lautet: 
•Der Konflikt, der sich in der Seele des heiligen Franziskus zwischen 
Gott und seinem Vater zuträgt, enthüllt sich im Fortgang des Familien- 
dramas als gerade das, was wir vermutet haben: als ein äußerst heftiger 
Konflikt zwischen der Mutter und dem Vater des Heiligen." Der Beweis- 
gang ist typisch. Selbst die Legende muß noch •korrigier(t)" werden, da- 
mit das gewünschte Ergebnis herauskommt; man müsse •im Gegen- 
teil ... schließen, daß Franziskus seine Mutter mindestens ebenso geliebt 



Josef Sudbrack j 34 

haben wird wie sie ihn"; man müsse dann •denken dürfen", müsse •an- 
nehmen" usw. Die Vermutungen haben anscheinend ihre einzige Stütze 
in dem Ergebnis, das sie beweisen sollen. Und danach ist Franziskus ein 
•bestimmte(r) Typos der idealisierten Gehorsamsforderung", die •sich 
darauf gründet, in der Kindheit einen Elternteil besonders liebgewon- 
nen zu haben, der sich dem andern, im Grund wesensfremden und ver- 
haßten Elternteil total unterwerfen mußte, um nicht durch seinen Wider- 
stand den gesamten Bestand des ehelichen Zusammenlebens zu gefähr- 
den." 

Natürlich räumt Drewermann ein, •das Leben eines Genies wie des 
heiligen Franziskus auf ganzen fünf Seiten (nicht) psychoanalytisch für 
erklärt zu halten". Aber der Grundzug der authentischen Schriften des 
heiligen Franz, daß das Göttliche mit einer Übergewalt in sein Leben 
eingebrochen ist und er es in Jesus Christus und seiner Kirche erkannt 
hat, wird völlig ausgeklammert. Dagegen nimmt ein Zitat der •sehr ehr- 
liche(n) Weise", mit der Tilmann Moser seine eigene •Gottesvergiftung" 
analysiert, auf den wenigen Seiten mehr als eine ganze Seite ein: •Du 
(Gott) bist in mir groß geworden, weil die Stimme meiner Mutter in den 
wenigen Sekunden des Tages, in denen sie mit mir gebetet hat, einen 
Klang annahm, der, um den Jargon deiner Diener zu verwenden, nicht 
von dieser Welt war, innig, warm schwingend, als ob etwas ganz Kostba- 
res, was ohne deine Gegenwart unzugänglich blieb, plötzlich im Raum 
wäre, und das mit dem leise gesprochenen Amen wieder aus meinem Le- 
ben verschwand." Wer wurde •analysiert"? Franziskus? Die Kleriker? 
Tilman Moser? Oder Drewermann selbst? 

Imponierend ist und bleibt der breite Anmerkungsapparat, der dies- 
mal den Schluß des Buches ziert (751-858, dann folgt ein detailliertes 
Literaturverzeichnis). Doch auch hier sollte man nicht in Ehrfurcht er- 
starren, sondern nüchtern den Belegen nachgehen. Drewermann wirft 
z.B. dem Studium des Klerikers vor: •Standardisierte Unpersönlichkeit 
des Denkens... Ersetzung argumentativer Überzeugung durch den 
Druck verwalteter Macht." (7; 118; 154). •Nach Jahren des philosophi- 
schen Studiums in den Anfangssemestern wird von den Klerikern im 
Amt kaum jemals jemand der Versuchung erliegen, zu einem philoso- 
phischen Buch der Moderne zu greifen... es ist ihnen ein philosophi- 
sches Fragen selbst so gut wie nie ... zu einem geistigen Ereignis gewor- 
den." (123) Neugierig fragt man: Welche •philosophischen Bücher der 
Moderne" nun kennt Drewermann selbst? Sein Literaturverzeichnis (Nr. 
3; 867-872) und eben die Anmerkungen zeigen Erstaunliches: Die •mo- 
derne" Philosophie fehlt völlig! Gerade noch E. Bloch. Drewermanns 
•geistiges Ereignis" endet im Existentialismus, bei Heidegger, Sartre, Ja- 



Kleriker 

spers usw.; nichts von der Frankfurter Schule (Adorno bis Habermas); 
nichts von den Autoren, zu denen z. B. Stegmüller in seinem vierbändi- 
gen Standardwerk: Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie, führt 
(Sprachphilosophie, Strukturalismus, analytische Philosophie); nichts 
von den modernen Franzosen; nichts von Hans Blumenberg, dem intel- 
lektuellen Starautor, der Drewermann im Symboldenken nahesteht; 
nichts von Peter Sloterdijks •Kritik der zynischen Vernunft", dem ge- 
scheiten modernen philosophischen Kultbuch; nichts von der •Postmo- 
derne" und Feyerabends •anything goes"; ausgerechnet Capras 
•Wendezeit" taucht als einziges •modernes" philosophisches Buch auf. 

Niemand weiß alles, aber niemand sollte Alles-Wissen vorgeben oder 
gar von anderen verlangen. 

Die These 

Klerikerdasein in der Kirche - idealtypisch gesehen - gründet nach Dre- 
wermann psychoanalytisch in einer (noch präödipalen) Identifikation 
mit der Mutter, die sich dem herrschsüchtigen Vater aus Liebe zur Fami- 
lie absolut unterwarf und deshalb kein eigenes Leben führte. Eine sol- 
che Mutter bringt auch dem Kind, das sich mit ihr gegen den Vater iden- 
tifiziert, keine echten Gefühle entgegen. Ihr •mangelnde(s) spontane(s) 
Wohlwollen (wird) ersetzt durch um so größere willentliche Bemüht- 
heit"; das bewirkt einen •Teufelskreis von unterdrückten Gefühlen und 
schuldbewußten Wiedergutmachungstendenzen moralischer Pflichter- 
füllung, der auf der Seite der Mutter (bzw. der primären Kontaktperson) 
bereits die spätere klerikale Einstellung zu einem Gutteil vorbildet", 
•eine seltsame Doppelbödigkeit zwischen Wollen und Sein". Hier 
wächst die Klerikerberufung; dieser Teufelskreis wird sich •im Sein und 
Verhalten der Kleriker" (271) gegenüber der Kirche wiederholen. 

Drewermann konstruiert (!) •den einfachsten denkbaren Fall" (273 ff), 
um die kindliche Grundsituation des künftigen Klerikers zu erläutern. 
Eine Mutter ist aufgrund der Familiensituation (des tyrannischen Va- 
ters) total überfordert. Und so erlebt das Kind in ihr zugleich Nähe, •um 
die intensivsten Hoffnungen zu wecken", wie Ferne •um die geweckten 
Hoffnungen traumatisch zu enttäuschen" (273). Die Verantwortung für 
die Familie hindert sie, ihr eigenes Leben zu leben, aus dem echte Zu- 
neigung strömen würde; sie fühlt sich schuldig, weil der Vater sie für das 
Mißlingen des Familienlebens verantwortlich macht. Ihre Zuneigungen 
muß sie •wollen", sie kann nicht (Ehefrau und Mutter) •sein", wie es in 
ihr liegt und woher Zuneigung von selbst strömen würde, sondern muß 



Josef Sudbrack jgg 

es sich willentlich befehlen. Die •ontologische Unsicherheit" des Ge- 
schöpf-, des Nicht-aus-sich-Sein wird nicht in die All-Liebe Gottes ein- 
geborgen, sondern verdrängt und durch übereifriges Gehabe verstärkt. 
Das Kind, das sich ganz auf die Seite der Mutter stellt und doch ihre 
wahre •Liebe... entbehrt, (wird) die Schuld dafür nicht dem Unvermö- 
gen der Mutter, sondern (in Identifikation mit der geliebten Mutter) sich 
selbst geben". (2750 

Aus dieser Situation deduziert Drewermann viele Züge des •Kleri- 
kers": Die •Erwählung zum Klerikersein" stamme psychoanalytisch 
•von dem Grundgefühl der ontologischen Unsicherheit und der daraus 
resultierenden Überidentifikation des Ichs mit bestimmten .rechtferti- 
genden' Idealen". •Die Überwertigkeit mancher moraltheologischer An- 
sichten, z. B. über die Unauflöslichkeit der Ehe, (ist) zu einem Gutteil als 
Rationalisierung der Erfahrung und Konflikte mit der Ehe der eigenen 
Eltern zu verstehen." •Die monoman anmutende Theorie von der .Bin- 
dungsangst' als Ursache so vieler Ehetragödien ließe(n) sich als Se'lbst- 
darstellung(en) der Gefühlslage der Kleriker ... deuten." (277) All das 
aber beruht nach Drewermann auf der Grundhaltung des Klerikers, der 
nicht fragt: •Was darf ich seinV und sich dies von Gott schenken läßt, 
sondern sofort insistiert: •Was muß ich tunV, und damit die eigene Per- 
sönlichkeitsfindung (im Sein) an den Befehlsgeber Kirche verrät. 

Sammelnder Gesichtspunkt ist •das wohl wichtigste theologische 
Theorem: der Gedanke von der Erlösung der Welt von Sünde und 
Schuld durch das Opfer des ,Sohnes' gegenüber dem ,Vater'." (277) 
Seine psychoanalytische Wurzel ist eben diese Erfahrung des Kindes, 
•wie sich die Mutter zum Wohle ihres Kindes opfert" und so die Fami- 
liensituation •rettet". •In dem gleichen Maße ... obliegt auch diesem die 
Pflicht, sich seinerseits zum Wohl seiner Mutter zu opfern." (278) •Das 
gesamte Dasein ist im Lebensgefühl eines Klerikers von dem Hinter- 
grund der ontologischen Unsicherheit ganz buchstäblich getragen und 
ermöglicht von einem ursprünglichen Opfer, das allerdings nicht zu- 
nächst von Christus, sondern von der eigenen Mutter gebracht wurde, 
um ,den Menschen' bzw. ,die Welt', d. h. das Kind von der Schuld zu er- 
lösen, überhaupt auf der Welt zu sein." (279) Ontologische Unsicherheit 
ist einsgeworden mit der Familiensituation: sich opfern, statt sich durch 
Gottes Gnade heilen zu lassen. Die Deutung der Erlösungstat Jesu als 
Opfer des Sohnes zur Versöhnung des Vaters stammt psychoanalytisch 
aus dergleichen Kindeserfahrung einer sich opfernden Mutter, die den Kle- 
riker bestimmt, sich das Opferdasein als Lebensinhalt zu erwählen. Die 
Kirche ist der Moloch, dem er sich darbietet. Diese Grundthese wird auf 
900 Seiten ständig wiederholt, immer neu beleuchtet und ausgearbeitet. 



Kleriker 187 

Der Kleriker also ist nach Drewermanns Modell-Konstrukt ein 
Mensch, der sich seines Selbst, seiner persönlichen Initiative, seines fra- 
genden Gewissens entäußert, der sich •geopfert" hat, um (als Amtsträ- 
ger) Instrument einer zum Machtapparat degenerierten Kirche zu wer- 
den. Selbst die Bischöfe der Würzburger Synode •delegierten ... die 
Frage nach der Wahrheit, die sie als individuelle Personen bereits sich 
weigerten zu beantworten, sogar noch von der Autorität ihres eigenen 
Amtes weg an die höchste Autorität in Rom". (161) Diese Auflösung des 
•Persönliche(n) im Allgemeinen" (146), diese •Entpersönlichung", wie 
immer wieder gesagt wird (z.B. 255, 270, 295), ruhe auf der •ontologi- 
schen Unsicherheit", die sich an eine •im Überich als göttlich verinner- 
lichte(n) Heteronomie" (141 f) klammern muß, statt sich von Gottes 
Barmherzigkeit sagen zu lassen: Du darfst der sein, der du bist! Das be- 
schriebene Kindheitstrauma bewirke, daß •das Persönliche kollektiviert 
und das Kollektive personalisiert wird." (191) 

Rollenidentifikation ist in jedem Beruf notwendig. Doch der •Kleri- 
ker" dürfe sich nicht in ein Privatleben zurückziehen, sondern lebe in ei- 
ner •Totalidentifikation von Sein und Rolle", einer •pflichtweise(n) Ver- 
schmelzung des einzelnen mit dem Ort und der Aufgabe, an welche die 
Gemeinschaft ihn stellt". Dies gelinge nur, wenn er sein eigenes Person- 
werden der amtlichen Rolle zum Opfer darbringt. •Die Anlage des ge- 
samten Systems des Klerikerseins (läuft) darauf hinaus, daß der einzelne 
buchstäblich nichts ist, um alles sein zu können." (227) Ein burschikoses 
Zitat von Kard. Meisner zum absoluten Gehorsam vor dem Papst wird 
an dieser Stelle ausgewalzt. •Nichts" sei der Kleriker als eigene Persön- 
lichkeit, die hinter dem Amt zurücktreten muß, •alles" aber, weil sein 
Amt ihn identifiziere mit der •allein-seligmachenden Kirche" (140). 
Selbst H. Küng habe nur theoretisch, nicht •faktisch und praktisch" 
diese infantile Anlehnung an die •Allmacht der Position des Papstes" 
(242) überwunden. •Die vollkommene Identifikation mit der Berufs- 
rolle, die von den Klerikern der katholischen Kirche verlangt wird, führt 
psychologisch nicht zur Entfaltung, sondern zur systematischen Unter- 
drückung und Verkümmerung des Persönlichen." (249) 

Auch wo sich der Kleriker von der Kirche lossage, lebe er noch in der 
aufgeblähten Rollenerfahrung des Kindes: •Der Kampf gegen den Va- 
ter um das Wohl und Wehe der Mutter findet dann seine ideologisch 
motivierte Fortsetzung z. B. in der Auflehnung gegen die Vaterautorität 
- des Papstes, des Bischofs, der staatlichen Behörde etc...." (305) Dre- 
wermann weitet das Modell gesellschaftlich aus: •Nicht selten wird aus 
dem einstigen rachsüchtigen ,Bettnässer-Kain' später ein wissenschaftli- 
cher Kritiker oder Literaturkritiker, der dann ,das trotzige Pissen in eit- 



Josef Sudbrack Igg 

les Wissen' umwandelt und in unbarmherzig intoleranter Weise einen je- 
den Autor ,bespritzt', dem es gelungen ist, literarisch oder wissenschaft- 
lich mehr zu leisten als ihm." (307) 

Die anderen aber, die bleiben und ihr •Ideal" ehrlich vertreten, kom- 
pensieren die eigene Unsicherheit durch noch mehr Arbeit, durch noch 
mehr Dienst am Menschen, durch noch mehr •Selbstlosigkeit". Hierzu 
stellt Drewermann einen, nun •konkreten" Fall einer Ordensschwester 
vor (315 ff), deren Tüchtigkeit nur eine verdrängte Kindheitsaggression 
gegen den Vater durch •eine permanente Helfersituation" kompensiere. 

Der einzelne und die Gemeinschaft 

Die Kirche mit der sich der Kleriker identifiziert, löst ihren Anspruch 
göttlicher Wahrheit nicht ein und kann es auch nicht. Drewermann führt 
hierzu viele spektakuläre Fälle an, wie die Affären um Stephan Pfürtner 
oder Charles Curran, Äußerungen von Theologen (besonders zum Zöli- 
bat), amtliche Verlautbarungen (z. B. zu Ehescheidung, Homosexualität 
usw.) oder Ordensregeln (wie die der Münsteraner Clemens-Schwe- 
stern). Niemand kann heute daran zweifeln, daß sich damit ernste An- 
fragen und auch Anklagen gegenüber konkreten Organen der Kirche 
von heute verbinden. 

Doch wie das Sprichwort weiß: •Der Teufel liegt im Detail!" Darf 
man mit den Skandalen der Kirchengeschichte das Wesensbild der Kir- 
che zeichnen, wie es K. H. Deschner tut, den Drewermann eifrig zitiert? 
Zuerst wären die Skandale auf ihre Wahrheit und ihre Hintergründe zu 
befragen. Pietro Redondis eben erschienenes Buch über •Galilei, der 
Ketzer" zeigt z.B. mit Detailwissen (!), wie einseitig und fehlerhaft das 
kolportierte Klischee-Bild dieses Paradeskandals kirchlicher Rechtspre- 
chung ist. 

Doch für Drewermann sind die Skandale der Kirchengeschichte und 
Kirchenpraxis nicht nur bedauerliche Verirrungen, sondern gründen in 
der verfehlten, katholischen Auffassung von Kirche: daß sie nämlich als 
soziologische Gemeinschaft einen Anspruch erheben könne, der dem 
persönlichen Selbstwert fordernd gegenübersteht. Das Soziologische - 
d.h. Nächstenliebe, soziale Hilfe, moralische Forderung, gesetzliche 
Ordnung - ist nach Drewermann grundsätzlich sekundär gegenüber 
dem Selbstwerden des Menschen. • Wesentlich müssen die Menschen 
nicht von politischer Ungerechtigkeit, von sozialer Armut, von ökonomi- 
scher Ausbeutung und dergleichen mehr erlöst werden, sondern von der 
Angst, die auf allen Ebenen des menschlichen Daseins in Existenz und 



Kleriker 189 

Geschichte jene Symptome des Unheils hervortreiben muß, solange sie 
dauert." Auch die Postulate für eine neue Kirche, die Paul M. Zulehner 
aufstellt, greifen zu kurz. •Die ganze Auseinandersetzung muß viel frü- 
her ansetzen ... ehe nicht die Idealbildungen des Klerikerseins selber so 
formuliert werden, daß sich zeigt, welch einen Beitrag sie auf dem Wege 
der Selbstfindung psychologisch leisten könnten, bleibt das Haus der 
Kirche nach wie vor auf Sand gebaut." (671, Hervorh. v. Drewermann) 

Die Kontroverse mit J. B. Metz und der Befreiungstheologie, die etwa 
ab Seite 357 beginnt (•funktionale Betrachtung der evangelischen 
Räte... im Munde derer, die fortschrittliche Theologen zu sein sich 
große Mühe geben") und den Schlußteil der Therapievorschläge (ab 
655) prägt, ist von der grundsätzlichen Unterordnung des Soziologi- 
schen unter das (Tiefen-)Psychologische bestimmt. Innere Haltungen 
würden in der Befreiungstheologie wie in der kirchlichen Gesetzgebung 
zur veräußerlichten sozialen Anstrengung umfunktioniert und damit in 
ihrer eigentlichen Sinnhaftigkeit verkannt; Armut, als befreiendes Ja zu 
dem Gott, der alles in seiner Barmherzigkeit trägt, würde zum trotzigen 
Kampf gegen den •Besitz" veräußerlicht, obgleich doch gerade im •Ei- 
gentum" ein Persönlichkeitswert des Menschen und überdies die Quelle 
allen wirklichen Kampfes gegen die soziale Armut auf dieser Welt liege. 

•Es gibt psychoanalytisch keine glaubhafte Form evangelischer Ar- 
mut, die nicht den Weg über eine entsprechende Stärkung des Ichs ge- 
funden hat... und so muß man oft genug zunächst einmal Formen eines 
rechten Besitzens einüben, ehe die christliche Armut überhaupt zum 
Thema werden kann." (683) •Aberwitzig" wäre es, •das überaus bren- 
nende Problem wirtschaftlicher Armut, ökonomisch betrachtet, mit Mit- 
teln eines theologischen Pauperismus statt durch eine solide Kenntnis 
der herrschenden Gesetze des Marktes und des Geldes lösen zu wollen." 
(676) Statt Orientierung •an dem persönlichen Schicksal und Erleben 
der Menschen", werde aber mit Anordnungen von Armut usw. •das In- 
nere (,rein funktional') nach außen gezogen". (368) •Die fehlende Spiri- 
tualität entwertet die ,evangelische Armut' von einer religiösen Grund- 
haltung im besten Fall zu einem karitativen Dienstapostolat, das mit den 
Gloriolen echter Christusnachfolge umkränzt wird." (376) 

Diese absolute Vorordnung des Individuell-Psychologischen vor dem 
Sozial-Verantwortetem ist auch wohl der Grund, warum Drewermanns 
Rezeption der Philosophie im Existentialismus gipfelt. 

An der Diskussion mit Dorothee Solle im dritten Band der •Gesprä- 
che und Interviews" (70-106, hier auf einige Kernsätze zusammengezo- 
gen) sind die Fragepunkte zu erkennen. Drewermann: Gerechtigkeit •ist 
eine Forderung der Politik". Solle: •Nein, das ist Gottes Forderung." 



Josef Sudbrack 190 

Drewermann: •Wichtig scheint mir, daß die Religion anfängt... wo 
nichts mehr zu machen ist, wo Menschen an der Gerechtigkeit, z. B. des 
Gesetzes scheitern." Solle: •Ich glaube einfach nicht mehr an den mir ... 
eingeprägten Gegensatz zwischen Gerechtigkeit und Gnade ... Ich kann 
mich noch nicht ganz anfreunden mit dem Erst-das-eine-dann-das an- 
dere. Das kommt mir nämlich so vor wie ein theologisch gängiger Trick: 
Erst mußt du glauben, und dann kommt die Anwendung." Drewermann: 
•Sie (die Menschen, die individuell sich gefunden haben) werden befä- 
higt, gegen all das, und zwar Kraft der eigenen menschlichen Erfahrung, 
aufzustehen, was unterdrückt... Ich erwarte nicht, daß in der Politik Er- 
lösung geschieht, ich erwarte, daß sie zweckrational, menschlich und 
vernünftig ist... Es geht überhaupt nicht um die soziale Frage, es geht 
Jesus um die Stellung des Menschen zu Gott." Solle: •Wie kann man 
das auseinanderreißen? Die Stellung des Menschen zu Gott ist nicht ab- 
strakt ... ich lebe in Beziehungen ... Da kann Politik nicht einfach, wie 
nach Ihrem liberalen Modell, sozusagen der Vernunft übergeben wer- 
den." Drewermann: •Das alles ist so kompliziert." Solle: •Ich wehre 
mich gegen den Satz: ,Erlöst wird nur der einzelne'. Ich würde sagen: 
,Befreit wird das Volk Gottes'." Nach einer knappen, ausweichenden 
Antwort Drewermanns bricht Frau Lüning, die Gesprächsleiterin, ab: 
•Ich möchte noch zu einem anderen Punkt kommen ..." Hat sie nicht 
merken wollen, daß es um die entscheidende Frage geht? 

Ist die Selbstfindung, die Selbstrealisierung des einzelnen Menschen 
grundsätzlich den sozialen Bezügen vorgeordnet? Oder gibt es nicht so- 
ziale Wirklichkeiten, denen sich auch das eigene •Selbst" unterordnen 
muß? So gesehen klingt die Entgegensetzung noch abstrakt. Aber kon- 
kret heißt dies: Darf, muß das ethische Verhalten in der sozialen Ord- 
nung nicht auch einmal •suspendiert" werden zugunsten der Selbstfin- 
dung, der psychoanalytischen Heilung (vgl. Psychoanalyse und Moral- 
theologie, Bd. I.), oder gibt es ethische (soziale) Normen, die auch in der 
Selbstwerdung und im psychoanalytischen Prozeß gültig bleiben, deren 
Übertretung zwar in Barmherzigkeit und Verstehen aufgenommen, nicht 
aber legitimiert werden kann? Ist die Kirche in ihrer sozialen Struktur 
nur eine Hilfsgemeinschaft zur religiösen Selbstfindung, oder darf und 
muß sie als Kirche dem einzelnen nicht auch fordernd gegenübertreten? 
Kann von einem einzelnen sogar verlangt sein, auch ein Stück •Selbst- 
findung" zugunsten des sozialen Engagements zu opfern? Noch tiefer 
gesehen: Ist das Ich-Du und Ich-Wir-Verhältnis, ist die Begegnung nicht 
ein ontologisch (!) Allererstes, das nicht aufgelöst werden kann in Ich- 
Besitz und nachträgliches Weitergehen zum Du? Man lese darauf hin 
noch einmal Martin Buber, besonders seine Kritik an C. G. Jung. 



Kleriker 191 

Es erübrigt sich hier zu zeigen, daß solche Fragen - es geht glaubens- 
mäßig und theologisch z. B. um das Verhältnis von Gewissens- und Reli- 
gions-Freiheit zum Wahrheitsanspruch des Glaubens und der Kirche, 
was beides vom Zweiten Vatikanum proklamiert wurde - nicht mit leich- 
ter Hand zu beantworten sind. Wer die Literatur kennt, weiß, wie sehr 
man sich um •Lösungen" oder wenigstens um pragmatische Entschei- 
dungshilfen bemüht. Wer mit offenen Augen in die Kirche schaut, weiß 
allerdings auch, daß in der Praxis hier manches im argen liegt. Doch wo 
gibt es dies nicht! 

Am Beispiel: Sexualität 

Hier - und nicht in vom •Spiegel" abgeschriebenen Nebensätzen über 
Brigitte Bardot, an der auch Priester das Weibliche kennenlernen können 
- liegt der eigentliche Punkt des Gesprächs: Muß alles Soziale (also 
auch die Ordnung der Kirche) sich nach der je-persönlichen Erfahrung 
(z. B. über die Tiefenpsychologie) richten, oder gibt es soziale, dialogi- 
sche Bezüge, die über das individuelle Wohlbefinden hinaus und 
manchmal vielleicht sogar (z. B. im Verzicht einer Mutter oder im sozia- 
len Engagement) gegen es sinnvoll und menschlich richtig sind? 

Diese Frage wird verständlicherweise am Problem Sexualität (Zölibat) 
besonders deutlich. Es mag noch hingehen, daß Drewermann einer 
Menschengruppe die sexuelle Emanzipation von allen gesellschaftlichen 
(gesetzlichen!) Bindungen zubilligt: •Einzig den Dichtern ist es ver- 
gönnt, auch ohne Bindung verbindlich zu sein, auch ohne Verträge ver- 
träglich, auch ohne Ehe entscheidend für das Wohl und Wehe anderer 
Menschen." Sie haben eine Liebe, •die stark genug ist, um sich über die 
Tabus der Gesellschaft mit ihren ritualisierten Zwängen und schabioni- 
sierten Regeln hinwegzusetzen zugunsten des einzelnen konkreten Ge- 
genübers in seiner Eigenart als Mann und als Frau." Sie haben eine 
•Energie der Seelenverzauberung, die sich nicht festlegen läßt auf die 
beruhigenden Besitzzuordnungen von ,meine Frau' und ,mein Mann'"; 
sie haben •eine(r) Weite des Herzens und eine(r) Großzügigkeit der Ge- 
sinnung, die jenseits der Eifersucht eint und zusammenführt und sich 
aussagt in einer Sprache, die ohne Unterschied alle einlädt zu einem ge- 
meinsamen Fest der greifbaren Nähe des Göttlichen." (719) Man muß 
aber nur das Leben von Goethes Friederike weiter verfolgen oder die 
Biographie Rilkes lesen (D. A. Prater, Ein klingendes Glas, 1986) - 
beide führt Drewermann als beispielhaft an -, um sich zu fragen: Recht- 
fertigt eine noch so wunderbare Dichtung ein einziges zerbrochenes Le- 



Josef Sudbrack 192 

ben? Mit einem Bild von Drewermann (462): •Mit welch einer Poesie 
(Kirche) haben wir es zu tun, die es wagt, auf den Ruinen solchen frauli- 
chen (kindlichen) Selbstwertgefühls ihre Dome und Kathedralen zu er- 
richten?" Wenigstens das Problem ist ernstzunehmen. Anzumerken ist: 
Drewermann führt Männer an; ihre Opfer sind die Frauen. 

Aber völlig unvollziehbar wird es im Finale des Buches, das eine 
Sexualität feiert, die in Spiel und Selbstfindung aufgeht. •Die Zeit ist 
längst gekommen, in der die Sexualität nicht primär der Fortpflanzung 
dienen kann noch darf; und die Zeit wird bald kommen, in der das Erb- 
gut nicht länger mehr allein vom Verhalten der Partner, sondern von ei- 
ner gezielten genetischen Steuerung determiniert wird, die zumindest die 
Weitergabe kranker Gene verhindern soll ... es sind Anzeichen dafür be- 
reits heute schon sichtbar: Rivalenkampf und Eifersucht treten spürbar 
zurück, die Sexualität dient hauptsächlich weder der Fortpflanzung 
noch der Familiengründung, sie wird zunehmend als eine alles durch- 
dringende Kraft der Zärtlichkeit, der Freude, der Phantasie und der Ge- 
meinsamkeit erlebt." (737) Die Möglichkeit der Empfängnisverhütung, 
die das Verhältnis der Geschlechter sicher auch in gutem und gesundem 
Sinn beeinflußt hat, wird extrapoliert zu einer •Gen-Veränderung" 
(durch Gen-Manipulation? durch operativen Eingriff? von selbst?), in 
der die Sexualität anscheinend von aller Verantwortung befreit nur noch 
Spiel und Lust sein wird. Das erinnert an furchtbare Visionen einer rei- 
nen Genuß-Sexualität in A. Huxleys •Schöne neue Welt" (er war gewiß 
kein zölibatärer Verächter der Sexualität). Hat Drewermann eigentlich 
die doch intensive wissenschaftliche (!) Behandlung der Fragen um 
Gen-Manipulation und Sexualität nicht nur gelesen, sondern seriös ver- 
arbeitet? 

Gerade lese ich in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung (1.2. 1990, 
27) den Bericht über eine Freiburger Tagung über •Sex, Literatur und 
Psychoanalyse" (•Neue Themen, alte Hemmungen"), also die Thematik 
Drewermanns. Das Schopenhauer-Zitat als Überschrift schon: •O Wol- 
lust, o Hölle", läßt die Realitätsfremdheit seiner Märchenbilder erah- 
nen. Aufmerksam wird man beim Thema des Literaturwissenschaftlers 
Lütkehaus: •Die Schilderungen der Onanie in der Literatur" - •vom Al- 
ten Testament bis zu Thomas Mann, von Jean-Jacques Rousseau bis zu 
den Romanen des Amerikaners Philip Roth". Er zeigt: •Erstaunlich 
mild erscheint (die Onanie-Ablehnung) noch in den Lasterkatalogen des 
Mittelalters, vielleicht, so der Referent, aufgrund der kanonischen 
Klugheit' kirchlicher und klösterlicher Zölibatäre. Just im Zeitalter der 
Aufklärung aber kulminiert die neuzeitliche Verteufelung der Eigenliebe 
als Sünde und Seuche." Die Bemerkung zeigt, wie unseriös die von Dre- 



Kleriker 193 

wermann vorzugsweise herangezogene Skandal-Literatur einer U. 
Ranke-Heinemann, eines K. H. Deschner oder eines E. Bornemann 
(Sexual-Spezialist der •Neuen Revue") arbeitet; dort ist die mittelalter- 
lich gebliebene, kanonistisch verfestigte Kirche der Todfeind der Sexua- 
lität; der Prozeß der Aufklärung erst bringe die Befreiung. 

Wichtiger ist die Situationsbeschreibung der Gegenwart, die das mär- 
chenhafte Traum-Bild Drewermanns entzaubert (Tobias Brocher, Jo- 
hannes Cremerius): •Einerseits die scheinbar größere Freiheit im Um- 
gang mit den Trieben und der Lust... Andererseits aber das Zunehmen 
,verzweiflungsvoller Vereinsamung', die Angst vor Hingabe, vor den 
Niederungen des Alltags zu zweit, kurzum: die Furcht vor der Liebe, die 
als Lust allein keine ist." Ohne soziale Verantwortung zerstört sich die 
Sexualität selbst. Auch Hans Peter Duerr, gewiß nicht des Christentums 
oder einer restriktiven Moral verdächtig, beendet seine grundlegende 
kulturgeschichtliche Untersuchung über •Nacktheit und Scham" (im 
gründlichen Anmerkungsteil werden die obengenannten •wissenschaftli- 
chen" Autoritäten nicht einmal erwähnt) mit einer Bemerkung, die das 
hell-dunkle, nur in einer humanen Ordnung fruchtbar werdende Ge- 
heimnis der Sexualität ahnen macht: •Vieles (spricht) für die Wahrheit 
des biblischen Mythos ..., nach dem die Scham vor der Entblößung des 
Genitalbereiches keine historische Zufälligkeit ist, sondern zum Wesen 
des Menschen gehört." Die naiv-optimistische Vision, mit der Drewer- 
mann eine •genetische" Steuerung, eine Determinierung der Sexualität 
in Richtung Überwindung der sozialen und moralischen Bindungen 
hochrechnet zum reinen Spiel, zur Phantasie, Zärtlichkeit und Freude, 
gehört ins Märchen, nicht in die Realität des Lebens. 

Die Entfaltung der Grundthese 

Man muß die methodischen und inhaltlichen Anfragen an Drewermann 
im Auge behalten, wenn man den einzelnen Kapiteln seines dicken Bu- 
ches nachgeht. Sie entfalten und malen gezeigte Grundzüge aus. 

In •Die Erwählten oder: Die ontologische Verunsicherung" (47-268) 
legt Drewermann das Fundament seiner Überlegungen. In Einzelanaly- 
sen - besonders mit Jean-Paul Sartres •Die Kindheit eines Chefs" als 
•Intelligibilitätsschema" - arbeitet er seine Grundthese heraus, daß kind- 
liche Traumata aufgrund elterlicher Spannungen das Psychogramm des 
Klerikers bestimmen und sich in der Opfertheologie einen dogmatischen 
Ausdruck geschaffen haben: •Die archetypischen Vorstellungsschemata 
von Opfer und Wiedergutmachung nebst den zugehörigen Gefühlsambi- 



Josef Sudbrack 194 

valenzen sind in der christlichen Theologie derart bestimmend gewor- 
den, daß sie als ihre Repräsentanten und Ideologen in Gestalt der be- 
amteten Kleriker bevorzugt Menschen zulassen, deren Psyche selbst 
zutiefst von der frühkindlichen Erfahrung traumatischer Ambivalenz- 
gefühle im Umkreis grausamer Opfervorstellungen und Wiedergut- 
machungsverpflichtungen geprägt ist." (280 f) 

Das Kapitel •Bedingungen der Auserwählung oder: Antriebspsycho- 
logie der ,evangelischen Räte'" (269-654) geht von der •Rollenzuwei- 
sung in der Familie" aus und entwirft anhand der evangelischen Räte 
ein Psychogramm des Klerikers. Im Unterschied zu Sartres •Chef 
kreise er nicht ums eigene Prestige, sondern habe •den subjektiv sehr 
ausgeprägten Willen, irgend etwas für andere Menschen zu tun, das be- 
stimmt richtig und nützlich ist. Paradoxerweise hängt dieser Wille zur 
Brauchbarkeit nicht mit einem ungebrochenen Vertrauen in die Fähig- 
keiten der eigenen Person zusammen, sondern gerade umgekehrt: Es ist 
der Mangel an ursprünglicher Daseinsberechtigung, der als Kompensa- 
tionsleistung den Wunsch hervortreibt, sich durch eine gewisse Form 
von Nützlichkeit so etwas wie eine Berechtigung zum Sein trotz allem 
doch noch zu verdienen." (269 f) Die ,•evangelischen Räte' der Keusch- 
heit, der Demut (Seinsdemut vor Gott ist die innere Wahrheit des veräu- 
ßerlichten Gehorsams) und der Armut" (346) können als Lebensformen 
eines solchen Dienstes des Sich-Schenkens, der Hingabe gelten. Aber 
wahrhaftig sind sie nur, wenn sie •als Teil einer inneren Entwicklung 
verstanden werden" können, nicht aber als von außen auferlegtes Ge- 
setz: •Es gibt keinen Aufstieg zum Opfer, ohne im Vollgefühl des 
Glücks zu der Freiheit gereift zu sein, lassen zu können und schenken zu 
mögen." (354) Dies stände den •Päpsten und Kardinälen" gut an; doch 
diese lösen z. B. •die Provokation der Armut" von sich ab und definie- 
ren sie •als die Lebensform von Gemeinschaften, die mit den Mitteln 
des Kirchenrechts kontrolliert werden". (355) Dort aber werden die 
evangelischen Räte, weil von außen auferlegt, von •der Psychologie der 
Menschen, die diese Ideale leben sollen", (357) abgetrennt und funktio- 
nalisiert. Priester und Ordensleute können daher nicht mehr diesem Ver- 
zicht entgegenreifen, sondern der Verzicht wird zum Standesmerkmal, 
zur amtlichen Qualität. Damit wird er in der Hand der Kirche zum •äu- 
ßersten Disziplinierungsmittel gegenüber der drohenden seelischen Ver- 
wahrlosung; oder, in psychoanalytischen Vokabeln ausgedrückt: man 
hat es mit einer Mentalität zu tun, in welcher das Ich auf der Flucht vor 
seinen verdrängten und deformierten Es-Strebungen sich ins Überich 
flüchtet, um die Gefahr asozialer Triebdurchbrüche zu entgehen." (484) 
Mit anderen Worten: man meidet den inneren Reifeprozeß und die psy- 



Kleriker 195 

choanalytische Bewältigung der eigenen Probleme, flüchtet in eine äu- 
ßerlich bleibende Ordnung, projiziert aber die eigenen Schwierigkeiten 
nach außen: in rigorose Moral, in Absolutheitsanspruch, in einen sozia- 
len Arbeitsdrang, der psychoanalytisch der Geistes-Krankheit des Hel- 
fer-, des •Rettersyndroms" (286) ähnelt usw. Dies wird auf vielen Seiten 
für die einzelnen evangelischen Räte durchgeführt. 

Die •Therapievorschläge oder: Von der Aporetik zur Apologetik der 
evangelischen Räte'" (655-750) haben alle das eine Thema: •Ehe nicht 
der Wert einer bestimmten Haltung in sich selbst lebbar und erlebbar ge- 
worden ist, führt eine äußere Nachahmung gewisser religiöser Vorbilder 
lediglich zu einer verinnerlichten Form der Außenlenkung." (662) Was 
dieses zweifelsohne berechtigte •In-sich-selbst-Lebbar", wenn es nicht 
in die soziale Verantwortung eingebettet ist, bedeuten mag, haben wir 
am Beispiel Sexualität zu zeigen versucht. 

Es stellt sich nämlich die Grundanfrage, die Frau Solle formuliert hat: 
Darf man das Individuelle (Persönlichkeitswerdung) vom Sozialen (Ver- 
antwortung) trennen? Mit dem •Sozialen" aber tritt der •andere", der 
Mitmensch, die Natur und damit auch die übergreifenden Normen und 
letztlich auch die kirchliche Wahrheit unabtrennbar mit ein in den sub- 
jektiven Prozeß der Persönlichkeitsausformung. 

Der einzelne Mensch muß nicht erst seine eigene Persönlichkeit ge- 
funden haben, ehe er dem Objektiven, den Normen konfrontiert wird 
und sich ihnen •unterordnet". Die vermeintliche •Unterordnung" ist 
von Anfang an ein Stück des Persönlichkeitswerdens; denn der Mench 
ist als •Ich" immer schon im •Wir" zu Hause. Es gehört zur Menschwer- 
dung, ein größeres Objektives (= Wahrheit oder soziale Ordnung) anzu- 
erkennen und sich ihm einzuordnen, obgleich die innere Sinnhaftigkeit 
dieses Objektiven ( = Wahrhaftigkeit oder subjektive Befindlichkeit) 
nicht völlig vollzogen ist. Martin Buber zeigt: Der Mensch wird am Du, 
am Es, am anderen, zum Ich. Es gibt ein Mühen im karitativen, sozialen 
Bereich (die Frage nach der Gerechtigkeit), dem sogar die eigene Per- 
sönlichkeitsbildung, wie sie psychoanalytisch zu zeichnen wäre, im 
Wege stehen mag. 

Im Verhältnis von Persönlichkeitswerdung und sozialer Verantwor- 
tung, oder von Subjektivität und objektiver Wahrheit geht es letztlich 
nicht um Vor- und Nachordnung, sondern um das rechte Verhältnis, das 
Gleichgewicht zwischen beiden; ein Gleichgewicht, in dem jede Seite 
um so mehr an Gewicht, an Bedeutung gewinnt, je mehr ihr Gegenüber 
schwerwiegender, bedeutungsvoller wird; ein Gleichgewicht, bei dem 
wie in personaler Begegnung die Partner miteinander und aneinander 
wachsen. 



Josef Sudbrack \ 96 

Die Kirche - Mangelndes Gleichgewicht 

Die Auseinandersetzung mit dem Klerikerbuch sollte nicht an seinen of- 
fensichtlichen Schwächen, Übertreibungen, Verallgemeinerungen und 
Argumentationsdefiziten stehen bleiben. Der Kernpunkt ist anzugehen: 
Darf der individuelle Weg der Menschwerdung so absolut von der sozia- 
len Einbindung abgesetzt werden? Soziale Einbindung meint sowohl 
Ordnung, Gesetz, Norm, die auf das Individuum zukommen, wie Bin- 
dung und soziales Engagement, die vom Individuum ausgehen. Auch in 
der Psychologie scheint man die Isolierung der Ichfindung, der Selbst- 
werdung, die eine Zeitlang von humanistischen Psychologen gepflegt 
wurde (Buchtitel •Wie werde ich Egoist?") überwunden zu haben. Als 
wichtiger Name fällt mir dazu Horst-Eberhard Richter ein. 

Aber hier scheint Drewermanns Wahrnehmung noch einen blinden 
Fleck zu haben. Kann man Psychologisches greifen, ohne Soziologi- 
sches mit in der Hand zu haben? Gibt es individuelle Gottesbeziehung, 
die nicht durch Erbe, Sprache, Gemeinschaft usw. geprägt ist? Christ- 
lich und besonders katholisch liegt darin die Frage nach Christ und Kir- 
che, aber auch nach dem Jesuswort vom •Gleichgewicht" zwischen (in- 
dividueller) Gottesliebe und (sozialer) Nächstenliebe. Damit deutet das 
Evangelium an, daß die religiöse Geborgenheit in Gottes Liebe untrenn- 
bar eins ist mit sozialer Verantwortung und somit auch mit der Institu- 
tion als dem Ordnungsfaktor des Sozialen. Die Trennung von sozialer 
Gerechtigkeit und individueller Frömmigkeit zerreißt die Botschaft 
Jesu, zerreißt den Menschen. 

Drewermann selbst aber stellt genau diese Frage an die Kirche - und 
dies weithin mit Berechtigung: Wie steht es bei ihr um das Gleichge- 
wicht zwischen dem übergreifenden sozialen Gefüge und den individu- 
ellen oder gruppenspezifischen Interessen? Damit ist nicht nur Güte 
und Verstehen der Obrigkeit, sondern auch Strukturelles, Normatives 
angemahnt. Bernhard Häring hat dies gezeigt, als er für die kirchliche 
Rechtsprechung (in Eheprozessen) eine andere Grundlage (nicht die be- 
weisführende Gesetzlichkeit, sondern die verstehender Barmherzigkeit) 
forderte. Wie hilfreich wäre es z. B., christliche Gruppen - Pfarrei, Ge- 
betsgruppe, Verband, Diözese usw. - nach dem paulinischen Modell des 
•mystischen Leibes" zu behandeln? Je mehr Eigenleben und Eigenge- 
stalt die einzelnen Zellen und Zellverbände haben, um so lebendiger ist 
der ganze Leib. Gleichschaltung und Reglementierung brächten den 
Tod des Leibes. 

Die ostkirchliche Theologie (VI. Lossky) faßt diese organische Sicht 
mit der Doppelgestalt von Kirche. Ihre •Logos-Gestalt" steht für blei- 



Kleriker 197 

bende Wahrheit und Ordnung innerhalb •festgelegter" (= de-finierter) 
Grenzen; ihr ist die •Pneuma-Gestalt" gleichwertig, die Leben, Verände- 
rung, Spontaneität, Experiment besagt. Beide Sichten von oben und von 
unten müssen im Gespräch bleiben, damit die Kirche sie selbst wird: 
•Der Geist weht wo er will", und zugleich ist es •die Wahrheit, die be- 
freit". 

Man sollte über Drewermanns Karikieren also nicht das Berechtigte 
seiner Kritik übersehen. Er legt den Finger auf echte Wunden. Bedauer- 
lich ist allerdings, daß er die vielen Kollegen, die ähnliches aufzeigen - 
wenn auch mit mehr Wohlwollen und Sachverstand wie z. B. K. Rahner 
- so leichthin beiseite schiebt. Übertreibung und eklatante Ungerechtig- 
keit schade dem seriösen Kern des Anliegens. 

Der Kleriker - Stärkung der Persönlichkeitswerte 

Auch die andere Seite der Drewermannschen Kritik, die sich auf die 
Person des Klerikers richtet, ist ernstzunehmen. Ob allerdings die empi- 
rielose, monoman wirkende Psychoanalyse, daß sich im Kleriker das 
Kindheitstrauma vom Opferdaseins der Mutter verfestigt habe, wirklich 
dessen •Psychogramm" ausmacht, kann ich nicht beurteilen, wage es 
aber - besonders in der vertretenen Absolutheit - zu bezweifeln. 

Das berechtigte Anliegen kommt schon im Leitmotiv des Buches (5), 
einem buddhistischen Sprichwort, zum Ausdruck: •Nur wer sich selbst 
entfaltet, wirkt Gutes!" Nicht das Aufopfern der Persönlichkeit, sondern 
das Einbringen ihrer Werte, ihrer Initiativen in den Organismus des 
Ganzen, der Kirche, der Ordensgemeinschaft, ist das Ideal - so hat 
Ignatius von Loyola, der von Drewermann oft genug negativ erwähnt 
wird, seinen •Verstandesgehorsam" gemeint. 

Was allerdings Drewermann konkret an Persönlichkeitsunterdrük- 
kung innerhalb der Kirche aufzeigt, stimmt traurig. Zuvieles davon gibt 
es in der Realität: Daß jemand nur noch Sprachrohr für Anordnungen 
von oben ist; daß äußerliche Regelerfüllung zum Maßstab für Ordensle- 
ben wird, mechanische Ableistung von Gebetspflichten und toter Ge- 
horsam an die Stelle von erfüllter Hingabe an Gott getreten sind; daß 
Menschen unter •ekklesiogenen Neurosen" leiden, ein Stichwort, das 
A. Görres in die katholische Diskussion einbrachte. 

Hier kann eine psychoanalytische Kritik in ihrer einseitigen Härte die 
Augen öffnen: •Alles, was in der Religion nicht aus dem Innern der 
menschlichen Seele heraus gedeutet und verstanden wird, befreit nicht, 
sondern zerstört." (674) Die katholische Kirche aber •muß als des Tat- 



Josef Sudbrack 198 

bestandes überführt gelten, daß sie nicht die Freiheit und Eigenständig- 
keit des Menschen im Sinne trägt, sondern in Wahrheit die infantile Ab- 
hängigkeit verschüchterter Kinder unter dem Deckmantel Gottes fördert 
und fordert." (460) 

Solche Aussagen haben trotz ihres Absolutheitsanspruchs (womit 
Drewermann mit dem von ihm kritisierten Absolutheitsanspruch der 
Kirche gleichzieht) einen berechtigten Kern: Gibt es nicht innerhalb der 
kirchlichen und klösterlichen Pädagogik zuviele Züge, die Drewermann 
recht zu geben scheinen? Sollte seine Satire und Karikatur nicht die Au- 
gen schärfen für offensichtliche Fehlentwicklungen, die Abhängigkeit 
und Unselbständigkeit •fördern und fordern"? 

Aber wiederum scheint Drewermann für einen Wesenszug des Kleri- 
kers blind zu sein. Teilhard de Chardin schreibt am 29. IV. 1916 in sein 
Tagebuch: •Die Jungfräulichkeit: Sicherer Einbruch des Geoffenbarten 
in den Kosmos." Von dort her entwickelt er seine großartige •Hymne 
des Ewig Weiblichen". Dieses Getroffensein von der Ewigkeit, dieser 
Einbruch Gottes, dieses Überwältigtwerden vom absoluten Du Gottes 
scheint in Drewermanns Psychologie keinen Platz zu haben. Sie kennt 
nur den Weg von unten nach oben, daß sich jemand in Gottes Liebe ein- 
birgt, nicht den von oben nach unten, daß Gottes Anspruch den Men- 
schen trifft - plötzlich oder in Stetigkeit -; und daß er ihn so trifft, wie 
die Liebe jemanden überfällt und ihn zu •Torheiten der Liebe" heraus- 
fordert. Müßte nicht gerade hier eine Psychologie ansetzen und das 
Echte vom Unechten, das Wahre vom Falschen, das Gesunde vom 
Kranken scheiden? Ohne diesen •Einbruch" zu berücksichtigen, kann 
das Bild des Klerikers nicht gezeichnet und können die Fehlformen 
nicht geheilt werden. 

Auffällig ist hierbei, daß die Dynamik aus Drewermanns Erstlings- 
werk der •Strukturen des Bösen", worin die psychologische Angst erst 
in einer Letzthingabe an den transzendenten gütigen Gott endgültig ge- 
heilt wird, verschwunden zu sein scheint gegenüber einer Statik, mit der 
die Probleme innerhalb einer weit-immanenten Psychologie gelöst wer- 
den. 

Doch auch in einer ganzheitlichen Sicht, die Gottes Anspruch nicht 
ausspart, werden Drewermanns Anfragen dringlich: Flüchtet jemand 
vor dem Personwerden und nennt dies rationalisierend •Torheit der 
Liebe"? Drewermann tadelt und trifft damit den Kern der Sache: •Die 
religiöse Krise der Kirche ist wesentlich eine Folge der Ungeistigkeit ih- 
res geistlichen Standes." (135) Im •Geistlicher-Werden" - d.h. mehr 
Persönlichkeit, mehr eigene Überzeugung, mehr Initiative und Entschei- 
dungskraft, mehr Wärme, mehr Selbstbesitz, mehr Innerlichkeit - liegt 



*rl       •/ 199 
Kleriker 

die Zukunft des geistlichen Standes und damit auch die der Kirche. 
Doch darf man dabei vergessen, daß der •Geist" des geistlichen Standes 
letztlich auch die •Psychoanalyse" übersteigt? 

Als Pamphlet oder zur Selbstbefreiung geschrieben? 

Nach alledem bedrängt den wohlwollenden Leser die Frage: Warum die 
maßlose Einseitigkeit in einem so wichtigen Buch? Warum der Absolut- 
heitsanspruch, den Drewermann an der Kirche so streng tadelt? Warum 
die endlose Weitschweifigkeit mit so mancher Pseudo-Wissenschaftlich- 

keit? 
Wollte Drewermann ein Pamphlet schreiben - eine durchaus berech- 

tigte Kunstform, die mit bewußt übertriebener Einseitigkeit und karikie- 
render Ungerechtigkeit den Blick auf einen Mißstand lenken will? Die 
großen Franzosen des Renouveau Catholique (z. B. L. Bloy) oder auch 
ein Hans Urs von Balthasar (in seiner Polemik gegen Karl Rahner) be- 
herrschten diese Form. Manche Seiten Drewermanns könnte man als 
Pamphlet lesen. Aber ein Pamphlet von 900 Seiten widerspricht diesem 
literarischen Genus ebenso wie eine Lyrik, die zum Epos ausgewalzt ist. 

Doch das Buch stammt eher von jemandem, der sich in echter Sorge 
um den Menschen •frei"-geschrieben, dabei - wie bei einem Vulkanaus- 
bruch - die inneren Nöte herausgeschleudert und alles Umliegende Un- 
terschieds- und unterscheidungslos mit glühender Lava niedergewalzt 

hat. 
Gerade das - besonders wenn es mit der unbezweifelbaren Genialität 

und Belesenheit Drewermanns geschehen ist - sollte ein vorschnelles 
Aburteilen verbieten und lieber fragen lassen: 

Was (wer) ist es, das (der) diesen Vulkanausbruch auslöste? 




