Die Kleriker

Nachtrag zum Gespriach mit Eugen Drewermann

Josef Sudbrack, Miinchen

Vorbemerkung: Eine wissenschaftlich rundum abgesicherte Aus-
einandersetzung mit Drewermanns neuen Buch - Stellennach-
weise, Statistiken, Vergleiche, Belege, Eingehen auf die Kritiker,
usw. - brduchte den mindest dreifachen Umfang der Vorlage. Das
ist weder dem Leser, noch dem Autor, noch mir selbst zuzumuten.
So kann die Methode nur sein: exemplarisch an zentralen Stellen
die Anfrage des Buches aufzugreifen. Unser polemisch-kritischer
Beginn entspricht der polemischen Schreibweise und These Dre-
wermanns.

Dies darf die Wiirdigung der wichtigen Anliegen des Buches
nicht versperren, sondern soll zum notwendigen Gesprich an-
regen.

Noch im ,,Herbst-Seller* hat der Walter-Verlag das im Druck stehende
Buch um fast ein Drittel diinner fiir 69,- DM angekiindigt. Nun liegt es
vor: neunhundert Seiten dick fiir 88,- DM! Was mag in den wenigen
‘Wochen der Drucklegung alles in ,,Die Kleriker - Psychogramm eines
Ideals* hineingepref3t worden sein? Der Rezensent in , Die Zeit* hat
schon recht, wenn er seinen Scherz neu auflegt, daB Drewermann
schneller schreibe, als seine Kritiker lesen; doch zu den Nicht-Lesern
des Buches gehért mit den meisten ,,Rezensenten® auch er, wie die
Mehrzahl der Besprechungen zeigt.

Die Methode

Zuerst mufl man sich doch iiber die wissenschaftliche Methode Rechen-
schaft geben, mit der Drewermann sein Thema angeht. Das Vorgeplin-
kel zu Beginn (Vorhaben und Verfahren, 21-39) wie einige Hinweise im
Text weisen eher mogliche Anwiirfe ab als die eigene Methode auf. Auf
Seite 657 endlich wird letztere prizisiert. Ein Modell werde vorgestellt,
das aber nicht wie in empirischen Wissenschaften ,,aus einer Vielzahl
von Einzelbeobachtungen gewonnen“, sondern einfachhin ,das Ideal
des Klerikerseins* sei. Dieses werde auf ,,die psychoanalytischen Vor-



Kleriker 183

aussetzungen® hin analysiert. Zwar gebe es in der empirischen Wirklich-
keit als Ausnahmefille auch andere , Kleriker“; doch recht absolut heifit
es: .in dem entscheidenden Aspekt unserer Fragestellung ... ist dieses
Modell fiir ein getreues Abbild der Wirklichkeit zu halten (543 u.0.).
Also keine empirische Untersuchung! An solchen fand ich eigentlich
nur die Arbeiten von H. Stenger erwihnt, aber nicht ausgewertet (zuerst
Anm. 18, Teil I). Jemand, der nach dem Verlagsprospekt auf viele ,,psy-
chotherapeutische Einzelgespriache* pocht und eine Unmasse Literatur
verarbeitet, begibt sich in den Bereich der Spekulation. Die wichtigsten
(empirischen?) ,,Fille“ stammen aus Romanen. Um Anschauungsmate-
rial zu haben, werden sogar oftmals ,konkrete“ Fille ,spekulativ-ab-
strakt® konstruiert. Daf3 damit nicht Patienten geschiitzt werden sollen
(das lieBe sich anders bewerkstelligen), zeigen die seltenen echten Fille.
Es mache iiberdies ,keinen Sinn, die Hintergriinde der Psychologie
des Klerikerseins mit den iiblichen Mitteln der Befragung und Statistik
erforschen zu wollen; (290f; K. G. Reys Arbeit wird hier zitiert); denn
,den meisten Klerikern fillt (,es unzumutbar schwer®), auch nur von
weitem sich einzugestehen, wie problematisch und konfliktreich das
Eheleben der eigenen Eltern verlaufen sein muf“. (291) In den Konflik-
ten zwischen den Eltern (s. ,muB“) findet Drewermann die wichtigste
Waurzel fiir das Klerikersein. Die Schutzbehauptung, dal3 Statistiken
usw. . keinen Sinn machen*, besagt wohl, daB} jede empirisch-statistische
Untersuchung, die Drewermann widerspricht, nur falsch sein kann.
Wie nun ,Fille“ im einzelnen analysiert werden, mége das promi-
nente ,,Psychogramm® des Franz von Assisi (,,Die Franziskushaltung®:
464-472), zeigen: Er habe einem ., Uberich* das eigene ,.irdische Gliick*
geopfert: ,,die Sehnsucht nach dem Himmel verzehrt fortan rasch und
gewaltsam wie ein Steppenbrand die kleinen Reste an spirlichem Griin
in den Niederungen und Tilern des irdischen Lebens.“ Zum Beweis
fithrt Drewermann nicht die Schriften des Heiligen selbst an, die er an-
derswo zitiert, sondern die Legende des Thomas von Celano. Psychoa-
nalytisch wird gefragt: ,,Wie aber kann ... ein Sohn, der ersichtlich sei-
nem Vater so obstinat ungehorsam ist, gleichzeitig im duBersten Nach-
druck zu unbedingtem Gehorsam auffordern?“ Die Antwort lautet:
,Der Konflikt, der sich in der Seele des heiligen Franziskus zwischen
Gott und seinem Vater zutrigt, enthiillt sich im Fortgang des Familien-
dramas als gerade das, was wir vermutet haben: als ein duBerst heftiger
Konflikt zwischen der Mutter und dem Vater des Heiligen.* Der Beweis-
gang ist typisch. Selbst die Legende muf3 noch ,korrigier(t)“ werden, da-
mit das gewiinschte Ergebnis herauskommt; man miisse ,,im Gegen-
teil ... schlieBen, daB Franziskus seine Mutter mindestens ebenso geliebt



Josef Sudbrack 184

haben wird wie sie ihn“; man miisse dann ,,denken dirfen*, miisse ,,an-
nehmen® usw. Die Vermutungen haben anscheinend ihre einzige Stiitze
in dem Ergebnis, das sie beweisen sollen. Und danach ist Franziskus ein
~bestimmte(r) Typos der idealisierten Gehorsamsforderung*, die ,sich
darauf griindet, in der Kindheit einen Elternteil besonders liebgewon-
nen zu haben, der sich dem andern, im Grund wesensfremden und ver-
hafiten Elternteil total unterwerfen muBlte, um nicht durch seinen Wider-
stand den gesamten Bestand des ehelichen Zusammenlebens zu gefihr-
den.”

Natiirlich rdumt Drewermann ein, ,,das Leben eines Genies wie des
heiligen Franziskus auf ganzen funf Seiten (nicht) psychoanalytisch fiir
erkldrt zu halten“. Aber der Grundzug der authentischen Schriften des
heiligen Franz, daB das Géttliche mit einer Ubergewalt in sein Leben
cingebrochen ist und er es in Jesus Christus und seiner Kirche erkannt
hat, wird vollig ausgeklammert. Dagegen nimmt ein Zitat der ,,sehr ehr-
liche(n) Weise*, mit der Tilmann Moser seine eigene »Gottesvergiftung*
analysiert, auf den wenigen Seiten mehr als eine ganze Seite ein: ,,Du
(Gott) bist in mir grol geworden, weil die Stimme meiner Mutter in den
wenigen Sekunden des Tages, in denen sie mit mir gebetet hat, einen
Klang annahm, der, um den Jargon deiner Diener zu verwenden, nicht
von dieser Welt war, innig, warm schwingend, als ob etwas ganz Kostba-
res, was ohne deine Gegenwart unzugénglich blieb, plotzlich im Raum
wire, und das mit dem leise gesprochenen Amen wieder aus meinem Le-
ben verschwand.“ Wer wurde ,,analysiert“? Franziskus? Die Kleriker?
Tilman Moser? Oder Drewermann selbst?

Imponierend ist und bleibt der breite Anmerkungsapparat, der dies-
mal den Schlufl des Buches ziert (751-858, dann folgt ein detailliertes
Literaturverzeichnis). Doch auch hier sollte man nicht in Ehrfurcht er-
starren, sondern niichtern den Belegen nachgehen. Drewermann wirft
z.B. dem Studium des Klerikers vor: ,,Standardisierte Unpersénlichkeit
des Denkens ... Ersetzung argumentativer Uberzeugung durch den
Druck verwalteter Macht. (7; 118; 154). ,Nach Jahren des philosophi-
schen Studiums in den Anfangssemestern wird von den Klerikern im
Amt kaum jemals jemand der Versuchung erliegen, zu einem philoso-
phischen Buch der Moderne zu greifen ... es ist ihnen ein philosophi-
sches Fragen selbst so gut wie nie ... zu einem geistigen Ereignis gewor-
den.” (123) Neugierig fragt man: Welche ,,philosophischen Biicher der
Moderne® nun kennt Drewermann selbst? Sein Literaturverzeichnis (Nr.
3; 867-872) und eben die Anmerkungen zeigen Erstaunliches: Die ,,mo-
derne* Philosophie fehlt véllig! Gerade noch E. Bloch. Drewermanns
~geistiges Ereignis* endet im Existentialismus, bei Heidegger, Sartre, Ja-



Kleriker 185

spers usw.; nichts von der Frankfurter Schule (Adorno bis Habermas);
nichts von den Autoren, zu denen z. B. Stegmiiller in seinem vierbandi-
gen Standardwerk: Hauptstromungen der Gegenwartsphilosophie, fiihrt
(Sprachphilosophie, Strukturalismus, analytische Philosophie); nichts
von den modernen Franzosen; nichts von Hans Blumenberg, dem intel-
lektuellen Starautor, der Drewermann im Symboldenken nahesteht;
nichts von Peter Sloterdijks ,,Kritik der zynischen Vernunft®, dem ge-
scheiten modernen philosophischen Kultbuch; nichts von der ,,Postmo-
derne“ und Feyerabends ,anything goes®; ausgerechnet Capras
,Wendezeit“ taucht als einziges ,,modernes” philosophisches Buch auf.

Niemand weiB alles, aber niemand sollte Alles-Wissen vorgeben oder
gar von anderen verlangen.

Die These

Klerikerdasein in der Kirche — idealtypisch gesehen — griindet nach Dre-
wermann psychoanalytisch in einer (noch praddipalen) Identifikation
mit der Mutter, die sich dem herrschsiichtigen Vater aus Liebe zur Fami-
lie absolut unterwarf und deshalb kein eigenes Leben fiihrte. Eine sol-
che Mutter bringt auch dem Kind, das sich mit ihr gegen den Vater iden-
tifiziert, keine echten Gefiihle entgegen. Ihr ,mangelnde(s) spontane(s)
Wohlwollen (wird) ersetzt durch um so groBere willentliche Bemiiht-
heit*: das bewirkt einen , Teufelskreis von unterdrickten Gefiihlen und
schuldbewuBten Wiedergutmachungstendenzen moralischer Pflichter-
fiillung, der auf der Seite der Mutter (bzw. der primiren Kontaktperson)
bereits die spitere klerikale Einstellung zu einem Gutteil vorbildet®,
_eine seltsame Doppelbodigkeit zwischen Wollen und Sein“. Hier
wichst die Klerikerberufung; dieser Teufelskreis wird sich ,,im Sein und
Verhalten der Kleriker (271) gegeniiber der Kirche wiederholen.
Drewermann konstruiert (1) ,,den einfachsten denkbaren Fall“ (273 ff),
um die kindliche Grundsituation des kiinftigen Klerikers zu erldutern.
Eine Mutter ist aufgrund der Familiensituation (des tyrannischen Va-
ters) total iiberfordert. Und so erlebt das Kind in ihr zugleich Nihe, ,,um
die intensivsten Hoffnungen zu wecken*, wie Ferne ,,um die geweckten
Hoffnungen traumatisch zu enttiuschen® (273). Die Verantwortung fiir
die Familie hindert sie, ihr eigenes Leben zu leben, aus dem echte Zu-
neigung stromen wiirde; sie fithlt sich schuldig, weil der Vater sie fiir das
MiBlingen des Familienlebens verantwortlich macht. Thre Zuneigungen
mubB sie ,wollen®, sie kann nicht (Ehefrau und Mutter) ,sein®, wie es in
ihr liegt und woher Zuneigung von selbst stromen wiirde, sondern muf



Josef Sudbrack 186

es sich willentlich befehlen. Die »ontologische Unsicherheit“ des Ge-
schopf-, des Nicht-aus-sich-Sein wird nicht in die All-Liebe Gottes ein-
geborgen, sondern verdriangt und durch iibereifriges Gehabe verstirkt.
Das Kind, das sich ganz auf die Seite der Mutter stellt und doch ihre
wahre ,Liebe ... entbehrt, (wird) die Schuld dafiir nicht dem Unvermé-
gen der Mutter, sondern (in Identifikation mit der geliebten Mutter) sich
selbst geben*. (275f)

Aus dieser Situation deduziert Drewermann viele Ziige des , Kleri-
kers“: Die ,Erwdhlung zum Klerikersein“ stamme psychoanalytisch
»von dem Grundgefiihl der ontologischen Unsicherheit und der daraus
resultierenden Uberidentifikation des Ichs mit bestimmten ,rechtferti-
genden‘ Idealen“. ,Die Uberwertigkeit mancher moraltheologischer An-
sichten, z. B. iiber die Unaufldslichkeit der Ehe, (ist) zu einem Gutteil als
Rationalisierung der Erfahrung und Konflikte mit der Ehe der eigenen
Eltern zu verstehen.“ ,Die monoman anmutende Theorie von der ,Bin-
dungsangst* als Ursache so vieler Ehetragodien lieBe(n) sich als Selbst-
darstellung(en) der Gefiihlslage der Kleriker ... deuten.* (277) All das
aber beruht nach Drewermann auf der Grundhaltung des Klerikers, der
nicht fragt: ,,Was darf ich sein?* und sich dies von Gott schenken 146¢,
sondern sofort insistiert: ,, Was muB ich tun?*, und damit die eigene Per-
sonlichkeitsfindung (im Sein) an den Befehlsgeber Kirche verrit.

Sammelnder Gesichtspunkt ist ,das wohl wichtigste theologische
Theorem: der Gedanke von der Erlosung der Welt von Siinde und
Schuld durch das Opfer des ,Sohnes‘ gegeniiber dem ,Vater.“ 277
Seine psychoanalytische Wurzel ist eben diese Erfahrung des Kindes,
»wie sich die Mutter zum Wohle ihres Kindes opfert“ und so die Fami-
liensituation ,,rettet”. ,,In dem gleichen MaBe ... obliegt auch diesem die
Pflicht, sich seinerseits zum Wohl seiner Mutter zu opfern.“ (278) ,,Das
gesamte Dasein ist im Lebensgefiihl eines Klerikers von dem Hinter-
grund der ontologischen Unsicherheit ganz buchstéiblich getragen und
ermoglicht von einem urspriinglichen Opfer, das allerdings nicht zu-
ndchst von Christus, sondern von der eigenen Mutter gebracht wurde,
um ,den Menschen’ bzw. ,die Welt', d. h. das Kind von der Schuld zu er-
18sen, iiberhaupt auf der Welt zu sein.” (279) Ontologische Unsicherheit
ist einsgeworden mit der Familiensituation: sich opfern, statt sich durch
Gottes Gnade heilen zu lassen. Die Deutung der Erldsungstat Jesu als
Opfer des Sohnes zur Versbhnung des Vaters stammt psychoanalytisch
aus der gleichen Kindeserfahrung einersich opfernden Mutter, die den Kle-
riker bestimmt, sich das Opferdasein als Lebensinhalt zu erwihlen. Die
Kirche ist der Moloch, dem er sich darbietet. Diese Grundthese wird auf
900 Seiten standig wiederholt, immer neu beleuchtet und ausgearbeitet.



Kleriker 187

Der Kleriker also ist nach Drewermanns Modell-Konstrukt ein
Mensch, der sich seines Selbst, seiner persénlichen Initiative, seines fra-
genden Gewissens entduBert, der sich ,,geopfert™ hat, um (als Amtstra-
ger) Instrument einer zum Machtapparat degenerierten Kirche zu wer-
den. Selbst die Bischofe der Wiirzburger Synode ,.delegierten ... die
Frage nach der Wahrheit, die sie als individuelle Personen bereits sich
weigerten zu beantworten, sogar noch von der Autoritédt ihres eigenen
Amtes weg an die hochste Autoritit in Rom*“. (161) Diese Auflosung des
. Personliche(n) im Allgemeinen® (146), diese ,,Entpersonlichung®, wie
immer wieder gesagt wird (z.B. 255, 270, 295), ruhe auf der ,,ontologi-
schen Unsicherheit®, die sich an eine ,.im Uberich als gottlich verinner-
lichte(n) Heteronomie* (141f) klammern muB, statt sich von Gottes
Barmherzigkeit sagen zu lassen: Du darfst der sein, der du bist! Das be-
schriebene Kindheitstrauma bewirke, daB ,,das Persénliche kollektiviert
und das Kollektive personalisiert wird.” (191)

Rollenidentifikation ist in jedem Beruf notwendig. Doch der ,,Kleri-
ker* diirfe sich nicht in ein Privatleben zuriickziehen, sondern lebe in ei-
ner , Totalidentifikation von Sein und Rolle“, einer ,,pflichtweise(n) Ver-
schmelzung des einzelnen mit dem Ort und der Aufgabe, an welche die
Gemeinschaft ihn stellt“. Dies gelinge nur, wenn er sein eigenes Person-
werden der amtlichen Rolle zum Opfer darbringt. ,,Die Anlage des ge-
samten Systems des Klerikerseins (l4duft) darauf hinaus, daB der einzelne
buchstiiblich nichts ist, um alles sein zu kénnen.“ (227) Ein burschikoses
Zitat von Kard. Meisner zum absoluten Gehorsam vor dem Papst wird
an dieser Stelle ausgewalzt. ,,Nichts“ sei der Kleriker als eigene Person-
lichkeit, die hinter dem Amt ziiricktreten muB, ,,alles” aber, weil sein
Amt ihn identifiziere mit der ,allein-seligmachenden Kirche“ (140).
Selbst H. Kiing habe nur theoretisch, nicht ,faktisch und praktisch®
diese infantile Anlehnung an die ,,Allmacht der Position des Papstes®
(242) tberwunden. ,,Die vollkommene Identifikation mit der Berufs-
rolle, die von den Klerikern der katholischen Kirche verlangt wird, fihrt
psychologisch nicht zur Entfaltung, sondern zur systematischen Unter-
driickung und Verkimmerung des Personlichen.” (249)

Auch wo sich der Kleriker von der Kirche lossage, lebe er noch in der
aufgeblihten Rollenerfahrung des Kindes: ,,Der Kampf gegen den Va-
ter um das Wohl und Wehe der Mutter findet dann seine ideologisch
motivierte Fortsetzung z.B. in der Auflehnung gegen die Vaterautoritét
— des Papstes, des Bischofs, der staatlichen Behérde etc. ... (305) Dre-
wermann weitet das Modell gesellschaftlich aus: , Nicht selten wird aus
dem einstigen rachsiichtigen ,Bettnésser-Kain‘ spiter ein wissenschaftli-
cher Kritiker oder Literaturkritiker, der dann ,das trotzige Pissen in eit-



Josef Sudbrack 188

les Wissen® umwandelt und in unbarmherzig intoleranter Weise einen je-
den Autor ,bespritzt’, dem es gelungen ist, literarisch oder wissenschaft-
lich mehr zu leisten als ihm.“ (307)

Die anderen aber, die bleiben und ihr ,,Ideal* ehrlich vertreten, kom-
pensieren die eigene Unsicherheit durch noch mehr Arbeit, durch noch
mehr Dienst am Menschen, durch noch mehr ,,Selbstlosigkeit. Hierzu
stellt Drewermann einen, nun , konkreten“ Fall einer Ordensschwester
vor (315ff), deren Tiichtigkeit nur eine verdringte Kindheitsaggression
gegen den Vater durch ,.eine permanente Helfersituation* kompensiere.

Der einzelne und die Gemeinschaft

Die Kirche mit der sich der Kleriker identifiziert, 16st ihren Anspruch
gottlicher Wahrheit nicht ein und kann es auch nicht. Drewermann fiihrt
hierzu viele spektakulire Fille an, wie die Affiren um Stephan Pfiirtner
oder Charles Curran, AuBerungen von Theologen (besonders zum Z&li-
bat), amtliche Verlautbarungen (z. B. zu Ehescheidung, Homosexualitit
usw.) oder Ordensregeln (wie die der Miinsteraner Clemens-Schwe-
stern). Niemand kann heute daran zweifeln, daB sich damit ernste An-
fragen und auch Anklagen gegeniiber konkreten Organen der Kirche
von heute verbinden.

Doch wie das Sprichwort wei: ,,Der Teufel liegt im Detail!* Darf
man mit den Skandalen der Kirchengeschichte das Wesensbild der Kir-
che zeichnen, wie es K. H. Deschner tut, den Drewermann eifrig zitiert?
Zuerst wiren die Skandale auf ihre Wahrheit und ihre Hintergriinde zu
befragen. Pietro Redondis eben erschienenes Buch iiber ,»Galilei, der
Ketzer” zeigt z. B. mit Detailwissen (1), wie einseitig und fehlerhaft das
kolportierte Klischee-Bild dieses Paradeskandals kirchlicher Rechtspre-
chung ist.

Doch fiir Drewermann sind die Skandale der Kirchengeschichte und
Kirchenpraxis nicht nur bedauerliche Verirrungen, sondern griinden in
der verfehlten, katholischen Auffassung von Kirche: daB sie namlich als
soziologische Gemeinschaft einen Anspruch erheben kénne, der dem
personlichen Selbstwert fordernd gegeniibersteht. Das Soziologische —
d.h. Naichstenliebe, soziale Hilfe, moralische Forderung, gesetzliche
Ordnung - ist nach Drewermann grundsitzlich sekundir gegeniiber
dem Selbstwerden des Menschen. ,, Wesentlich miissen die Menschen
nicht von politischer Ungerechtigkeit, von sozialer Armut, von 6konomi-
scher Ausbeutung und dergleichen mehr erlost werden, sondern von der
Angst, die auf allen Ebenen des menschlichen Daseins in Existenz und



Kleriker 189

Geschichte jene Symptome des Unheils hervortreiben muf}, solange sie
dauert.“ Auch die Postulate fiir eine neue Kirche, die Paul M. Zulehner
aufstellt, greifen zu kurz. ,,Die ganze Auseinandersetzung muB3 viel frii-
her ansetzen ... ehe nicht die Idealbildungen des Klerikerseins selber so
formuliert werden, daf} sich zeigt, welch einen Beitrag sie auf dem Wege
der Selbstfindung psychologisch leisten konnten, bleibt das Haus der
Kirche nach wie vor auf Sand gebaut.“ (671, Hervorh. v. Drewermann)

Die Kontroverse mit J. B. Metz und der Befreiungstheologie, die etwa
ab Seite 357 beginnt (,funktionale Betrachtung der evangelischen
Rite ... im Munde derer, die fortschrittliche Theologen zu sein sich
groBBe Miihe geben“) und den Schlufiteil der Therapievorschlige (ab
655) pragt, ist von der grundsitzlichen Unterordnung des Soziologi-
schen unter das (Tiefen-)Psychologische bestimmt. Innere Haltungen
wiirden in der Befreiungstheologie wie in der kirchlichen Gesetzgebung
zur verduBerlichten sozialen Anstrengung umfunktioniert und damit in
ihrer eigentlichen Sinnhaftigkeit verkannt; Armut, als befreiendes Ja zu
dem Gott, der alles in seiner Barmherzigkeit trigt, wiirde zum trotzigen
Kampf gegen den ,,Besitz“ verduBerlicht, obgleich doch gerade im ,,Ei-
gentum*“ ein Personlichkeitswert des Menschen und tiberdies die Quelle
allen wirklichen Kampfes gegen die soziale Armut auf dieser Welt liege.

,Es gibt psychoanalytisch keine glaubhafte Form evangelischer Ar-
mut, die nicht den Weg iiber eine entsprechende Stirkung des Ichs ge-
funden hat ... und so muB man oft genug zunichst einmal Formen eines
rechten Besitzens einiiben, ehe die christliche Armut iliberhaupt zum
Thema werden kann.“ (683) ,, Aberwitzig“ wire es, ,,das liberaus bren-
nende Problem wirtschaftlicher Armut, 6konomisch betrachtet, mit Mit-
teln eines theologischen Pauperismus statt durch eine solide Kenntnis
der herrschenden Gesetze des Marktes und des Geldes 16sen zu wollen.*
(676) Statt Orientierung ,,an dem personlichen Schicksal und Erleben
der Menschen®, werde aber mit Anordnungen von Armut usw. ,,das In-
nere (,rein funktional‘) nach auBlen gezogen*. (368) ,,Die fehlende Spiri-
tualitit entwertet die ,evangelische Armut® von einer religiosen Grund-
haltung im besten Fall zu einem karitativen Dienstapostolat, das mit den
Gloriolen echter Christusnachfolge umkrénzt wird.” (376)

Diese absolute Vorordnung des Individuell-Psychologischen vor dem
Sozial-Verantwortetem ist auch wohl der Grund, warum Drewermanns
Rezeption der Philosophie im Existentialismus gipfelt.

An der Diskussion mit Dorothee Sélle im dritten Band der ,,Gespri-
che und Interviews* (70-106, hier auf einige Kernsétze zusammengezo-
gen) sind die Fragepunkte zu erkennen. Drewermann: Gerechtigkeit ,,ist
eine Forderung der Politik“. Solle: , Nein, das ist Gottes Forderung.“



Josef Sudbrack 190

Drewermann: , Wichtig scheint mir, daB die Religion anfingt... wo
nichts mehr zu machen ist, wo Menschen an der Gerechtigkeit, z. B. des
Gesetzes scheitern.” Solle: ,,Ich glaube einfach nicht mehr an den mir ...
eingeprigten Gegensatz zwischen Gerechtigkeit und Gnade ... Ich kann
mich noch nicht ganz anfreunden mit dem Erst-das-eine-dann-das an-
dere. Das kommt mir nimlich so vor wie ein theologisch gingiger Trick:
Erst muBt du glauben, und dann kommt die Anwendung.“ Drewermann:
»Sie (die Menschen, die individuell sich gefunden haben) werden bef-
higt, gegen all das, und zwar Kraft der eigenen menschlichen Erfahrung,
aufzustehen, was unterdriickt ... Ich erwarte nicht, daB in der Politik Er-
losung geschieht, ich erwarte, da sie zweckrational, menschlich und
verniinftig ist ... Es geht tiberhaupt nicht um die soziale Frage, es geht
Jesus um die Stellung des Menschen zu Gott.“ Sélle: ,, Wie kann man
das auseinanderreiien? Die Stellung des Menschen zu Gott ist nicht ab-
strakt ... ich lebe in Beziehungen ... Da kann Politik nicht einfach, wie
nach Ihrem liberalen Modell, sozusagen der Vernunft iibergeben wer-
den.” Drewermann: ,Das alles ist so kompliziert.“ Sélle: ,Ich wehre
mich gegen den Satz: ,Erlost wird nur der einzelne‘. Ich wiirde sagen:
,Befreit wird das Volk Gottes‘.“ Nach einer knappen, ausweichenden
Antwort Drewermanns bricht Frau Liining, die Gesprichsleiterin, ab:
»Ich moéchte noch zu einem anderen Punkt kommen ...“ Hat sie nicht
merken wollen, dal es um die entscheidende Frage geht?

Ist die Selbstfindung, die Selbstrealisierung des einzelnen Menschen
grundsitzlich den sozialen Beziigen vorgeordnet? Oder gibt es nicht so-
ziale Wirklichkeiten, denen sich auch das eigene ,,Selbst* unterordnen
mufB3? So gesehen klingt die Entgegensetzung noch abstrakt. Aber kon-
kret heiBt dies: Darf, muB das ethische Verhalten in der sozialen Ord-
nung nicht auch einmal ,suspendiert* werden zugunsten der Selbstfin-
dung, der psychoanalytischen Heilung (vgl. Psychoanalyse und Moral-
theologie, Bd. 1.), oder gibt es ethische (soziale) Normen, die auch in der
Selbstwerdung und im psychoanalytischen ProzeB giiltig bleiben, deren
Ubertretung zwar in Barmherzigkeit und Verstehen aufgenommen, nicht
aber legitimiert werden kann? Ist die Kirche in ihrer sozialen Struktur
nur eine Hilfsgemeinschaft zur religiosen Selbstfindung, oder darf und
muB sie als Kirche dem einzelnen nicht auch fordernd gegeniibertreten?
Kann von einem einzelnen sogar verlangt sein, auch ein Stiick ,,Selbst-
findung® zugunsten des sozialen Engagements zu opfern? Noch tiefer
gesehen: Ist das Ich-Du und Ich-Wir-Verhaltnis, ist die Begegnung nicht
ein ontologisch (!) Allererstes, das nicht aufgelést werden kann in Ich-
Besitz und nachtrigliches Weitergehen zum Du? Man lese darauf hin
noch einmal Martin Buber, besonders seine Kritik an C. G. Jung.



Kleriker 191

Es eriibrigt sich hier zu zeigen, daB solche Fragen - es geht glaubens-
miBig und theologisch z. B. um das Verhiltnis von Gewissens- und Reli-
gions-Freiheit zum Wahrheitsanspruch des Glaubens und der Kirche,
was beides vom Zweiten Vatikanum proklamiert wurde — nicht mit leich-
ter Hand zu beantworten sind. Wer die Literatur kennt, weil3, wie sehr
man sich um ,,Losungen“ oder wenigstens um pragmatische Entschei-
dungshilfen bemiiht. Wer mit offenen Augen in die Kirche schaut, weil3
allerdings auch, daB in der Praxis hier manches im argen liegt. Doch wo
gibt es dies nicht!

Am Beispiel: Sexualitét

Hier - und nicht in vom ,,Spiegel* abgeschriebenen Nebensitzen iiber
Brigitte Bardot, an der auch Priester das Weibliche kennenlernen kénnen
- liegt der eigentliche Punkt des Gespriachs: MuB alles Soziale (also
auch die Ordnung der Kirche) sich nach der je-personlichen Erfahrung
(z.B. iiber die Tiefenpsychologie) richten, oder gibt es soziale, dialogi-
sche Beziige, die iiber das individuelle Wohlbefinden hinaus und
manchmal vielleicht sogar (z. B. im Verzicht einer Mutter oder im sozia-
len Engagement) gegen es sinnvoll und menschlich richtig sind?

Diese Frage wird verstandlicherweise am Problem Sexualitdt (Zdlibat)
besonders deutlich. Es mag noch hingehen, da Drewermann einer
Menschengruppe die sexuelle Emanzipation von allen gesellschaftlichen
(gesetzlichen!) Bindungen zubilligt: ,Einzig den Dichtern ist es ver-
gonnt, auch ohne Bindung verbindlich zu sein, auch ohne Vertrage ver-
triaglich, auch ohne Ehe entscheidend fiir das Wohl und Wehe anderer
Menschen.“ Sie haben eine Liebe, , die stark genug ist, um sich iiber die
Tabus der Gesellschaft mit ihren ritualisierten Zwéngen und schabloni-
sierten Regeln hinwegzusetzen zugunsten des einzelnen konkreten Ge-
geniibers in seiner Eigenart als Mann und als Frau.“ Sie haben eine
.Energie der Seelenverzauberung, die sich nicht festlegen 146t auf die
beruhigenden Besitzzuordnungen von ,meine Frau® und ,mein Mann®*;
sie haben ,,eine(r) Weite des Herzens und eine(r) GroBziigigkeit der Ge-
sinnung, die jenseits der Eifersucht eint und zusammenfiihrt und sich
aussagt in einer Sprache, die ohne Unterschied alle einlddt zu einem ge-
meinsamen Fest der greifbaren Ndhe des Géttlichen.” (719) Man mufl
aber nur das Leben von Goethes Friederike weiter verfolgen oder die
Biographie Rilkes lesen (D. A. Prater, Ein klingendes Glas, 1986) -
beide fithrt Drewermann als beispielhaft an -, um sich zu fragen: Recht-
fertigt eine noch so wunderbare Dichtung ein einziges zerbrochenes Le-



Josef Sudbrack 192

ben? Mit einem Bild von Drewermann (462): , Mit welch einer Poesie
(Kirche) haben wir es zu tun, die es wagt, auf den Ruinen solchen frauli-
chen (kindlichen) Selbstwertgefiihls ihre Dome und Kathedralen zu er-
richten?“ Wenigstens das Problem ist ernstzunehmen. Anzumerken ist:
Drewermann fithrt Mianner an; ihre Opfer sind die Frauen.

Aber vollig unvollziehbar wird es im Finale des Buches, das eine
Sexualitit feiert, die in Spiel und Selbstfindung aufgeht. , Die Zeit ist
langst gekommen, in der die Sexualitiit nicht primér der Fortpflanzung
dienen kann noch darf; und die Zeit wird bald kommen, in der das Erb-
gut nicht linger mehr allein vom Verhalten der Partner, sondern von ei-
ner gezielten genetischen Steuerung determiniert wird, die zumindest die
Weitergabe kranker Gene verhindern soll ... es sind Anzeichen dafiir be-
reits heute schon sichtbar: Rivalenkampf und Eifersucht treten spiirbar
zuriick, die Sexualitit dient hauptsdchlich weder der Fortpflanzung
noch der Familiengriindung, sie wird zunehmend als eine alles durch-
dringende Kraft der Zirtlichkeit, der Freude, der Phantasie und der Ge-
meinsamkeit erlebt. (737) Die Moglichkeit der Empfingnisverhiitung,
die das Verhiltnis der Geschlechter sicher auch in gutem und gesundem
Sinn beeinfluBBt hat, wird extrapoliert zu einer »Gen-Verinderung“
(durch Gen-Manipulation? durch operativen Eingriff? von selbst?), in
der die Sexualitit anscheinend von aller Verantwortung befreit nur noch
Spiel und Lust sein wird. Das erinnert an furchtbare Visionen einer rei-
nen GenuB-Sexualitdt in A. Huxleys ,,Schone neue Welt* (er war gewiB
kein zolibatirer Veriachter der Sexualitat). Hat Drewermann eigentlich
die doch intensive wissenschaftliche (!) Behandlung der Fragen um
Gen-Manipulation und Sexualitét nicht nur gelesen, sondern serids ver-
arbeitet?

Gerade lese ich in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung (1. 2. 1990,
27) den Bericht tiber eine Freiburger Tagung iiber ,,Sex, Literatur und
Psychoanalyse“ (,,Neue Themen, alte Hemmungen“), also die Thematik
Drewermanns. Das Schopenhauer-Zitat als Uberschrift schon: ,,0 Wol-
lust, o Holle“, 146t die Realititsfremdheit seiner Mirchenbilder erah-
nen. Aufmerksam wird man beim Thema des Literaturwissenschaftlers
Litkehaus: ,,Die Schilderungen der Onanie in der Literatur” - ,,vom Al-
ten Testament bis zu Thomas Mann, von Jean-Jacques Rousseau bis zu
den Romanen des Amerikaners Philip Roth“. Er zeigt: ,Erstaunlich
mild erscheint (die Onanie-Ablehnung) noch in den Lasterkatalogen des
Mittelalters, vielleicht, so der Referent, aufgrund der ,kanonischen
Klugheit® kirchlicher und klosterlicher Zolibatdre. Just im Zeitalter der
Aufklarung aber kulminiert die neuzeitliche Verteufelung der Eigenliebe
als Siinde und Seuche.” Die Bemerkung zeigt, wie unserids die von Dre-



Kleriker 193

wermann vorzugsweise herangezogene Skandal-Literatur einer U.
Ranke-Heinemann, eines K. H. Deschner oder eines E. Bornemann
(Sexual-Spezialist der ,,Neuen Revue®) arbeitet; dort ist die mittelalter-
lich gebliebene, kanonistisch verfestigte Kirche der Todfeind der Sexua-
litat; der ProzeB der Aufklirung erst bringe die Befreiung.

Wichtiger ist die Situationsbeschreibung der Gegenwart, die das mir-
chenhafte Traum-Bild Drewermanns entzaubert (Tobias Brocher, Jo-
hannes Cremerius): ,,Einerseits die scheinbar groBere Freiheit im Um-
gang mit den Trieben und der Lust ... Andererseits aber das Zunehmen
,verzweiflungsvoller Vereinsamung‘, die Angst vor Hingabe, vor den
Niederungen des Alltags zu zweit, kurzum: die Furcht vor der Liebe, die
als Lust allein keine ist.“ Ohne soziale Verantwortung zerstort sich die
Sexualitiit selbst. Auch Hans Peter Duerr, gewill nicht des Christentums
oder einer restriktiven Moral verdichtig, beendet seine grundlegende
kulturgeschichtliche Untersuchung iiber ,,Nacktheit und Scham* (im
griindlichen Anmerkungsteil werden die obengenannten , wissenschaftli-
chen® Autorititen nicht einmal erwihnt) mit einer Bemerkung, die das
hell-dunkle, nur in einer humanen Ordnung fruchtbar werdende Ge-
heimnis der Sexualitit ahnen macht: ,,Vieles (spricht) fiir die Wahrheit
des biblischen Mythos ..., nach dem die Scham vor der Entbl6B8ung des
Genitalbereiches keine historische Zufilligkeit ist, sondern zum Wesen
des Menschen gehért.“ Die naiv-optimistische Vision, mit der Drewer-
mann eine ,,genetische“ Steuerung, eine Determinierung der Sexualitét
in Richtung Uberwindung der sozialen und moralischen Bindungen
hochrechnet zum reinen Spiel, zur Phantasie, Zirtlichkeit und Freude,
gehort ins Mirchen, nicht in die Realitdt des Lebens.

Die Entfaltung der Grundthese

Man muB die methodischen und inhaltlichen Anfragen an Drewermann
im Auge behalten, wenn man den einzelnen Kapiteln seines dicken Bu-
ches nachgeht. Sie entfalten und malen gezeigte Grundziige aus.

In ,Die Erwihlten oder: Die ontologische Verunsicherung“ (47-268)
legt Drewermann das Fundament seiner Uberlegungen. In Einzelanaly-
sen — besonders mit Jean-Paul Sartres ,,Die Kindheit eines Chefs* als
Intelligibilititsschema® — arbeitet er seine Grundthese heraus, da} kind-
liche Traumata aufgrund elterlicher Spannungen das Psychogramm des
Klerikers bestimmen und sich in der Opfertheologie einen dogmatischen
Ausdruck geschaffen haben: ,,Die archetypischen Vorstellungsschemata
von Opfer und Wiedergutmachung nebst den zugehérigen Gefithlsambi-



Josef Sudbrack 194

valenzen sind in der christlichen Theologie derart bestimmend gewor-
den, daf} sie als ihre Reprisentanten und Ideologen in Gestalt der be-
amteten Kleriker bevorzugt Menschen zulassen, deren Psyche selbst
zutiefst von der frithkindlichen Erfahrung traumatischer Ambivalenz-
gefithle im Umkreis grausamer Opfervorstellungen und Wiedergut-
machungsverpflichtungen gepragt ist.“ (280 f)

Das Kapitel ,,Bedingungen der Auserwéhlung oder: Antriebspsycho-
logie der ,evangelischen Rite'“ (269-654) geht von der ,,Rollenzuwei-
sung in der Familie* aus und entwirft anhand der evangelischen Riite
ein Psychogramm des Klerikers. Im Unterschied zu Sartres ,,Chef*
kreise er nicht ums eigene Prestige, sondern habe ,,den subjektiv sehr
ausgeprigten Willen, irgend etwas fiir andere Menschen zu tun, das be-
stimmt richtig und niitzlich ist. Paradoxerweise hangt dieser Wille zur
Brauchbarkeit nicht mit einem ungebrochenen Vertrauen in die Fihig-
keiten der eigenen Person zusammen, sondern gerade umgekehrt: Es ist
der Mangel an urspriinglicher Daseinsberechtigung, der als Kompensa-
tionsleistung den Wunsch hervortreibt, sich durch eine gewisse Form
von Niitzlichkeit so etwas wie eine Berechtigung zum Sein trotz allem
doch noch zu verdienen.” (269 f) Die ,,,evangelischen Rite‘ der Keusch-
heit, der Demut (Seinsdemut vor Gott ist die innere Wahrheit des verdu-
Berlichten Gehorsams) und der Armut” (346) konnen als Lebensformen
eines solchen Dienstes des Sich-Schenkens, der Hingabe gelten. Aber
wahrhaftig sind sie nur, wenn sie ,als Teil einer inneren Entwicklung
verstanden werden* kénnen, nicht aber als von auBlen auferlegtes Ge-
setz: ,,Es gibt keinen Aufstieg zum Opfer, ohne im Vollgefiihl des
Gliicks zu der Freiheit gereift zu sein, /assen zu kénnen und schenken zu
maogen.” (354) Dies stinde den ,,Pdpsten und Kardindlen* gut an; doch
diese losen z. B. ,,die Provokation der Armut“ von sich ab und definie-
ren sie ,,als die Lebensform von Gemeinschaften, die mit den Mitteln
des Kirchenrechts kontrolliert werden“. (355) Dort aber werden die
evangelischen Rite, weil von auBlen auferlegt, von ,,der Psychologie der
Menschen, die diese Ideale leben sollen®, (357) abgetrennt und funktio-
nalisiert. Priester und Ordensleute kénnen daher nicht mehr diesem Ver-
zicht entgegenreifen, sondern der Verzicht wird zum Standesmerkmal,
zur amtlichen Qualitéit. Damit wird er in der Hand der Kirche zum ,,4u-
Bersten Disziplinierungsmittel gegeniiber der drohenden seelischen Ver-
wahrlosung; oder, in psychoanalytischen Vokabeln ausgedriickt: man
hat es mit einer Mentalitét zu tun, in welcher das Ich auf der Flucht vor
seinen verdringten und deformierten Es-Strebungen sich ins Uberich
fliichtet, um die Gefahr asozialer Triebdurchbriiche zu entgehen.“ (484)
Mit anderen Worten: man meidet den inneren Reifeproze3 und die psy-



Kleriker 195

choanalytische Bewiltigung der eigenen Probleme, fliichtet in eine du-
Berlich bleibende Ordnung, projiziert aber die eigenen Schwierigkeiten
nach auBen: in rigorose Moral, in Absolutheitsanspruch, in einen sozia-
len Arbeitsdrang, der psychoanalytisch der Geistes-Krankheit des Hel-
fer-, des ,,Rettersyndroms* (286) dhnelt usw. Dies wird auf vielen Seiten
fiir die einzelnen evangelischen Rite durchgefiihrt.

Die ,, Therapievorschlige oder: Von der Aporetik zur Apologetik der
,evangelischen Rite*  (655-750) haben alle das eine Thema: ,,Ehe nicht
der Wert einer bestimmten Haltung in sich selbst lebbar und erlebbar ge-
worden ist, fiihrt eine duBere Nachahmung gewisser religioser Vorbilder
lediglich zu einer verinnerlichten Form der AuBenlenkung.“ (662) Was
dieses zweifelsohne berechtigte ,,In-sich-selbst-Lebbar“, wenn es nicht
in die soziale Verantwortung eingebettet ist, bedeuten mag, haben wir
am Beispiel Sexualitit zu zeigen versucht.

Es stellt sich nimlich die Grundanfrage, die Frau Sélle formuliert hat:
Darf man das Individuelle (Personlichkeitswerdung) vom Sozialen (Ver-
antwortung) trennen? Mit dem ,,Sozialen“ aber tritt der ,,andere®, der
Mitmensch, die Natur und damit auch die iibergreifenden Normen und
letztlich auch die kirchliche Wahrheit unabtrennbar mit ein in den sub-
jektiven ProzeB der Personlichkeitsausformung.

Der einzelne Mensch muf} nicht erst seine eigene Persénlichkeit ge-
funden haben, ehe er dem Objektiven, den Normen konfrontiert wird
und sich ihnen ,unterordnet. Die vermeintliche ,, Unterordnung® ist
von Anfang an ein Stiick des Personlichkeitswerdens; denn der Mench
ist als ,, Ich* immer schon im ,,Wir“ zu Hause. Es gehort zur Menschwer-
dung, ein groBeres Objektives (= Wahrheit oder soziale Ordnung) anzu-
erkennen und sich ihm einzuordnen, obgleich die innere Sinnhaftigkeit
dieses Objektiven (=Wahrhaftigkeit oder subjektive Befindlichkeit)
nicht véllig vollzogen ist. Martin Buber zeigt: Der Mensch wird am Du,
am Es, am anderen, zum Ich. Es gibt ein Miihen im karitativen, sozialen
Bereich (die Frage nach der Gerechtigkeit), dem sogar die eigene Per-
sonlichkeitsbildung, wie sie psychoanalytisch zu zeichnen wire, im
Wege stehen mag.

Im Verhiltnis von Personlichkeitswerdung und sozialer Verantwor-
tung, oder von Subjektivitiat und objektiver Wahrheit geht es letztlich
nicht um Vor- und Nachordnung, sondern um das rechte Verhiltnis, das
Gleichgewicht zwischen beiden; ein Gleichgewicht, in dem jede Seite
um so mehr an Gewicht, an Bedeutung gewinnt, je mehr ihr Gegeniiber
schwerwiegender, bedeutungsvoller wird; ein Gleichgewicht, bei dem
wie in personaler Begegnung die Partner miteinander und aneinander
wachsen.



Josef Sudbrack 196
Die Kirche - Mangelndes Gleichgewicht

Die Auseinandersetzung mit dem Klerikerbuch sollte nicht an seinen of-
fensichtlichen Schwichen, Ubertreibungen, Verallgemeinerungen und
Argumentationsdefiziten stehen bleiben. Der Kernpunkt ist anzugehen:
Darf der individuelle Weg der Menschwerdung so absolut von der sozia-
len Einbindung abgesetzt werden? Soziale Einbindung meint sowohl
Ordnung, Gesetz, Norm, die auf das Individuum zukommen, wie Bin-
dung und soziales Engagement, die vom Individuum ausgehen. Auch in
der Psychologie scheint man die Isolierung der Ichfindung, der Selbst-
werdung, die eine Zeitlang von humanistischen Psychologen gepflegt
wurde (Buchtitel ,, Wie werde ich Egoist?“) iberwunden zu haben. Als
wichtiger Name fillt mir dazu Horst-Eberhard Richter ein.

Aber hier scheint Drewermanns Wahrnehmung noch einen blinden
Fleck zu haben. Kann man Psychologisches greifen, ohne Soziologi-
sches mit in der Hand zu haben? Gibt es individuelle Gottesbeziehung,
die nicht durch Erbe, Sprache, Gemeinschaft usw. geprigt ist? Christ-
lich und besonders katholisch liegt darin die Frage nach Christ und Kir-
che, aber auch nach dem Jesuswort vom ,,Gleichgewicht* zwischen (in-
dividueller) Gottesliebe und (sozialer) Nichstenliebe. Damit deutet das
Evangelium an, daB} die religiose Geborgenheit in Gottes Liebe untrenn-
bar eins ist mit sozialer Verantwortung und somit auch mit der Institu-
tion als dem Ordnungsfaktor des Sozialen. Die Trennung von sozialer
Gerechtigkeit und individueller Frommigkeit zerreiBt die Botschaft
Jesu, zerreiBt den Menschen.

Drewermann selbst aber stellt genau diese Frage an die Kirche — und
dies weithin mit Berechtigung: Wie steht es bei ihr um das Gleichge-
wicht zwischen dem iibergreifenden sozialen Gefiige und den individu-
ellen oder gruppenspezifischen Interessen? Damit ist nicht nur Giite
und Verstehen der Obrigkeit, sondern auch Strukturelles, Normatives
angemahnt. Bernhard Hiring hat dies gezeigt, als er fiir die kirchliche
Rechtsprechung (in Eheprozessen) eine andere Grundlage (nicht die be-
weisfiihrende Gesetzlichkeit, sondern die verstehender Barmherzigkeit)
forderte. Wie hilfreich wire es z. B., christliche Gruppen - Pfarrei, Ge-
betsgruppe, Verband, Didzese usw. — nach dem paulinischen Modell des
»mystischen Leibes* zu behandeln? Je mehr Eigenleben und Eigenge-
stalt die einzelnen Zellen und Zellverbéande haben, um so lebendiger ist
der ganze Leib. Gleichschaltung und Reglementierung briachten den
Tod des Leibes.

Die ostkirchliche Theologie (V1. Lossky) faBt diese organische Sicht
mit der Doppelgestalt von Kirche. Thre , Logos-Gestalt“ steht fiir blei-



Kleriker 197

bende Wahrheit und Ordnung innerhalb ,festgelegter” (= de-finierter)
Grenzen; ihr ist die ,,Pneuma-Gestalt“ gleichwertig, die Leben, Verdnde-
rung, Spontaneitit, Experiment besagt. Beide Sichten von oben und von
unten miissen im Gesprich bleiben, damit die Kirche sie selbst wird:
,Der Geist weht wo er will“, und zugleich ist es ,,die Wahrheit, die be-
freit“.

Man sollte iiber Drewermanns Karikieren also nicht das Berechtigte
seiner Kritik iibersehen. Er legt den Finger auf echte Wunden. Bedauer-
lich ist allerdings, daB er die vielen Kollegen, die dhnliches aufzeigen -
wenn auch mit mehr Wohlwollen und Sachverstand wie z. B. K. Rahner
— so leichthin beiseite schiebt. Ubertreibung und eklatante Ungerechtig-
keit schade dem seridsen Kern des Anliegens.

Der Kleriker — Stirkung der Personlichkeitswerte

Auch die andere Seite der Drewermannschen Kritik, die sich auf die
Person des Klerikers richtet, ist ernstzunehmen. Ob allerdings die empi-
rielose, monoman wirkende Psychoanalyse, da sich im Kleriker das
Kindheitstrauma vom Opferdaseins der Mutter verfestigt habe, wirklich
dessen ,,Psychogramm® ausmacht, kann ich nicht beurteilen, wage es
aber — besonders in der vertretenen Absolutheit - zu bezweifeln.

Das berechtigte Anliegen kommt schon im Leitmotiv des Buches (5),
einem buddhistischen Sprichwort, zum Ausdruck: ,,Nur wer sich selbst
entfaltet, wirkt Gutes! Nicht das Aufopfern der Personlichkeit, sondern
das Einbringen ihrer Werte, ihrer Initiativen in den Organismus des
Ganzen, der Kirche, der Ordensgemeinschaft, ist das Ideal - so hat
Ignatius von Loyola, der von Drewermann oft genug negativ erwihnt
wird, seinen ,,Verstandesgehorsam® gemeint.

Was allerdings Drewermann konkret an Personlichkeitsunterdriik-
kung innerhalb der Kirche aufzeigt, stimmt traurig. Zuvieles davon gibt
es in der Realitit: DaB jemand nur noch Sprachrohr fiir Anordnungen
von oben ist; daB duBerliche Regelerfiillung zum MaBstab fiir Ordensle-
ben wird, mechanische Ableistung von Gebetspflichten und toter Ge-
horsam an die Stelle von erfiillter Hingabe an Gott getreten sind; daB
Menschen unter ,ekklesiogenen Neurosen® leiden, ein Stichwort, das
A. Goérres in die katholische Diskussion einbrachte.

Hier kann eine psychoanalytische Kritik in ihrer einseitigen Hérte die
Augen o6ffnen: ,,Alles, was in der Religion nicht aus dem Innern der
menschlichen Seele heraus gedeutet und verstanden wird, befreit nicht,
sondern zerstort.“ (674) Die katholische Kirche aber ,,mul3 als des Tat-



Josef Sudbrack 198

bestandes uberfiihrt gelten, daB sie nicht die Freiheit und Eigenstindig-
keit des Menschen im Sinne trigt, sondern in Wahrheit die infantile Ab-
héngigkeit verschiichterter Kinder unter dem Deckmantel Gottes férdert
und fordert.” (460)

Solche Aussagen haben trotz ihres Absolutheitsanspruchs (womit
Drewermann mit dem von ihm kritisierten Absolutheitsanspruch der
Kirche gleichzieht) einen berechtigten Kern: Gibt es nicht innerhalb der
kirchlichen und klésterlichen Padagogik zuviele Ziige, die Drewermann
recht zu geben scheinen? Sollte seine Satire und Karikatur nicht die Au-
gen schirfen fir offensichtliche Fehlentwicklungen, die Abhiingigkeit
und Unselbstindigkeit ,,férdern und fordern“?

Aber wiederum scheint Drewermann fiir einen Wesenszug des Kleri-
kers blind zu sein. Teilhard de Chardin schreibt am 29. IV. 1916 in sein
Tagebuch: ,,Die Jungfriulichkeit: Sicherer Einbruch des Geoffenbarten
in den Kosmos.“ Von dort her entwickelt er seine groBartige ,,Hymne
des Ewig Weiblichen“. Dieses Getroffensein von der Ewigkeit, dieser
Einbruch Gottes, dieses'Uberwéiltigtwerden vom absoluten Du Gottes
scheint in Drewermanns Psychologie keinen Platz zu haben. Sie kennt
nur den Weg von unten nach oben, daf3 sich jemand in Gottes Liebe ein-
birgt, nicht den von oben nach unten, daB Gottes Anspruch den Men-
schen trifft - plétzlich oder in Stetigkeit —; und daB er ihn so trifft, wie
die Liebe jemanden iiberfillt und ihn zu ,,Torheiten der Liebe“ heraus-
fordert. Miiite nicht gerade hier eine Psychologie ansetzen und das
Echte vom Unechten, das Wahre vom Falschen, das Gesunde vom
Kranken scheiden? Ohne diesen ,,Einbruch* zu beriicksichtigen, kann
das Bild des Klerikers nicht gezeichnet und kénnen die Fehlformen
nicht geheilt werden.

Auffillig ist hierbei, daB die Dynamik aus Drewermanns Erstlings-
werk der ,,Strukturen des Bosen“, worin die psychologische Angst erst
in einer Letzthingabe an den transzendenten giitigen Gott endgiiltig ge-
heilt wird, verschwunden zu sein scheint gegeniiber einer Statik, mit der
die Probleme innerhalb einer welt-immanenten Psychologie gelost wer-
den.

Doch auch in einer ganzheitlichen Sicht, die Gottes Anspruch nicht
ausspart, werden Drewermanns Anfragen dringlich: Fliichtet jemand
vor dem Personwerden und nennt dies rationalisierend , Torheit der
Liebe“? Drewermann tadelt und trifft damit den Kern der Sache: ,,Die
religiose Krise der Kirche ist wesentlich eine Folge der Ungeistigkeit ih-
res geistlichen Standes.* (135) Im ,,Geistlicher-Werden“ - d.h. mehr
Personlichkeit, mehr eigene Uberzeugung, mehr Initiative und Entschei-
dungskraft, mehr Wirme, mehr Selbstbesitz, mehr Innerlichkeit — liegt



Kleriker 199

die Zukunft des geistlichen Standes und damit auch die der Kirche.
Doch darf man dabei vergessen, daB der ,,Geist* des geistlichen Standes
letztlich auch die ,,Psychoanalyse* tibersteigt?

Als Pamphlet oder zur Selbstbefreiung geschrieben?

Nach alledem bedriingt den wohlwollenden Leser die Frage: Warum die
maBlose Einseitigkeit in einem so wichtigen Buch? Warum der Absolut-
heitsanspruch, den Drewermann an der Kirche so streng tadelt? Warum
die endlose Weitschweifigkeit mit so mancher Pseudo-Wissenschaftlich-
keit?

Wollte Drewermann ein Pamphlet schreiben - eine durchaus berech-
tigte Kunstform, die mit bewufit iibertriebener Einseitigkeit und karikie-
render Ungerechtigkeit den Blick auf einen MiBstand lenken will? Die
groBen Franzosen des Renouveau Catholique (z. B. L. Bloy) oder auch
ein Hans Urs von Balthasar (in seiner Polemik gegen Karl Rahner) be-
herrschten diese Form. Manche Seiten Drewermanns konnte man als
Pamphlet lesen. Aber ein Pamphlet von 900 Seiten widerspricht diesem
literarischen Genus ebenso wie eine Lyrik, die zum Epos ausgewalzt ist.

Doch das Buch stammt eher von jemandem, der sich in echter Sorge
um den Menschen ,,frei“-geschrieben, dabei — wie bei einem Vulkanaus-
bruch — die inneren Note herausgeschleudert und alles Umliegende un-
terschieds- und unterscheidungslos mit glithender Lava niedergewalzt
hat.

Gerade das - besonders wenn es mit der unbezweifelbaren Genialitit
und Belesenheit Drewermanns geschehen ist — sollte ein vorschnelles
Aburteilen verbieten und lieber fragen lassen:

Was (wer) ist es, das (der) diesen Vulkanausbruch ausloste?





