
Paul Imhof 204 

rungen in Gebet, Meditation und Gottesdienst und zur schlichten, 
und darum um so lebendigeren und konkreten Sprache der Verkündi- 
gung. 

Es ist gut zu wissen, daß die Amtsträger in der Kirche zu einem Auf- 
bruch beigetragen haben. Und es wäre der Kirche sehr dienlich, wenn 
Charisma und Amt in ihr sich gegenseitig stützen, ergänzen und be- 
fruchten. Die Kirche kann ohne die mystisch - charismatisch - propheti- 
sche Dimension nicht sein, wenn sie auch nicht von allen Gliedern der 
Kirche in gleicher Weise vertreten werden kann, da mystische Erfahrun- 
gen auch bedingt sind von Lebensschicksal, Charakter und Begabung. 
Die Kirche hat auch das Recht und die Pflicht, darüber zu wachen, daß 
Mystik nicht in eine falsche Richtung geht oder ausufert im Sinne eines 
pantheistischen Identitätserlebnisses mit dem Absoluten. Leider ist die 
Amtskirche im Laufe der Jahrhunderte nicht immer in kluger und ein- 
fühlsamer Weise vorgegangen. Viele Mystiker erfuhren in vorschnellen 
Maßnahmen negative Reaktionen. Aber oft haben die Amtsträger das 
Charisma gefördert, da sie selbst vom Geist des Charisma erfüllt waren. 
Der Geist ist es, der lebendig macht (Joh 6,63). 

Zum Gebrauch der Heiligen Schrift 
im geistlichen Prozeß 
Paul Imhof, München 

In einem gewissen Sinn ist die Auffassung von Ludwig Wittgenstein, die 
Bedeutung der Sprache sei ihr Gebrauch, auch für den Umgang mit der 
Heiligen Schrift während geistlicher Prozesse erwägenswert1. Denn in 
dem Maße, in dem es gelingt, die Heilige Schrift so im Prozeß zu ver- 
wenden, daß wie von sich her das Wort der Schrift für den Exerzitanden 
bedeutsam wird, ist ein Raum eröffnet, in dem der Sinn der Schrift sich 
lebenspraktisch und lebensdeutend auszuwirken vermag. Voraussetzung 
dabei ist, daß das Wort der Schrift in seiner Qualität als inspiriertes 
Wort Gottes zur Sprachform des Gespräches zwischen Gott und 
Mensch wird. 

1 Vgl. L. Wittgenstein, TeilI, Nr. 1-18, in: Schriften Bd. 1: Philosophische Untersuchungen, 
Frankfurt 1963, 289-294. 



Heilige Schrift 205 

Die Vorgabe der Heiligen Schrift 

Ein geistlicher Prozeß beginnt nicht im leeren Raum. Die Heilige 
Schrift, der geistlich Übende und seine Begleitung sind immer schon 
vorhanden. 

Vom Exerzitanden bzw. Beter ist verlangt, über ein rein philologisches 
Interesse hinaus sich so auf die Heilige Schrift einzulassen, daß es darin 
zu einer Begegnung zwischen ihm und Gott kommen kann. In einem ge- 
wissen Sinn zielt der Textbestand der Schrift über sich hinaus auf das 
Ereignis des unmittelbaren Zueinanders und Miteinanders von Schöpfer 
und Geschöpf. 

Allgemein gilt, sich dem Text der Schrift so zuzuwenden, wie ihn der 
Exerzitienbegleiter vorzulegen hat. •Derjenige, der einem anderen 
Weise und Ordnung dafür angibt, sich zu besinnen oder zu betrachten, 
soll die Geschichte dieser Betrachtung oder Besinnung getreu erzählen, 
indem er die Punkte nur in kurzer oder zusammenfassender Erläuterung 
durchgeht. Denn wenn derjenige, der betrachtet, das wirkliche Funda- 
ment der Geschichte nimmt, es selbständig durchgeht und bedenkt und 
etwas findet, was die Geschichte ein wenig mehr erläutern oder verspü- 
ren läßt - sei es durch das eigene Nachdenken oder sei es, insofern der 
Verstand durch die göttliche Kraft erleuchtet wird -, so ist es von mehr 
Geschmack und geistlicher Frucht, als wenn der, der die Übung gibt, 
den Sinn der Geschichte viel erläutert und erweitert hätte. Denn nicht 
das viele Wissen sättigt und befriedigt die Seele, sondern das Innerlich- 
die-Dinge-Verpüren-und-Schmecken."2 

Mit der Heiligen Schrift ins Heil gelangen 

Die hermeneutische Grundvoraussetzung für den Umgang mit der Heili- 
gen Schrift läßt sich kurz so formulieren: Jeder Text ist so zu rezipieren, 
daß dadurch der Exerzitand immer mehr in sein Heil gelangt. Dies gilt 
ohne Abstriche auch von Gerichtstexten und Höllenbetrachtungen. Im 
Verlauf eines Exerzitienprozesses geht es darum, sei es direkt oder indi- 
rekt, mit den eigenen Lebensproblemen umzugehen. Jede Frömmigkeits- 
übung, die verhindern würde, daß der Mensch in seiner konkreten Situa- 
tion vorkommen darf bzw. nicht ernst genommen würde, zielt an Exerzi- 
tien vorbei. Gerade realitätsbezogene Situationen, denen ein psychisch- 
spiritueller Zustand entspricht, sind auf seiten des Übenden in das geist- 

: Exerzitienbuch (EB) Nr. 2. 



Paul Imhof 206 

liehe Dasein vor Gott einzubringen. Die entsprechende Durcharbeitung 
im Sinne eines Sich-Verwandeln-Lassens kann direkt oder indirekt ange- 
gangen werden. Konkret gesprochen: Es können Bibelstellen in Medita- 
tionen thematisiert werden, in denen gleichsam als Vorgabe schon eine 
biblische Begegnungszene abgehandelt wird, die dem augenblicklichen 
psychischen Zustand des Übenden so nahe ist, daß er sich leicht identi- 
fizieren kann, oder man greift zurück auf eine Heilsszene, die einen in- 
tensiven Kontrast zur Situation bildet, in der der Übende sich momen- 
tan vorfindet.3 

Hier schon wird offensichtlich, daß von sehen der geistlichen Beglei- 
tung eine möglichst große Bibelkenntnis Voraussetzung ist, um so um- 
wegarm wie möglich den Exerzitanden begleiten zu können. Legt der 
Begleitende dem Exerzitanden die Bibelstelle im Sinne der Historia 
vor, dann ist es gut, wenn er exegetisch qualifiziert ausgebildet ist.4 Dies 
ist um so erforderlicher, je gebildeter der Exerzitand ist. Gerade Fragen 
des exegetischen Kontextes und des rechten Verständnisses der Bibel 
werden während eines intensiven geistlichen Prozesses der religiösen In- 
dividuation aufkommen. Der bloße Verweis, alles solle •geistlich" be- 
trachtet werden, führt nämlich oft zu mißglückten Sublimierungen bzw. 
zu einem spirituellen Versuch, sachliche Fragen nicht sachlich, sondern 
überzogen spekulativ zu einer Lösung bringen zu wollen. So sehr es rich- 
tig ist, daß es vor allem um einen geistlichen Prozeß geht, in dem der 
Übende liebesfähiger und sensibler werden soll, so sehr ist doch auch 
darauf zu achten, daß er in seinen intellektuellen und religiösen Frage- 
stellungen ernst genommen wird. Das heißt, es geht nicht um eine unver- 
ständige Liebe, sondern um ein Weiterkommen im ganzheitlichen Sinn. 
Die Seelenkräfte intellectus, memoria und voluntas haben nicht nur in 
der Beziehung zu sich selbst und im Verhältnis zu Gott ihren Ort, son- 
dern dürfen je spezifisch auch auf das Wort Gottes in seinem sachhaften 
Gehalt, wie es uns in der Heiligen Schrift zukommt, gerichtet werden. 

5 W. Rebell, Psychologische Bibelauslegung. Möglichkeiten und Grenzen, in: Bibel und Kir- 
che 44 (1989) 117. •Nichts ist in der gegenwärtigen Diskussion um die psychologische Bi- 
belauslegung so nötig wie Besonnenheit. Noch immer gibt es Exegeten, die einen psycho- 
logischen Zugang zum Text völlig ablehnen; und andererseits findet man Ausleger, die so 
unüberlegt psychologische Methoden an den Text herantragen, daß sie ihn psychologisch 
verfremden. Hier gilt es, zwischen Skylla und Charybdis einen vernünftigen Mittelweg zu 
finden." 
4 Vgl. EB Nr. 2. Dazu Ch. Dohmen, Muß der Exeget Theologe sein?. In: Trierer Theologi- 
sche Zeitschrift 99 (1990) 12. •Exegetische Methode muß ... literaturwissenschaftlich, histo- 
risch und ekklesiologisch orientiert sein, um wissenschaftstheoretisch als ihrem Gegenstand 
adäquat anerkannt werden zu können." 



Heilige Schrift 207 

Das unabschließbare Kennenlernen der Heiligen Schrift 

Da die Begegnung mit der Heiligen Schrift im Laufe eines Lebens so- 
wohl in ihrer Tiefendimension wie im philologisch-exegetischen Ver- 
ständis prozeßhaften Charakter besitzt, ist jegliche Mutlosigkeit fehl am 
Platze, die suggerieren möchte, daß nur schriftkundige Spezialisten fä- 
hig seien, geistliche Prozesse zu begleiten. Jede/r ist in dem ihr/ihm zu- 
kommenden Maß und Charisma geeignet, mit der Heiligen Schrift geist- 
lich umzugehen und andere damit zu begleiten. Nicht nur weil jeder 
schon etwas von der Heiligen Schrift positiv erlebt und begriffen hat, 
sondern weil Gott selbst durch seinen Heiligen Geist mittels der Heili- 
gen Schrift in den Seelen der Menschen weiterwirkt und immer schon 
mehr an Heil und Wandlung bereithält, als ein noch so ausgebildeter 
Exerzitienbegleiter bloß durch sich selbst dem Übenden vermitteln 

könnte. 
Daher darf, ja soll die Heilige Schrift als Wort Gottes, bei geistlichen 

Prozessen, speziell bei Exerzitien, eine entscheidende Rolle spielen. Die 
Grundvoraussetzung bei Begleiter und Begleitetem ist dabei eine einfa- 
che und demütige Liebe zum Wort Gottes, die dafür offen ist, durch an- 
dere, speziell auch durch die lebendige Überlieferung der Heiligen Kir- 
che, dazuzulernen. 

So sehr dem allgemeinen Plädoyer zuzustimmen ist, jemand anhand 
der Heiligen Schrift spirituell zu begleiten, so sehr muß auch auf die 
notwendige Unterscheidung der Geister, die Achtung vor der Intuition, 
die Hochschätzung der Vernunft und des Verstandes aufmerksam ge- 
macht werden. Denn wie es den rechten Gebrauch der Heiligen Schrift 
gibt, so auch ihren Mißbrauch. 

Die Einmaligkeit eines geistlichen Prozesses 

Beim praktischen Üben und Begleiten stellen sich viele Fragen, die sich 
nur im Einzelfall konkret beantworten lassen. Denn jeder Exerzitand 
und jeder geistliche Prozeß ist einzigartig. Jedesmal muß neu ange- 
schaut werden, welche Sequenzen und Verläufe, welche Höhen und Tie- 
fen anhand welcher Bibelstellen abzuschreiten und zu durchleben sind. 
Die Qualität eines Prozesses entscheidet sich gleichsam daran, wie be- 
sonders und nicht wie allgemein Exerzitien stattfinden. Geht es ja gerade 
darum, den anderen als einmalige Freiheit vor der absoluten Freiheit - 
Gott genannt - mit der Botschaft vom Evangelium im Gespräch sein zu 
lassen. Gerade das paulinische •Zur Freiheit hat uns Christus befreit" 



Paul Imhof 208 

(Gal 5,1) muß berücksichtigt werden. Das heißt, erst in einer freien Me- 
thode werden jene Früchte von Exerzitien erreicht, um die es geht. Da 
sich die menschliche Freiheit immer schon im Gefüge von Institutionel- 
lem und Methodischem zeitigt, kann sie nicht jenseits davon zu sich 
selbst kommen, sondern mitten in allen Bedingungen atmet sie ihre Un- 
bedingtheit, macht sie ihre bedingt-unbedingten Erfahrungen. Um 
welch einmalig existentielle Erfahrung und psychodynamische Prozesse 
es sich bei Exerzitien handelt, läßt sich an der Auffassung von Louis 
Beirnaert verdeutlichen: •Weder möchte er psychologisierend ,erklären', 
noch legt er eine ,Therapie' für die in die Krise geratene Weitergabe von 
Erfahrung vor. Denn erst, wenn wir uns von allem vermeintlichen Wis- 
sen über den Inhalt der Erfahrung und über deren Weitergabe freizuma- 
chen versuchen, finden wir einen Zugang zur eigenen Subjektwerdung; 
erst dann können wir auch andere auf diesem Weg begleiten. Von der 
Psychoanalyse können wir lernen, daß Theoriebildung eine ständige 
Rückkehr zur Erfahrung erfordert, weil die Psychoanalyse je neu erfun- 
den und theoretisch erarbeitet wird, wie Beirnaert zu sagen pflegte."5 

Der Umgang mit der Heiligen Schrift steht nicht abstrakt in sich, son- 
dern nimmt immer wieder Maß an den geistlichen Grundbewegungen, 
die im Übenden stattfinden. Fragen können helfen, daß der Übende 
seine Wahrnehmung besser ins Wort bringt. Er soll seinem Verlangen 
nachspüren. Welche Verheißungen werden dadurch genährt, welche 
Hoffnungen leben in ihm? Ist es mehr die Angst vor Mißerfolg oder 
mehr die Hoffnung auf Gelingen, die ihn bewegen? Je mehr Hoffnung 
auf Erfolg in ihm vorhanden ist, um so mehr greift Hilfe zur Selbsthilfe. 
Je stärker die Angst vor dem Scheitern ist, um so mehr muß eine ent- 
sprechende Motivierungsphase6 stattfinden, damit der Übende aus sich 
selbst heraus - mit Gottes Hilfe - etwas zustande bringt. In jede Kri- 
senphase hinein - d. h. Aggressionen, Widerstände und anscheinend von 
der Sache wegführende Assoziationen sind zuzulassen - können jeweils 
biblische Betrachtungen situiert werden. 

5 E. Frick, Weitergabe von Erfahrung? Psychoanalytische Überlegungen. Einleitung zu Louis 
Beirnaerts Beitrag, in: GuL 62 (1989) 246. 
6 Gemeint ist damit eine Zeit bzw. Übung, die das Selbstwertgefühl stärkt. Nützlich sind 
dabei auch anscheinend weit abliegende Lebensbereiche, die zunächst nicht unmittelbar 
mit dem geistlichen Übungsprozeß zu tun haben. Durch Spiel, Sport, körperliche Ertüchti- 
gung, kleine berufliche Erfolge etc. kann der Übende in die Disposition kommen, Exerzi- 
tien im Vollsinn des Wortes zu machen. Manchmal ist auch eine ausgiebige Vorphase nö- 
tig, in der durch Gruppendynamik und Gestalttherapie der Exerzitand beziehungsfähiger 
wird; seine Ich-Stärke wird ausgebaut. 



Heilige Schrift 209 

Das Grundmodell einer ignatianischen Betrachtung 

Das Grundmodell einer solchen Betrachtung gilt nicht nur für Kri- 
senphasen, sondern auch für ruhige Zeiten des Exerzitienverlaufs. •Ter- 
minologisch unterscheidet Ignatius zwischen ,Übung' (exercicio) als 
Oberbegriff, der sich dann in ,Besinnung' (meditation), ,Erwägung' 
(consideraciön) und Betrachtung (contemplaciön) ausfaltet. Eine ein- 
deutige Anwendung läßt sich nicht behaupten"7. Die Bedeutungsbreite 
der Wörter war damals schwankend. •Die Übungen über das Leben 
Jesu werden von Ignatius durchgehend mit Betrachtung' (contempla- 
ciön) bezeichnet. In EB 127 wird ,Erwägung' (consideraciön) mit 
Betrachtung' (contemplaciön) verbunden und meint dort ausdrücklich 
den Vollzug der Betrachtung des Geheimnisses aus dem Leben Jesu"8. 

In einem gewissen Sinn läßt sich die folgende Betrachtung als das 
Übungsmodell christlicher Spiritualität verstehen. Denn es geht in ihr 
darum, Gott in allen Dingen zu suchen und zu finden. Die Grundstruk- 
tur der Betrachtung, gleichsam ihre •Grammatik", ist exemplarisch ab- 
lesbar in der Betrachtung von der Menschwerdung9. Auf der folgenden 
Seite dazu eine schematische Darstellung10. 
Die Betrachtung von der Menschwerdung ist für die meditative Erkennt- 
nis des göttlichen Geheimnisses, die immer fragmentarisch bleibt, zen- 
tral. •Die Schau der Inkarnation als das gemeinsame erlösende Tun der 
drei göttlichen Personen gibt den Betrachtungen des Lebens, Sterbens 
und Auferstehens Jesu die Grundrichtung. Der geschichtlich konkrete 
Mensch Jesus Christus ist die Offenbarung des dreifaltigen Gottes. Je- 
sus, der geboren wird, heranwächst, predigt, leidet und stirbt, wird mit 

7 H. J. Repplinger, Das Buch der Geistlichen Übungen. Struktur und Eigenart des Textes, in: 
Korrespondenz zur Spiritualität der Exerzitien 276 (1977) 46. 
8 H. J. Repplinger (s. Anm. 7), 47 und ebd. 49: •Für die Ordnung der Übung und seiner Hal- 
tung (äußere und innere) soll der Übende nach jeder Betrachtung (wie überhaupt nach je- 
der Übung) eine Viertelstunde ,danach sehen, wie es ihm in der Betrachtung ergangen ist' 
(vgl. EB 77). Diese Reflexionszeit wäre überflüssig, wenn sie nicht in der inneren Logik 
der Übung selbst verankert wäre. Mit dem .Bitten um das, was ich begehre' (EB 48 u. a.) 
gibt der Übende seiner Betrachtung (Besinnung usw.) das ihr entsprechende Ziel. Die Re- 
flexionszeit dient der Feststellung der Befindlichkeit während und nach einer Übung. Das 
Corpus der Übung (,Punkte' und .Gespräche') ist der ,Raum' für den ganzmenschlichen 
Vollzug der Übung; dieser ,Raum' ist durch die Vorübungen formal und inhaltlich bereitet 
worden. Dabei dient das ständig gleichbleibende Vorbereitungsgebet der jeweiligen Er- 
neuerung und Vertiefung der Grundausrichtung, ,Gott Unsern.Herrn zu loben, Ihm Ehr- 
furcht zu erweisen und zu dienen ...' (EB 23). Das Corpus der Übung ist auch der ,Raum', 
in dem die .verschiedenen Bewegungen zu verspüren und zu erkennen' sind, ,die in der 
Seele verursacht werden' (EB 313-327; 328-336)". 
9EB Nr. 101-109. 
10 H. J. Repplinger (s. Anm. 7), 48. 



Paul Imhof 

DIE PERSONEN 

210 

EINSTIMMUNG (EB 73, 74, 75) 
Entsprechend den WOCHEN (EB 130, 206, 229) 

E 
I 

N 

E 

S 

T 

U 

N 

D 

E 

(EB 

12, 
13, 

128, 

255) 

VORBEREITUNGS- 
GEBET 
ERSTE 
VORÜBUNG 

ZWEITE 
VORÜBUNG 

DRITTE 
VORÜBUNG 

BETRACHTUNG 

(EB 46) 
- bleibt immer dasselbe! - 
Sich die Geschichte des Gegenstandes (la 
historia) ins Gedächtnis rufen (•Gegenstand" ist 
jeweils ein Geheimnis des Lebens Jesu Christ) 
Zusammenstellung des Geschehens im Raum 
(Aufbau des Schauplatzes) - mit der Sicht der 
Vorstellungskraft 
Erbitten, was ich begehre (dem Gegenstand 
und der Woche entsprechend). 
(Vorbereitung - Dritte Vorübung: EB 105, auf 
Betrachtung selbst: EB 76). 

SEHEN 

(1. Punkt) 
an ihrem Ort 
ihre Haltung, 
Kleidung, 
Situation, 
Aussehen 

HÖREN 

(2. Punkt) 
ihre Worte 
Gespräche 

BETRACHTEN 
SCHAUEN 

(3. Punkt) 
ihr Tun, 
ihre 
Handlungen 

ERWÄGEN 

(4., 5. Punkt) 
im Blick 
auf Christus 

GESPRÄCHE/GEBETE (E) - dreifach 

15 
MI- 
NU- 
TEN 

REFLEXION nach Beendigung der Übung (EB 77). 

solcher Liebe betrachtet, weil sein menschliches Leben das Herz Gottes 
offenbart, seine erlösende Liebe zu uns und darin zugleich sein innerstes 
Wesen, das dreieinige Liebe ist."11 

Anhand der Heiligen Schrift jemandem •Punkte" geben 

Für das Gelingen eines Exerzitienprozesses ist entscheidend, auf die 
Kraft des Wortes Gottes zu vertrauen. Je mehr der Übende sich dem in 
der Heiligen Schrift ihm zukommenden Wort Gottes aussetzt, um so 

11 M. Zechmeister, Mystik und Sendung. Ignatius von Loyola erfährt Gott, Würzburg 1985 
57. 



Heilige Schrift 211 

mehr kann er die katalysatorische Wirkung dieses Wortes für das eigene 
Leben erfahren. Die Konfrontation mit der Objektivität dieses Wortes 
verdeutlicht die eigene Lebenssituation und bringt sie vor das innere 
Auge. Oft erzeugt auch eine bestimmte Lebenssituation erst den Raum, 
in dem dann ein Schriftwort neu und tiefer erfaßt werden kann. Die 
Auswahl einer Schriftstelle und die Erhellung der Situation des Üben- 
den steht in einem wechselseitigen Verhältnis. 

Dies zu berücksichtigen, ist besonders in dem Moment wichtig, wenn 
entschieden werden muß, welche •Punkte" derjenige, der die Exerzitien 
gibt, demjenigen anbietet, der die Übungen macht. Ein Dialog ist dazu 
meist eine gute Vorbereitung. •Punkte" besagt, einen meist biblischen 
Text so aufzubereiten, daß darin der Übende leichter das Seinige finden 
kann. Die Kunst des Punktegebens besteht darin, einen Text so zu kom- 
primieren, daß er einerseits gleichsam wie ausdehnungslos erscheint, an- 
dererseits aber den Charakter besitzt, sich in jede Richtung hin lebendig 
entfalten zu können. Unter Komprimierung ist nicht Verdichtung im ge- 
genständlichen Sinn gemeint, sondern ein Die-Sache-so-auf-den-Punkt- 
Bringen, daß - wie in der Mathematik - der Punkt einerseits die ausdeh- 
nungslose Mitte ist, andererseits der Ort, in dem jegliches sich kreuzen 
und treffen kann. Der Kontraktion korrespondiert eine Ausdehnungsfä- 
higkeit. Noch einmal anders gesagt: •Punkte" müssen •leer" und frei 
sein und gerade so konkret und dicht. 

Im Übenden soll das lebendige Wort Gottes pulsieren können. Die 
•Punkte" sollen dazu helfen, daß der Übende leichter in den Rhythmus 
hineinkommt. Im Bild gesprochen: Die •Punkte" sollen so zu Herzen 
gehen, daß der Übende in seinem springenden Punkt, seinem Herzen 
also, eine eigene, neue, lebendige Beziehung zum •Herz der Welt" (H. 
U. von Balthasar) sucht und findet. 

Die Heilige Schrift bringt Jesus Christus nahe 

Das Bekenntnis der gläubigen Gemeinde, daß das Wort Gottes ein le- 
bendiges Wort ist, bringt klar und deutlich zum Ausdruck: Nur ein le- 
bendiger Umgang mit der Heiligen Schrift, den einzelnen Heilsszenen, 
läßt im geistlich Übenden etwas von der lebendigen und befreienden 
Kraft des Wortes Gottes aufleuchten. Die Heilsereignisse sind ein Ver- 
weis auf den je größeren Gott, in dessen Herrlichkeit erst das ewige Heil 
subjektiv gefunden werden kann, das unumkehrbar und objektiv als 
Wort Gottes schon erschienen ist und uns in die Herrlichkeit Gottes vor- 
ausging. 



Paul Imhof 212 

In Jesus Christus erscheint das Mysterium Gottes. In ihm kommt ER 
uns mit seiner Gnade und Liebe nahe. Daher sollen die Mysterien, die 
Geheimnisse des Lebens Jesu betrachtet werden. •Für den spirituellen 
Realismus bei Ignatius ist allein entscheidend, daß der einzelne durch 
die Dramatisierung der ,Mysteria'zu einer existentiellen Erkenntnis und 
Praxis geführt wird. 

Mit Endzweck und Ziel der Exerzitien eng verbunden ist die Frage 
nach den Motiven der Wahlentscheidung in den Exerzitien. Wenn Igna- 
tius zur Nachfolge des Herrn anleitet, so im Blick auf das konkrete Bei- 
spiel und Vorbild Jesu. Die Person Jesu von Nazaret steht ganz im Mit- 
telpunkt der Geistlichen Übungen. Ignatius entwickelt darum z. B. auch 
keine Theorie der Armut, sondern weist einfach auf das Vorbild Jesu; 
der Exerzitand soll arm leben, weil und wie Jesus arm war. Die Armut 
wird nicht aus irgendeiner Einsicht gelebt, sondern durch die Anglei- 
chung an das Leben Jesu, dem der einzelne in ,vielen Mühen, Hunger 
und Durst, Hitze und Kälte, Schmähungen und Beschimpfungen' nach- 
folgen möchte.12" In den heilenden Begegnungsszenen mit Jesus von 
Nazaret als dem wahren Wort Gottes in Fleisch und Blut kann der Exer- 
zitand für sich selbst anhand des ausbuchstabierten Wortes Gottes in 
der Bibel der heilenden Lebendigkeit des Messias in sich Raum zu ge- 
ben versuchen. Dies gelingt in dem Maße, als ein gegenseitiges Bezie- 
hungsgeschehen zustande kommt, bei dem dem Wort Gottes der erste 
Platz und dem geistlich Übenden das zweite Wort, die Antwort also zu- 
kommt. 

12 M. Schneider, • Unterscheidung der Geister". Die ignatianischen Exerzitien in der Deutung 
von E. Przywara, K. Rahner und G. Fessard, Innsbruck/Wien 1973, 131. 




