EINUBUNG UND WEISUNG

Maria von Magdala

Jesus, den Boten der Liebe Gottes finden

Maria von Magdala weist uns den Weg zum auferstandenen Herrn (Joh
20,11-18). Versuchen wir, diesem Weg zu folgen und den einzelnen Schritten
des Weges ein wenig nachzudenken.

Zunichst fithrt der Weg gar nicht direkt zum Auferstandenen, sondern zum
Grab Jesu, aus dem aber der Leichnam Jesu verschwunden ist. Damit scheint
jede Verbindung zu Jesus endgiiltig abgebrochen zu sein. Vor diesem leeren
Grab steht Maria und weint. Nicht einmal die Anwesenheit von zwei Engeln
vermag sie zu trosten. ,,Man hat meinen Herrn weggenommen, und ich weil3
nicht, wohin man ihn gelegt hat.“

,Meinen Herrn*, in diesen zwei Worten ist alles zusammengefafit, was Jesus
fiir Maria bedeutete. Sie verdankt Jesus alles. Er hat sie aus ihrer Verstrickung in
das Unheil und aus ihrer Versklavung an die Méchte des Bosen befreit. Durch
sein Wort und seine Zuwendung hat sie Gottes unbedingte Liebe erfahren und
dadurch Vertrauen und Selbstachtung empfangen. So wurde sie selbst fahig, Je-
sus, dem Boten der Liebe Gottes, zu folgen. Und dieser Jesus, ihr Herr, ist nun
nicht mehr da. Damit ist ihr alles abhanden gekommen.

Konnen wir diese Erfahrung nachvollziehen? Vielleicht standen auch wir ein-
mal am Grab eines Menschen, der uns sehr viel, alles bedeutete, und wir mein-
ten, daf es sich ohne ihn nicht mehr lohnte weiterzuleben. Vielleicht standen wir
einmal vor den Triimmern einer Beziehung: Ein anderer, der uns vertraut war,
ist uns fremd geworden. Es gibt kein Verstehen mehr, keine Briicke, iiber die
man einander finden kénnte. Oder, ein Ziel, ein Ideal, ein Programm, das uns
einmal faszinierte und fir das wir vielleicht sehr viel geopfert haben, ist uns
plétzlich entschwunden. Wir wollten uns einsetzen fiir eine bessere, gerechtere
Welt, fiir das Reich Gottes auf Erden, fiir neue Lebensgestaltung in Christus. Da
waren hohe Ziele, die uns lockten und herausforderten. Und eines Tages merk-
ten wir vielleicht, daB uns all das nicht mehr anspricht. Die programmatischen
Worte klingen hohl; das Herz bleibt leer, wie ausgebrannt. Es fehlt die Perspek-
tive, die Orientierung. Wo einmal Bewegung und Begeisterung war, ist Mildig-
keit und Ratlosigkeit eingekehrt.

So kann uns auch der Glaube, ja sogar Gott abhanden kommen. Auf einmal
stellen wir fest, daB keine lebendige Beziehung mehr da ist. Ein Ingenieur
driickte es in einem Gesprich iiber den Glauben so aus: ,Irgendwie ist mir das
abhanden gekommen.“ Er kann nicht sagen, wie. Es ist geschehen.

Solche Erfahrungen mit dem Glauben machen ganz normale Leute, offenbar
nicht nur boswillige Menschen. Die heilige Theresia von Lisieux muflte vor ih-
rem Tod durch tiefe Dunkelheit hindurch. Eine Frau, die sich sehr im kirchli-



Einiibung und Weisung 214

chen Leben engagiert hat, gestand vor einiger Zeit: , Ich bin innerlich ganz leer
und ohne Hoffnung.“

»Man hat meinen Herrn weggenommen, und ich weif3 nicht, wohin man ihn
gelegt hat.” Wie reagiert Maria auf diese Situation? Was tut sie? Sie weint... Sie
verdringt den Schmerz nicht. Sie stiirzt sich nicht einfach in eine Beschiftigung,
wie es etwa die Jiinger tun, die wiederum fischen gehen (vgl. Joh 21,3). Maria
trauert und beklagt den Verlust. Sie hilt sich offen, ob sich der Verlorene nicht
doch wiederfinden 14Bt. Aus dieser Offenheit heraus reagiert sie auf Bewegun-
gen in ihrer Umgebung. Sie wendet sich dem vermeintlichen Giértner zu. Viel-
leicht kann er ihr sagen, wo sie den Verlorenen holen kann: »-..5ag mir, wohin
du ihn gelegt hast. Dann will ich ihn holen.“ Maria glaubt also, durch ihre ei-
gene Aktivitat den Verlust riickgéingig machen zu kénnen. Sie selbst will Jesus
herbeischaffen, ihn durch eigene Anstrengung und Arbeit wieder besorgen. Aber
sie bedenkt dabei nicht, daB auf diesem Wege der eigentliche Verlust nicht tiber-
wunden werden kann. Was sie durch eigene Anstrengung herbeischaffen
konnte, das wire hdchstens ein verwesender Leichnam, niemals aber die verlo-
rene lebendige Beziehung, der verlorene Sinn. Wirklich erfiilllende menschliche
Werte kann man nicht einfach irgendwo abholen und sich besorgen; man kann
sie durch bloBe Anstrengung nicht herstellen und produzieren.

Meinen auch wir das vielleicht manchmal: Wenn wir uns nur recht Miihe ge-
ben und unsere Krifte anstrengen, dann miissen wir doch die verlorene Orien-
tierung wiederfinden und die zerstérte Einheit wiederherstellen konnen? In
Wirklichkeit erreichen wir auf diesem Weg oft das Gegenteil. Ein Sinn, den wir
selbst produzieren, kann auch von uns wiederum in Frage gestellt werden; er
bleibt innerlich hohl und kann uns nur eine triigerische Erfullung geben. Ein
Gott, den wir selbst machen, ist ein Gotze, der uns in die Unwahrheit und Un-
freiheit fiithrt. Eine Einheit, die wir selbst planen und herstellen, unterdriickt nur
allzu leicht die bunte Vielfalt und wirkt totalitar.

Martin Buber wurde einmal von jungen Menschen gefragt: Wie kann Gemein-
schaft entstehen? Er antwortete: Nicht dadurch, daB man sie herstellt; vielmehr
wenn alle um eine Mitte geschart sind, die sie nicht herstellen miissen, sondern
die sich schenkt, dann entsteht Gemeinschaft. — Das Entscheidende kann uns
nur geschenkt werden.

BloBe Geschiftigkeit fiihrt also nicht aus der Krise heraus. Wie aber iiberwin-
det Maria die Krise? Wie geschieht die entscheidende Umkehr? Dadurch, daB3
sich Maria in einer geistlichen Erfahrung ansprechen 148t. Es geht ihr auf, daf3
das, was Jesus von Gott her war — niamlich Bote der Liebe Gottes -, durch den
gewaltsamen Tod am Kreuz nicht zerstort worden ist, sondern im Gegenteil erst
richtig zur Geltung gekommen ist. Die Liebe, die Jesus von Gott her gelebt hat,
hat sich im Erleiden des Todes vollendet: ,, Es gibt keine groBere Liebe, als wenn
einer sein Leben fiir seine Freunde hingibt“ (Joh 15, 13). Sein Sterben war
ebenso wie sein Leben von Gottes Liebe erfiillt. Jesus ist in Gottes Liebe hinein-
gestorben und deshalb auch in Gott anwesend. Daher kann Maria erneut in die
personale Beziehung zu Jesus eintreten: ,, Mariat* — ~Rabbuni, Meister!“



Einiibung und Weisung 215

Das ist die dsterliche Erfahrung, die auch uns mitgeteilt werden soll: Gottes
unbedingte Liebe ist in Jesu Hingabe fiir die vielen anwesend und schenkt sich
uns.

Wie konnen wir in diese Erfahrung eintreten? Wir konnen sie uns nur mittei-
len und schenken lassen. Nur mit gedffneten Hinden und gedffnetem Herzen
kann man die dsterliche Gabe empfangen. Wer etwas unbedingt festhalten will
(eigene Vorstellungen, eigene Pline...), der verfehit das entscheidende Ge-
schenk. Das ist wohl ein Sinn der Mahnung Jesu an Maria: ,,Halte mich nicht
fest!™ Nur wer loslassen kann, ist fahig, mit Jesus verbunden zu bleiben.

Die personliche Begegnung mit Jesus, dem Boten der Liebe Gottes, ist nicht
das Ende des Weges. Aus der Begegnung wichst die Sendung: ,,Geh zu meinen
Briidern..“ Maria von Magdala ging zu den Jiingern und verkiindete ihnen:
,Ich habe den Herrn gesehen.” Wer in Jesus Gottes Liebe begegnet ist, der kann
nicht untitig verweilen. Es dringt ihn, das Empfangene mitzuteilen. Jetzt ist das
eigene Tun und Handeln also durchaus am Platz und gefordert.

Aus der Begegnung erhilt das Tun seinen Inhalt und seine Orientierung: Es
geht darum, sich von Gottes Liebe und Gemeinschaftswillen (,,Ich gehe hinauf
zu meinem Vater und eurem Vater ...) prigen zu lassen und sich fiir eine briider-
liche und schwesterliche Welt einzusetzen.

Hat der Weg der Maria fiir uns eine Bedeutung? Personlich werden wir auf
unserem Glaubensweg diese Schritte vom Grab iiber das Suchen und die Begeg-
nung zur Sendung immer wieder neu gehen miissen, oder besser: gehen diirfen.

Wir suchen nach neuer Orientierung und neuen, allgemein ansprechenden
Perspektiven. Bei diesem Suchen halten wir wie Maria Ausschau, ob sich in den
Bewegungen, welche sich um uns regen, nicht die Antwort findet. Wichtig wére
es, daB wir uns in allem Suchen gemeinsam offenhalten fiir die Begegnung mit
Jesus, dem Boten der Liebe Gottes. Wenn wir ihn finden und uns an ihm aus-
richten, wird es uns nicht an Orientierung mangeln.

Erhard Kunz, Frankfurt a. M.





