
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Der Zusammenhang von Meditation, 
Gebet und christlichem Glauben 
Zum Schreiben der römischen Kongregation für die Glaubenslehre 
vom 15. Oktober 1989 

Eine Fehlmeldung 

Die Flut bedruckten Papiers, auch der Kirche und ihres Lehramts, macht es 
nicht einfach, wirklich Wichtiges wahrzunehmen. Kommt das Produkt zudem 
aus Rom, dann ist die Reaktion häufig die des Natanael (vgl. Joh 1,46). Das ne- 
gative Vorausecho unter dem bekannten Rubrum, •Rom warnt", in diesem Fall 
•vor östlichen Meditationsformen" (KNA vom 15. 12. 1989, ähnlich auch in der 
Kathpress), tat ein übriges: Türen wurden verschlossen, noch ehe man sah, daß 
sie in Wirklichkeit geöffnet wurden. Entsprechend konnten kirchliche Beauf- 
tragte für Weltanschauungsfragen auch bereits besorgte Anrufe verbuchen - 
•Rom kann doch nicht alles verbieten!" -, ehe sie das Dokument überhaupt in 
Händen hatten. Die Rede ist von dem am 14. Dezember 1989 veröffentlichten 
•Schreiben an die Bischöfe der katholischen Kirche über einige Aspekte der 
christlichen Meditation" der Kongregation für die Glaubenslehre in Rom. Es ist 
datiert auf den 15. Oktober, das Fest der heiligen Teresa von Avila (Hg.: Sekre- 
tariat der Deutschen Bischofskonferenz, Kaiserstr. 163, 5300 Bonn 1, Verlautba- 
rung des Apostolischen Stuhls 95). 

Kriterien zur Unterscheidung der Geister 

In der ersten Phase war das Ganze fast ein Paradebeispiel, wie man selbst •bad 
news" produziert: Die Erstmeldung - sie kommt rüber und bestimmt den Ein- 
druck in Medien und Öffentlichkeit - hatte die •message" des vatikanischen Pa- 
piers genau verfehlt. Gewarnt wird schon, aber eingebettet in eine durchgehend 
positive, aufbauende und im Ton außerordentlich einfühlsame kurze Darlegung 
christlichen Betens. Es handelt sich, so das Schreiben selbst, um •lehrmäßige 
und pastorale Kriterien" (Nr. 1), Kriterien zur Unterscheidung der Geister mit 
dem erkennbaren Ziel der oikodome, der Auferbauung (Publik-Forum mochte 
dies auch einen Monat später noch kaum glauben und zollte deshalb dem 
Schreiben fast widerwillig einigen Beifall, Publik-Forum Nr. 1, 12. 1. 1990). 

• Östliche Methoden " und Begegnung 

Die Einführung (Nr. 1-3) schlägt bereits den positiv gestimmten Grundton an. 
Das Verlangen vieler Christen, •echt und tief beten zu lernen", die Schwierigkei- 



Aus dem Leben der Kirche 217 

ten heute für •Schweigen, Sammlung und Meditation" bewirken das Interesse 
•für Meditationsformen, die mit einigen östlichen Religionen und ihren beson- 
deren Gebetsweisen zusammenhängen", was als •ein nicht geringes Zeichen für 
dieses Bedürfnis nach geistlicher Sammlung und tiefreichendem Kontakt mit 
dem göttlichen Geheimnis" positiv gewürdigt wird (Nr. 1). Nicht behandeln will 
das Schreiben die psychologisch-therapeutischen Aspekte, stattdessen die •theo- 
logische(n) und spirituelle(n) Implikationen" der Frage nach den •östlichen Me- 
thoden" (Nr. 2). Die zugehörende Anm. erläutert, daß damit Zen, Yoga oder 
Transzendentale Meditation gemeint seien - eine nicht sehr glückliche Zusam- 
menstellung, bedenkt man, daß TM bestenfalls ein Derivat ist (von der dahinter- 
stehenden Organisation einmal abgesehen). Aber es geht nicht bloß um diese 
drei Formen. 

Antworten auf die gestellten Fragen, Kriterien mithin, lassen sich nur aus ei- 
ner Darlegung, •in großen Zügen" wenigstens, der •innere(n) Natur christlichen 
Gebetes" gewinnen (Nr. 3). In sehr geraffter Form werden einige zentrale 
Aspekte genannt, vor allem die Entsprechung von christlichem Glauben und 
christlichem Gebet, welches deshalb •den Charakter eines persönlichen intimen 
und tiefen Gesprächs zwischen Mensch und Gott" hat, wobei persönlich und ge- 
meinschaftsbezogen nicht voneinander zu trennen sind. Das christliche Gebet ist 
ein Herausgehen •des eigenen Ich auf das Du Gottes zu", es ist •wesentlich die 
Begegnung zweier Freiheiten..., der unendlichen Freiheit Gottes mit der be- 
grenzten des Menschen" (ebd.). 

Diese Sicht christlichen Betens von der Begegnung her, Gottes und des Men- 
schen, ist das zentrale Kriterium beim •berechtigte(n) Erforschen neuer Metho- 
den der Meditation". 

Gebet und Glaube 

Die personal orientierte Vorgabe der Einführung leitet über zu einer kleinen tri- 
nitarischen, christologischen und ekklesiologischen Situierung christlichen Be- 
tens, die ganz vom Geist der Offenbarungskonstitution (vor allem Nr. 2) und der 
Kirchenkonstitution des Konzils geprägt ist (Kap. II). •Verfehlte Gebetsweisen" 
(Kap. III) kritisiert an den historischen Beispielen von Gnosis und Messalianis- 
mus eine falsche Überordnung der Erkenntnis über das Gebet und die schlichte 
Identifizierung bestimmter Erfahrungen mit dem Hl. Geist (Nr. 8-11). Proble- 
matisiert wird eine die konkrete Inhaltlichkeit der Offenbarung Gottes transzen- 
dierende negative Theologie, in welchem Zusammenhang sich ein eher irrefüh- 
render Hinweis auf Meister Eckhart findet (Nr. 12). Aber das Schreiben konkre- 
tisiert solche Kritik sofort nicht als Aburteilung, sondern als Elemente einer 
Prüfung (vgl. Schlußsatz Nr. 12). 

Ein Zentrum ist Kap. IV, •Der christliche Weg der Vereinigung mit Gott". 
Hier wird der griechische Topos der •Vergöttlichung" (Nr. 14) aus dem Zusam- 
menhang einer christlichen Sicht erläutert, in der •Vereinigung und Verschie- 
denheit" einander nicht widersprechen: Im christlichen Gebet können die •im 
Gebet anderer Religionen präsenten Anliegen über jedes Maß hinaus erfüllt 



Aus dem Leben der Kirche 218 

werden, ohne daß damit das persönliche Ich und seine Geschaffenheit aufgelöst 
werden und im Meer des Absoluten untergehen muß" (Nr. 15). Es versteht sich, 
daß deshalb auch der für christliche Frömmigkeit zentrale Zusammenhang von 
Gebet und Nächstenliebe deutlich akzentuiert wird (Nr. 13). 

Mystik und Methode 

In den •Fragen der Methode" (Kap. V) wird auf die klassische Trias Reinigung, 
Erleuchtung, Vereinigung zurückgegriffen. Daß sie der nichtchristlichen Antike 
entstammt (Nr. 17), ist Anlaß, die Einstellung des Konzils gegenüber den nicht- 
christlichen Religionen zu bekräftigen, daß nämlich •die Kirche nichts von all- 
dem ablehnt, was in diesen Religionen wahr und heilig ist" (NA 2 - Nr. 16). Al- 
lerdings bedurfte das spätantike Erbe christlich einer Präzisierung und Neuin- 
terpretation, und, so wird man folgern, dies gilt ähnlich auch für das Erbe und 
für die •Wege" jener •Hochreligionen, welche die Vereinigung mit Gott im Ge- 
bet gesucht haben" (ebd). 

Reinigung, die ihr notwendig verbünde Selbstverleugnung und •Abtötung" 
(hingewiesen wird auf Kol 3,5) führen zu dem, was das Mittelalter als •Gelas- 
senheit", Ignatius als •Indifferenz" bezeichnete (Nr. 18). Sie sind jedoch nicht 
Ziel in sich. Was mit Bezugnahme auf Ruusbroec und Teresa bereits angedeutet 
wurde (vgl. Anm. 11), wird mit Augustinus nachdrücklich unterstrichen: Die 
Leere des menschlichen Geistes, die Absage an jeden Egoismus und das •.Ent- 
leeren' des Geistes von jeder sinnenhaften Vorstellung und allen Begriffen" die- 
nen dazu, •vom göttlichen Reichtum ausgefüllt zu werden" (Nr. 19). Die Leere 
ist die Bereitschaft zur alles transzendierenden Begegnung mit Gott. Demgegen- 
über, so Augustinus (so auch Ruusbroec) ist das •In sich selber bleiben", die 
Verweigerung solcher Transzendenz, die •eigentliche Gefahr" (ebd.). Diese 
transzendierende Gottesbegegnung wird nun aber (mit Teresa) auf den christli- 
chen Boden der Realität zurückgeholt. Denn christlich gibt es Gottesbegegnung 
und Gottesliebe nicht ohne Christusbegegnung, ohne kontemplatives, gläubiges 
•Sehen" Christi, ohne •das Erfassen der göttlichen Wirklichkeit in der menschli- 
chen Gestalt Jesu, ... das Erfassen seiner göttlichen und ewigen Dimension in 
seiner zeitgebundenen Gestalt" (Nr. 20). Der alles Geschaffene transzendie- 
rende, Gott suchende Geist wird also zurückgewiesen ans Irdisch-Konkrete, wo- 
rin er Gottes •Selbsthingabe in seinem menschgewordenen, gekreuzigten, und 
auferstandenen Sohn" erfährt (ebd.). 

Wie die Reinigung so wird auch die Erleuchtung in einem christlichen Kontext 
konkretisiert, vom traditionellen Verständnis der Taufe als •Erleuchtung" bis 
zur geistlichen Erfahrung vermittelnden Verknüpfung von Erkennen und Liebe 
(Nr. 21). Schließlich führt das Thema Vereinigung zu einem kurzen Blick auf die 
Verbindung von Mystik und Charismatik in ihrer Unterscheidung und Zuord- 
nung (Nr. 240- 

Das Entscheidende ist die letztliche Abkopplung christlich verstandener My- 
stik von jeder spezifischen Technik. Zwar bedarf es Zeiten der Einkehr, der 



A us dem Leben der Kirch e 219 

Sammlung, aber man kann sich Gottes nicht mit irgendeiner Methode bemächti- 
gen: •Die echte christliche Mystik hat nichts mit Technik zu schaffen: Sie ist im- 
mer Geschenk Gottes, dessen sich der Empfänger unwürdig fühlt" (Nr. 23). 

Ganzheitliches Beten 

Diese Feststellung schafft die Voraussetzungen, nunmehr in einer sehr offenen 
Haltung die Frage nach den Techniken, nach den •psychophysisch-körperbezo- 
genen Methoden" (Kap. VI) zu konkretisieren. •Die menschliche Erfahrung 
zeigt, daß Stellung und Haltung des Körpers nicht ohne Einfluß auf die 
Sammlung und Bereitschaft des Geistes sind" (Nr. 26). Oder: •Im Gebet muß 
der ganze Mensch zu Gott in Beziehung treten, also auch sein Leib, der die zur 
Sammlung geeignetste Stellung einnehmen muß" (ebd.). Hier hat offensichtlich 
der christliche Osten mit seinen Meditationsformen ein Plus gegenüber dem We- 
sten (vgl. Nr. 27). 

Alle Methoden sind auf ihren Nutzen für die Ziele des christlichen Gebetes 
hin zu prüfen (vgl. Nr. 26). Körperbezogene Methoden können zu einem •Kör- 
perkult" führen (Nr. 27), können zur Verwechslung mit geistlichen Erfahrungen 
Anlaß geben: •Einige physische Übungen erzeugen automatisch das Gefühl der 
Ruhe und der Entspannung, Gefühle der Befriedigung, vielleicht sogar Empfin- 
dungen von Licht und Wärme, die einem geistlichen Wohlbefinden gleichen. Sie 
aber als echte Tröstungen des Heiligen Geistes anzusehen, wäre eine gänzlich 
falsche Art, sich den geistlichen Weg vorzustellen" (Nr. 28). Diese Warnung, ge- 
nauer dieser Hinweis auf die Grenzen von Methoden, hindert aber nicht festzu- 
stellen: •Das hebt freilich die Tatsache nicht auf, daß echte Praktiken der Medi- 
tation, die aus dem christlichen Osten und aus den nichtchristlichen Hochreli- 
gionen stammen und auf den gespaltenen und orientierungslosen Menschen von 
heute Anziehungskraft ausüben, ein geeignetes Hilfsmittel für den Betenden 
darstellen können, sogar mitten im äußeren Trubel innerlich entspannt vor Gott 
zu stehen" (ebd.). 

Schließlich diskret und doch deutlich der Hinweis auf die zentrale Bedeutung 
von Sendung und Nächstenliebe bei allem Bemühen um Sammlung und Ein- 
kehr: •Wie die großen Meister des geistlichen Lebens festhalten, weckt das 
echte Gebet in den Betenden nämlich eine brennende Liebe, die sie zur Mitar- 
beit an der Sendung der Kirche im Dienst an den Brüdern und Schwestern zur 
größeren Ehre Gottes antreibt" (ebd.). 

Der Weg Jesu Christi als Grundkriterium 

Jesus Christus ist der Inbegriff aller christlichen Wege der Meditation. Der ge- 
samte Reichtum des Gebets, alle persönlichen Formen und alle Methoden flie- 
ßen •am Ende in jenem Weg zum Vater zusammen, als den sich Jesus Chri- 
stus bezeichnet hat" (Nr. 29 - Kap. VII •Ich bin der Weg"). Wer sich auf diesen 
Weg begibt, bekommt es auch mit Zeiten der Trockenheit, des Verlusts von Er- 



Aus dem Leben der Kirche 220 

fahrung zu tun (Nr. 30). In Christus begegnet uns die freie Liebe Gottes in ihrer 
ganzen Grundlosigkeit und Abgründigkeit: •Die Liebe Gottes, einziger Gegen- 
stand der christlichen Kontemplation, ist eine Wirklichkeit, deren man sich mit 
keiner Methode oder Technik ,bemächtigen' kann; ja wir müssen den Blick im- 
mer auf Jesus Christus gerichtet halten, in dem die göttliche Liebe für uns am 
Kreuz soweit gegangen ist, daß sie auch die Gottverlassenheit auf sich genom- 
men hat..." (Nr. 31). 

Diese Liebe erfüllt und fasziniert, wenn •durch den in unsere Herzen gesand- 
ten Heiligen Geist in Christus aus Gnade ein spürbarer Widerschein dieser gött- 
lichen Liebe geschenkt wird und wir uns von der Wahrheit, Güte und Schönheit 
des Herrn gleichsam angezogen fühlen" (ebd.). Die Differenz von Schöpfer und 
Geschöpf wird dabei nicht übersprungen: •Je näher ein Geschöpf Gott treten 
darf, desto mehr wächst in ihm die Ehrfurcht vor dem dreimal heiligen Gott" 
(ebd.). 

Eine wichtige Hilfe 

Worin liegt nun die Qualität dieses Textes? Bei seiner Kürze (25 Seiten mit 
Anm.) eine detaillierte, in Einzelheiten gehende Darstellung zu erwarten, wäre 
überzogen. Er beschränkt sich auf das Mögliche und ist, von ein paar Kleinig- 
keiten abgesehen, ganz vorzüglich. Gerade in seiner knappen und dichten Form 
ist er für die heutige weltanschauliche Auseinandersetzung, z.B. im Blick auf 
New Age oder anders firmierende Esoterik, eine wirkliche Hilfe durch die klare 
Formulierung abgrenzender Kriterien, mehr noch aber durch seine positiv auf- 
bauende Wegweisung. Drei Dinge dazu abschließend: 
1. Ganz im Gegensatz zu den in Umlauf gesetzten Vorverurteilungen kennzeich- 

net den Stil dieses Schreibens eine sehr sensible Offenheit, Enge und Ängst- 
lichkeit fehlen. 

2. Dies hält sich auch im Inhaltlichen durch: Keine Beliebigkeit, vielmehr eine 
Hinführung zur Mitte christlicher Meditation im Bewußtsein, daß sich dies 
mit Offenheit gegenüber neuen Wegen, die unerläßliche Prüfung vorausge- 
setzt, vereinbaren läßt. Wie unter Berufung auf das Konzil die Rolle des kirch- 
lichen Amtes im Zusammenhang der Charismen beschrieben wird, ist sympto- 
matisch: es komme der Hierarchie in besonderer Weise zu, •den Geist nicht 
auszulöschen, sondern alles zu prüfen und das Gute zu behalten" (Nr. 25 - 
Kirchenkonstitution Nr. 12). 

3. An seinem Thema, der Meditation, verdeutlicht das Schreiben auch, was 
christlich unter Mystik zu verstehen ist. Gegen den immer wieder unternom- 
menen Versuch, Meditation an sich, Spiritualität an sich, Mystik an sich als 
ein in allen Religionen im wesentlichen gleiches und sie deshalb transzendie- 
rendes Phänomen zu sehen, wird dies alles situiert durch die Selbstoffenba- 
rung Gottes in Jesus Christus: •Aufgrund der Worte und Taten, des Leidens 
und der Auferstehung Christi erkennt der Glaube im Neuen Testament in 
Ihm die endgültige Selbstoffenbarung Gottes, das menschgewordene Wort, 



Aus dem Leben der Kirche 221 

das die innersten Tiefen seiner Liebe erfüllt." Und: •Für Paulus ist das göttli- 
che Geheimnis Christus, ,in dem alle Schätze der Weisheit und Erkenntnis 
verborgen sind'..." (Nr. 5). Dies ist der Ort christlichen Betens, christlicher 
Meditation und Spiritualität, christlicher Mystik! 
Bereits der 1986 erschienene vatikanische •Zwischenbericht": •Sekten und 

neue religiöse Bewegungen - eine Herausforderung für die Seelsorge" (vier rö- 
mischer Dikasterien) war ein wichtiger und hilfreicher Text für die Praxis. Dies 
kann uneingeschränkt auch von dem jetzt erschienenen Schreiben gesagt wer- 
den. 

Friederike Valentin/Hans Gasper, Wien/Bonn 

Ökumenischer Kirchentag in Jerusalem 

Interview mit Markus W. Bruners OSB, Dormition Abbey, Jerusalem 

Das Benediktinerkloster Dormitio Mariae auf dem Zionsberg' in Jerusalem ist der 
Ort des Pfingstwunders. So ist Pfingsten das höchste Fest der Abtei. Hier wird 1990 
zum erstenmal ein ökumenischer Kirchentag zusammen mit der Gemeinde der 
evangelischen Erlöserkirche abgehalten. Wie kam es in Jerusalem zu einer solch in- 
tensiven ökumenischen Entwicklung? 

Die eigentlich ökumenische Arbeit in der neueren Zeit des Klosters fängt 
nach 1967 an, also nach dem sogenannten Sechstagekrieg. Die Abtei lag zwi- 
schen 1948, dem Jahr der Gründung des Staates Israel, und dem Sechstagekrieg 
praktisch in der Frontlinie. Israelische Soldaten waren auf dem Turm der Abtei 
oder auf der Rotunde, auf der nahegelegenen Stadtmauer lagen die Jordanier. 
Die Abtei wurde sehr stark lädiert, die Mönche verbrachten einige Jahre, zwi- 
schen 1948 und 1951, in Internierung, also gar nicht hier im Kloster. Danach 
fanden sie die Abtei in einem ziemlich desolaten Zustand wieder. Als dann 1967 
die Abtei praktisch mitten im Land lag, die Grenze war auf einmal 40 Kilometer 
weiter östlich, da hat man sich gefragt, was zu machen sei mit diesem kaputten 
Gebäude und mit dem inzwischen alt gewordenen Konvent, der eigentlich ohne 
sehr viel Hoffnung dahinlebte. Damals wurde der ehemalige Abt von St. Mat- 
thias/Trier, Pater Dr. Laurentius Klein, nach Jerusalem geschickt. Er sollte prü- 
fen, was mit dieser Abtei geschehen solle. Ob man sie sogar schließen und die 
Mönche nach Deutschland zurückbringen müsse? Er kam hierher und hatte eine 
Vision: an diesem Ort wird nicht aufgehört, sondern neu angefangen. Hier an 
diesem Ort sollte, wie er das von St. Matthias/Trier her kannte, ökumenische 

1 Vgl. zur Situation und Geschichte der Dormitio das Interview: Christen in Jerusalem, von 
Paul Imhof und Stefan Kiechle mit Abt Nikolaus Egender OSB. In: GuL 60 (1987) 
211-221. 




