AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Der Zusammenhang von Meditation,
Gebet und christlichem Glauben

Zum Schreiben der romischen Kongregation fiir die Glaubenslehre
vom 15. Oktober 1989

Eine Fehimeldung

Die Flut bedruckten Papiers, auch der Kirche und ihres Lehramts, macht es
nicht einfach, wirklich Wichtiges wahrzunehmen. Kommt das Produkt zudem
aus Rom, dann ist die Reaktion hiufig die des Natanael (vgl. Joh 1,46). Das ne-
gative Vorausecho unter dem bekannten Rubrum, ,Rom warnt“, in diesem Fall
»vor Ostlichen Meditationsformen* (KNA vom 15. 12. 1989, dhnlich auch in der
Kathpress), tat ein {ibriges: Tiiren wurden verschlossen, noch ehe man sah, da
sie in Wirklichkeit geoffnet wurden. Entsprechend konnten kirchliche Beauf-
tragte fiir Weltanschauungsfragen auch bereits besorgte Anrufe verbuchen —
»Rom kann doch nicht alles verbieten!* —, ehe sie das Dokument iiberhaupt in
Hinden hatten. Die Rede ist von dem am 14. Dezember 1989 versffentlichten
»Schreiben an die Bischéfe der katholischen Kirche iiber einige Aspekte der
christlichen Meditation“ der Kongregation fiir die Glaubenslehre in Rom. Es ist
datiert auf den 15. Oktober, das Fest der heiligen Teresa von Avila (Hg.: Sekre-
tariat der Deutschen Bischofskonferenz, Kaiserstr. 163, 5300 Bonn 1, Verlautba-
rung des Apostolischen Stuhls 95).

Kriterien zur Unterscheidung der Geister

In der ersten Phase war das Ganze fast ein Paradebeispiel, wie man selbst ,.bad
news"“ produziert: Die Erstmeldung - sie kommt ritber und bestimmt den Ein-
druck in Medien und Offentlichkeit - hatte die ,,message* des vatikanischen Pa-
piers genau verfehlt. Gewarnt wird schon, aber eingebettet in eine durchgehend
positive, anfbauende und im Ton auBerordentlich einfiihlsame kurze Darlegung
christlichen Betens. Es handelt sich, so das Schreiben selbst, um »lehrmiBige
und pastorale Kriterien* (Nr. 1), Kriterien zur Unterscheidung der Geister mit
dem erkennbaren Ziel der oikodome, der Auferbauung (Publik-Forum mochte
dies auch einen Monat spiter noch kaum glauben und zollte deshalb dem
Schreiben fast widerwillig einigen Beifall, Publik-Forum Nr. 1, 12. 1. 1990).

. Ostliche Methoden*“ und Begegnung

Die Einfithrung (Nr. 1-3) schligt bereits den positiv gestimmten Grundton an.
Das Verlangen vieler Christen, ,,echt und tief beten zu lernen*, die Schwierigkei-



Aus dem Leben der Kirche 217

ten heute fiir ,,Schweigen, Sammlung und Meditation“ bewirken das Interesse
,fiir Meditationsformen, die mit einigen ostlichen Religionen und ihren beson-
deren Gebetsweisen zusammenhingen®, was als ,.ein nicht geringes Zeichen fiir
dieses Bediirfnis nach geistlicher Sammlung und tiefreichendem Kontakt mit
dem gottlichen Geheimnis*“ positiv gewiirdigt wird (Nr. 1). Nicht behandeln will
das Schreiben die psychologisch-therapeutischen Aspekte, stattdessen die ,,theo-
logische(n) und spirituelle(n) Implikationen“ der Frage nach den ,6stlichen Me-
thoden® (Nr. 2). Die zugehérende Anm. erldutert, dal damit Zen, Yoga oder
Transzendentale Meditation gemeint seien — eine nicht sehr gliickliche Zusam-
menstellung, bedenkt man, daB TM bestenfalls ein Derivat ist (von der dahinter-
stehenden Organisation einmal abgesehen). Aber es geht nicht bloB um diese
drei Formen.

Antworten auf die gestellten Fragen, Kriterien mithin, lassen sich nur aus ei-
ner Darlegung, ,,in groBen Ziigen* wenigstens, der ,,innere(n) Natur christlichen
Gebetes* gewinnen (Nr. 3). In sehr geraffter Form werden einige zentrale
Aspekte genannt, vor allem die Entsprechung von christlichem Glauben und
christlichem Gebet, welches deshalb ,,den Charakter eines personlichen intimen
und tiefen Gesprichs zwischen Mensch und Gott* hat, wobei persénlich und ge-
meinschaftsbezogen nicht voneinander zu trennen sind. Das christliche Gebet ist
ein Herausgehen ,,des eigenen Ich auf das Du Gottes zu“, es ist ,,wesentlich die
Begegnung zweier Freiheiten..., der unendlichen Freiheit Gottes mit der be-
grenzten des Menschen (ebd.).

Diese Sicht christlichen Betens von der Begegnung her, Gottes und des Men-
schen, ist das zentrale Kriterium beim ,,berechtigte(n) Erforschen neuer Metho-
den der Meditation®.

Gebet und Glaube

Die personal orientierte Vorgabe der Einfiihrung leitet iiber zu einer kleinen tri-
nitarischen, christologischen und ekklesiologischen Situierung christlichen Be-
tens, die ganz vom Geist der Offenbarungskonstitution (vor allem Nr. 2) und der
Kirchenkonstitution des Konzils geprégt ist (Kap. II). ,Verfehlte Gebetsweisen®
(Kap. III) kritisiert an den historischen Beispielen von Gnosis und Messalianis-
mus eine falsche Uberordnung der Erkenntnis iiber das Gebet und die schlichte
Identifizierung bestimmter Erfahrungen mit dem HIL. Geist (Nr. 8-11). Proble-
matisiert wird eine die konkrete Inhaltlichkeit der Offenbarung Gottes transzen-
dierende negative Theologie, in welchem Zusammenhang sich ein eher irrefiih-
render Hinweis auf Meister Eckhart findet (Nr. 12). Aber das Schreiben konkre-
tisiert solche Kritik sofort nicht als Aburteilung, sondern als Elemente einer
Priifung (vgl. SchluBsatz Nr. 12).

Ein Zentrum ist Kap. IV, ,Der christliche Weg der Vereinigung mit Gott*.
Hier wird der griechische Topos der ,, Vergottlichung® (Nr. 14) aus dem Zusam-
menhang einer christlichen Sicht erldutert, in der ,»Vereinigung und Verschie-
denheit“ einander nicht widersprechen: Im christlichen Gebet kénnen die ,,im
Gebet anderer Religionen prisenten Anliegen iiber jedes Maf} hinaus erfiillt



Aus dem Leben der Kirche 218

werden, ohne dafl damit das personliche Ich und seine Geschaffenheit aufgelost
werden und im Meer des Absoluten untergehen muB“ (Nr. 15). Es versteht sich,
daf3 deshalb auch der fiir christliche Frommigkeit zentrale Zusammenhang von
Gebet und Nichstenliebe deutlich akzentuiert wird (Nr. 13).

Mystik und Methode

In den ,,Fragen der Methode“ (Kap. V) wird auf die klassische Trias Reinigung,
Erleuchtung, Vereinigung zuriickgegriffen. DaB sie der nichtchristlichen Antike
entstammt (Nr. 17), ist AnlaB, die Einstellung des Konzils gegeniiber den nicht-
christlichen Religionen zu bekriftigen, daB nidmlich . die Kirche nichts von all-
dem ablehnt, was in diesen Religionen wahr und heilig ist“ (NA 2 - Nr. 16). Al-
lerdings bedurfte das spitantike Erbe christlich einer Prizisierung und Neuin-
terpretation, und, so wird man folgern, dies gilt dhnlich auch fiir das Erbe und
fiir die ,,Wege* jener ,,Hochreligionen, welche die Vereinigung mit Gott im Ge-
bet gesucht haben (ebd).

Reinigung, die ihr notwendig verbunde Selbstverleugnung und ,, Abtétung*
(hingewiesen wird auf Kol 3,5) fiihren zu dem, was das Mittelalter als ,,Gelas-
senheit®, Ignatius als ,,Indifferenz“ bezeichnete (Nr. 18). Sie sind jedoch nicht
Ziel in sich. Was mit Bezugnahme auf Ruusbroec und Teresa bereits angedeutet
wurde (vgl. Anm. 11), wird mit Augustinus nachdriicklich unterstrichen: Die
Leere des menschlichen Geistes, die Absage an jeden Egoismus und das ,,,Ent-
leeren® des Geistes von jeder sinnenhaften Vorstellung und allen Begriffen® die-
nen dazu, ,vom gottlichen Reichtum ausgefiillt zu werden“ (Nr. 19). Die Leere
ist die Bereitschaft zur alles transzendierenden Begegnung mit Gott. Demgegen-
iiber, so Augustinus (so auch Ruusbroec) ist das ,,In sich selber bleiben*, die
Verweigerung solcher Transzendenz, die ,.eigentliche Gefahr“ (ebd.). Diese
transzendierende Gottesbegegnung wird nun aber (mit Teresa) auf den christli-
chen Boden der Realitit zurtickgeholt. Denn christlich gibt es Gottesbegegnung
und Gottesliebe nicht ohne Christusbegegnung, ohne kontemplatives, gliubiges
»Sehen® Christi, ohne ,,das Erfassen der géttlichen Wirklichkeit in der menschli-
chen Gestalt Jesu, ... das Erfassen seiner géttlichen und ewigen Dimension in
seiner zeitgebundenen Gestalt“ (Nr. 20). Der alles Geschaffene transzendie-
rende, Gott suchende Geist wird also zuriickgewiesen ans Irdisch-Konkrete, wo-
rin er Gottes ,,Selbsthingabe in seinem menschgewordenen, gekreuzigten, und
auferstandenen Sohn* erfihrt (ebd.).

Wie die Reinigung so wird auch die Erleuchtungin einem christlichen Kontext
konkretisiert, vom traditionellen Verstindnis der Taufe als ,,Erleuchtung* bis
zur geistlichen Erfahrung vermittelnden Verkniipfung von Erkennen und Liebe
(Nr. 21). SchlieBlich fithrt das Thema Vereinigung zu einem kurzen Blick anf die
Verbindung von Mystik und Charismatik in ihrer Unterscheidung und Zuord-
nung (Nr. 24f).

Das Entscheidende ist die letztliche Abkopplung christlich verstandener My-
stik von jeder spezifischen Technik. Zwar bedarf es Zeiten der Einkehr, der



Aus dem Leben der Kirche 219

Sammlung, aber man kann sich Gottes nicht mit irgendeiner Methode beméchti-
gen: ,,Die echte christliche Mystik hat nichts mit Technik zu schaffen: Sie ist im-
mer Geschenk Gottes, dessen sich der Empfinger unwiirdig fihlt“ (Nr. 23).

Gan:zheitliches Beten

Diese Feststellung schafft die Voraussetzungen, nunmehr in einer sehr offenen
Haltung die Frage nach den Techniken, nach den ,,psychophysisch-kérperbezo-
genen Methoden* (Kap. VI) zu konkretisieren. ,Die menschliche Erfahrung
zeigt, daB Stellung und Haltung des Kdrpers nicht ohne Einflu3 auf die
Sammlung und Bereitschaft des Geistes sind” (Nr. 26). Oder: ,,Im Gebet muf}
der ganze Mensch zu Gott in Beziehung treten, also auch sein Leib, der die zur
Sammlung geeignetste Stellung einnehmen muB“ (ebd.). Hier hat offensichtlich
der christliche Osten mit seinen Meditationsformen ein Plus gegeniiber dem We-
sten (vgl. Nr. 27).

Alle Methoden sind auf ihren Nutzen fiir die Ziele des christlichen Gebetes
hin zu priifen (vgl. Nr. 26). Kérperbezogene Methoden kénnen zu einem ,,Kor-
perkult“ fiihren (Nr. 27), kénnen zur Verwechslung mit geistlichen Erfahrungen
AnlaB geben: , Einige physische Ubungen erzeugen automatisch das Gefiihl der
Ruhe und der Entspannung, Gefiihle der Befriedigung, vielleicht sogar Empfin-
dungen von Licht und Wirme, die einem geistlichen Wohlbefinden gleichen. Sie
aber als echte Trostungen des Heiligen Geistes anzusehen, wiire eine ginzlich
falsche Art, sich den geistlichen Weg vorzustellen” (Nr. 28). Diese Warnung, ge-
nauer dieser Hinweis auf die Grenzen von Methoden, hindert aber nicht festzu-
stellen: ,,Das hebt freilich die Tatsache nicht auf, daB echte Praktiken der Medi-
tation, die aus dem christlichen Osten und aus den nichtchristlichen Hochreli-
gionen stammen und auf den gespaltenen und orientierungslosen Menschen von
heute Anziehungskraft ausiiben, ein geeignetes Hilfsmittel fiir den Betenden
darstellen kdnnen, sogar mitten im duBeren Trubel innerlich entspannt vor Gott
zu stehen (ebd.).

SchlieBlich diskret und doch deutlich der Hinweis auf die zentrale Bedeutung
von Sendung und Nichstenliebe bei allem Bemiihen um Sammlung und Ein-
kehr: ,Wie die groBen Meister des geistlichen Lebens festhalten, weckt das
echte Gebet in den Betenden nimlich eine brennende Liebe, die sie zur Mitar-
beit an der Sendung der Kirche im Dienst an den Briidern und Schwestern zur
groBeren Ehre Gottes antreibt” (ebd.).

Der Weg Jesu Christi als Grundkriterium

Jesus Christus ist der Inbegriff aller christlichen Wege der Meditation. Der ge-
samte Reichtum des Gebets, alle persénlichen Formen und alle Methoden flie-
Ben ,,am Ende in jenem Weg zum Vater zusammen, als den sich Jesus Chri-
stus bezeichnet hat* (Nr. 29 — Kap. VII ,,Ich bin der Weg*). Wer sich auf diesen
Weg begibt, bekommt es auch mit Zeiten der Trockenheit, des Verlusts von Er-



Aus dem Leben der Kirche 220

fahrung zu tun (Nr. 30). In Christus begegnet uns die freie Liebe Gottes in ihrer
ganzen Grundlosigkeit und Abgriindigkeit: ,,Die Liebe Gottes, einziger Gegen-
stand der christlichen Kontemplation, ist eine Wirklichkeit, deren man sich mit
keiner Methode oder Technik ,beméchtigen® kann; ja wir miissen den Blick im-
mer auf Jesus Christus gerichtet halten, in dem die géttliche Liebe fiir uns am
Kreuz soweit gegangen ist, dafl sie auch die Gottverlassenheit auf sich genom-
men hat...”“ (Nr. 31).

Diese Liebe erfiillt und fasziniert, wenn ,,durch den in unsere Herzen gesand-
ten Heiligen Geist in Christus aus Gnade ein spiirbarer Widerschein dieser gétt-
lichen Liebe geschenkt wird und wir uns von der Wahrheit, Giite und Schénheit
des Herrn gleichsam angezogen fiihlen“ (ebd.). Die Differenz von Schopfer und
Geschopf wird dabei nicht iibersprungen: ,,Je ndher ein Geschopf Gott treten
darf, desto mehr wichst in ihm die Ehrfurcht vor dem dreimal heiligen Gott*
(ebd.).

Eine wichtige Hilfe

Worin liegt nun die Qualitit dieses Textes? Bei seiner Kiirze (25 Seiten mit
Anm.) eine detaillierte, in Einzelheiten gehende Darstellung zu erwarten, wire
uberzogen. Er beschrankt sich auf das Mogliche und ist, von ein paar Kleinig-
keiten abgesehen, ganz vorziiglich. Gerade in seiner knappen und dichten Form
ist er fiir die heutige weltanschauliche Auseinandersetzung, z.B. im Blick auf

New Age oder anders firmierende Esoterik, eine wirkliche Hilfe durch die klare

Formulierung abgrenzender Kriterien, mehr noch aber durch seine positiv auf-

bauende Wegweisung. Drei Dinge dazu abschlieBend:

1. Ganz im Gegensatz zu den in Umlauf gesetzten Vorverurteilungen kennzeich-
net den Stil dieses Schreibens eine sehr sensible Offenheit, Enge und Angst-
lichkeit fehlen.

2. Dies hiilt sich auch im Inhaltlichen durch: Keine Beliebigkeit, vielmehr eine
Hinfithrung zur Mitte christlicher Meditation im Bewuftsein, daB3 sich dies
mit Offenheit gegeniiber neuen Wegen, die unerldfiliche Priifung vorausge-
setzt, vereinbaren 146t. Wie unter Berufung auf das Konzil die Rolle des kirch-
lichen Amtes im Zusammenhang der Charismen beschrieben wird, ist sympto-
matisch: es komme der Hierarchie in besonderer Weise zu, ,,den Geist nicht
auszulodschen, sondern alles zu priifen und das Gute zu behalten” (Nr. 25 -
Kirchenkonstitution Nr. 12).

3. An seinem Thema, der Meditation, verdeutlicht das Schreiben auch, was
christlich unter Mystik zu verstehen ist. Gegen den immer wieder unternom-
menen Versuch, Meditation an sich, Spiritualitéit an sich, Mystik an sich als
ein in allen Religionen im wesentlichen gleiches und sie deshalb transzendie-
rendes Phinomen zu sehen, wird dies alles situiert durch die Selbstoffenba-
rung Gottes in Jesus Christus: ,,Aufgrund der Worte und Taten, des Leidens
und der Auferstehung Christi erkennt der Glaube im Neuen Testament in
Thm die endgiiltige Selbstoffenbarung Gottes, das menschgewordene Wort,



Aus dem Leben der Kirche 221

das die innersten Tiefen seiner Liebe erfiillt.“ Und: ,,Fir Paulus ist das gottli-

che Geheimnis Christus, ,in dem alle Schitze der Weisheit und Erkenntnis

verborgen sind‘...“ (Nr. 5). Dies ist der Ort christlichen Betens, christlicher

Meditation und Spiritualitit, christlicher Mystik!

Bereits der 1986 erschienene vatikanische ,Zwischenbericht“: ,,Sekten und
neue religiose Bewegungen — eine Herausforderung fiir die Seelsorge* (vier r6-
mischer Dikasterien) war ein wichtiger und hilfreicher Text fir die Praxis. Dies
kann uneingeschrinkt auch von dem jetzt erschienenen Schreiben gesagt wer-
den.

Friederike Valentin/Hans Gasper, Wien/Bonn

Okumenischer Kirchentag in Jerusalem

Interview mit Markus W. Bruners OSB, Dormition Abbey, Jerusalem

Das Benediktinerkloster Dormitio Mariae auf dem Zionsberg' in Jerusalem ist der
Ort des Pfingstwunders. So ist Pfingsten das hochste Fest der Abtei. Hier wird 1990
zum erstenmal ein okumenischer Kirchentag zusammen mit der Gemeinde der
evangelischen Erléserkirche abgehalten. Wie kam es in Jerusalem zu einer solch in-
tensiven okumenischen Entwicklung?

Die eigentlich 6kumenische Arbeit in der neueren Zeit des Klosters fangt
nach 1967 an, also nach dem sogenannten Sechstagekrieg. Die Abtei lag ZWi-
schen 1948, dem Jahr der Griindung des Staates Israel, und dem Sechstagekrieg
praktisch in der Frontlinie. Israelische Soldaten waren auf dem Turm der Abtei
oder auf der Rotunde, auf der nahegelegenen Stadtmauer lagen die Jordanier.
Die Abtei wurde sehr stark ladiert, die Mdnche verbrachten einige Jahre, zwi-
schen 1948 und 1951, in Internierung, also gar nicht hier im Kloster. Danach
fanden sie die Abtei in einem ziemlich desolaten Zustand wieder. Als dann 1967
die Abtei praktisch mitten im Land lag, die Grenze war auf einmal 40 Kilometer
weiter ostlich, da hat man sich gefragt, was zu machen sei mit diesem kaputten
Gebiude und mit dem inzwischen alt gewordenen Konvent, der eigentlich ohne
sehr viel Hoffnung dahinlebte. Damals wurde der ehemalige Abt von St. Mat-
thias/Trier, Pater Dr. Laurentius Klein, nach Jerusalem geschickt. Er sollte pri-
fen, was mit dieser Abtei geschehen solle. Ob man sie sogar schliefien und die
Moénche nach Deutschland zuriickbringen miisse? Er kam hierher und hatte eine
Vision: an diesem Ort wird nicht aufgehért, sondern neu angefangen. Hier an
diesem Ort sollte, wie er das von St. Matthias/Trier her kannte, 6kumenische

! Vgl. zur Situation und Geschichte der Dormitio das Interview: Christen in Jerusalem, von
Paul Imhof und Stefan Kiechle mit Abt Nikolaus Egender OSB. In: GuL 60 (1987)
211-221.





