
LITERATURBERICHT 

Was heißt: Geboren von der Jungfrau Maria? 
Eine neue Quaestio disputata 

•Es darf in der Theologie nicht die eingestandene oder praktisch vorausgesetzte 
Meinung herrschen, als ob man (von einigen wenigen Einzeltraktaten, Mariolo- 
gie z.B., abgesehen) eigentlich... nichts mehr zu tun habe, als Schulbücher zu 
verfassen", so hieß es bezeichnenderweise 1958 in der Einführung zu dieser be- 
rühmten Reihe. Inzwischen gehören bestimmte Fragen der Mariologie mit zu je- 
nen Schwierigkeiten, die •den Menschen unserer Zeit das Verständnis des Evan- 
geliums erschweren oder hindern" (ebd.). Insofern werden viele Leser dankbar 
sein, daß die Nr. 119 der Quaestiones disputatae sich auch mit dem Glaubensar- 
tikel von der geistgewirkten Empfängnis Jesu und seiner Geburt aus der Jung- 
frau Maria befaßt; denn die in der Aufklärungszeit aufgebrochene Diskussion 
über seine Bedeutung ist bis heute nicht zur Ruhe gekommen. 

Diese Studie des Münchener Dogmatikers G. L. Müller1 bietet zunächst eine 
historische Einführung in die Ursprünge des Dogmas sowie in die Anlässe und 
Hintergründe seiner Problematisierung. Der Einblick in die nachkonziliare Dis- 
kussion zum Thema ist zwar nicht eigentlich vollständig, aber doch recht aus- 
führlich. Schon in der Einleitung wird allerdings klar, daß der Verfasser eine de- 
zidierte Meinung vertritt und die Absicht hat, die Quaestio disputata auf tradi- 
tionelle Weise zu beantworten. Wäre es nicht doch hilfreicher gewesen, wenn 
man die strittigen Fragen und Zweifel zuerst einmal nüchtern und unpolemisch 
vorgestellt hätte, ohne sie sofort wieder durch dogmatische Kommentare zu qua- 
lifzieren? Gewiß bedarf es •einer fundamentalen hermeneutischen Fragestel- 
lung, wie die Wirklichkeit göttlichen Wirkens in der Welt überhaupt gedanklich 
angemessen zur Sprache gebracht werden kann" (17). Aber die Alternative •Fak- 
tum oder mythologisches Interpretament bzw. biologische oder theologische 
Sicht der Jungfrauengeburt" (18) sollte man den neueren Versuchen gerade auch 
katholischer Theologen nicht ohne weiteres unterstellen. Meines Wissens haben 
manche von ihnen eine durchaus sublimere Interpretation vor Augen. 

Bevor der Verfasser die eigentlich systematisch-theologische Problematik 
erörtert, unterzieht er die verschiedenen Einwände gegen das traditionelle Ver- 
ständnis der virginitas ante partum einer kritischen Prüfung. Die geistgewirkte 
Lebensentstehung Jesu aus der Jungfrau Maria bedeute keine Abwertung der 
menschlichen Geschlechtlichkeit und Zeugungsfähigkeit. Sie zeige aber die 
Grenzen des Kreatürlichen auf, aus dessen eigener Mächtigkeit heraus das Er- 
eignis einer Menschwerdung Gottes nicht möglich sei (30). Die Frage nach dem 

1 G. L. Müller,  Was heißt: Geboren von der Jungfrau Maria? Eine theologische Deutung. 
(Quaestiones disputatae Nr. 119) Freiburg i. Brg. 1989. 



Literaturbericht 227 

Weltbild sei von größerem Gewicht. Die Grundaussagen des Handelns Gottes in 
der menschlichen Geschichte müßten mit einer •Metaphysik des Ereignisses" 
vermittelt werden (35). Im Blick auf die vergleichende Religionsgeschichte meint 
der Verfasser feststellen zu müssen, •daß das in den Evangelien berichtete ge- 
schichtliche und doch aus Gottes Transzendenz gewirkte Ereignis... ohne jede 
echte Parallele in den anderen Religionen ist" (42). In den Evangelien geht es 
auch nicht darum, einen Ausnahmefall von einer biologischen Regel (•Parthe- 
nogenese") zu behaupten. 

Ein weiteres Kapitel der Studie behandelt die Anschauungen, die protestanti- 
sche Systematiker zum Thema vorgetragen haben. Seit dem 19. Jahrhundert ha- 
ben sich viele von ihnen, von wichtigen Ausnahmen (z. B. K. Barth) einmal abge- 
sehen, doch eher kritisch oder skeptisch geäußert. Zu Wort kommen u. a. Schlei- 
ermacher, P. Althaus, E. Brunner, W. Pannenberg, E. Schlink. Ihre Fragestellun- 
gen hätten auch die neuere Problematisierung des Themas in der katholischen 
Theologie geprägt. Ihre Positionen werden kritisch gewürdigt und als unzurei- 
chend zurückgewiesen. Es heißt allerdings auch: Das Bekenntnis zum somati- 
schen Aspekt der Jungfräulichkeit Marias könne nicht ohne weiteres zum Krite- 
rium der Rechtgläubigkeit gemacht werden, •da die Skepsis diesem Punkt ge- 
genüber ganz unterschiedliche Wurzeln haben kann" (54). 

Recht ausführlich setzt Müller sich dann mit der historisch-kritischen Schrift- 
exegese auseinander; denn sie habe für eine theologische Betrachtung inhaltlich 
und methodisch die größte Relevanz. Die Nichterwähnung der geistgewirkten 
Empfängnis bei Paulus (und auch bei Johannes) sei auffällig. Dafür, daß er sich 
polemisch von ihr absetze, fehle allerdings jeder Hinweis. Auch die Entgegenset- 
zung einer Geburt entweder aus Gott oder aus dem Willen des Mannes (vgl. Joh 
1,13), die für alle Gläubigen gelte, habe nichts mit der Relativierung einer even- 
tuell bekannten •Jungfrauengeburt" zu tun (59). Andere Autoren scheinen da 
weniger apodiktisch zu sein. Im Gegenteil: sie sehen gerade in Joh 1,13 einen 
Hinweis, wie der Glaubenssatz von der geistgewirkten Geburt Jesu aus der Jung- 
frau eigentlich zu verstehen sei2. Jedenfalls haben wir mit Paulus und Johannes 
eine bedeutsame urkirchliche Bekenntnistradition, die den Glauben an Jesus als 
den Christus ohne Rekurs auf die virginitas ante partum zum Ausdruck bringen 
kann. Es sei aber festzuhalten, daß die von Matthäus und Lukas aufgegriffene 
Erzählung der geistgewirkten Lebensentstehung aus der Jungfrau Maria •ein- 
deutig als ein gottgewirktes Ereignis verstanden wurde und daß sie es als solches 
in ihre christologische Reflexion aufnahmen und der Gemeinde als Evangelium 
vorstellten" (63). Der Gegensatz von christologischem Faktum und einer reinen 
(lediglich subjektiv interpretierenden) Reflexionschristologie sei in einer geklär- 
ten Hermeneutik christologischer Aussagen überholt (75). Soweit, so bekannt. 

Das eigentlich Neue in dieser Studie ist der Versuch, die geistgewirkte Le- 
bensentstehung Jesu aus der Jungfrau Maria als innerlich notwendiges Element 

2 Vgl. P. Knauer, Der Glaube kommt vom Hören. Ökumenische Fundamentaltheologie, Graz 
1978, 95. 



Literaturbericht 228 

des Christusbekenntnisses aufzuweisen. Damit sei nicht gesagt, daß die hyposta- 
tische Union von der Empfängnis und Geburt Jesu aus der Jungfrau abhängig 
wäre. Vielmehr müsse umgekehrt gesagt werden, •daß die hypostatische Union 
die Begründung der Menschheit Jesu ohne die geschöpfliche Vermittlung der 
Zeugung ist und daß darum für Jesus nur die Empfängnis ohne die instrumen- 
tal-ursächliche Eigentätigkeit der Natur in Frage kommt" (82). Eine natürlich-el- 
terliche Zeugung wird ausgeschlossen. Warum? Den Nachweis führt der Verfas- 
ser durch eine theologisch-anthropologische Reflexion auf das, was mit Schöp- 
fung überhaupt gemeint sein kann. •In der Schöpfungsordnung, wie sie uns in 
der Heiligen Schrift begegnet, sind nun die menschlichen Eltern konkret als ver- 
mittelnde Zweitursache in den Schöpfungsakt einbezogen, der die subsistie- 
rende Existenz verleiht... Das vermittelnde Geschehen der menschlichen Zeu- 
gung ist durchaus personbildend... Dies bedeutet nun aber auch, daß Gott 
durch einen in natürlicher Zeugung entstandenen und von ihm geschaffenen 
Menschen sich selbst in seiner unmittelbaren Wirklichkeit nicht vergegenwärti- 
gen kann, weil der geschaffene Akt, durch den der Mensch existiert, ihn als Ge- 
schöpf auch noch einmal radikal von Gott unterscheidet. Eine menschliche Na- 
tur kann nur dann die Vergegenwärtigung Gottes in der Geschichte sein, wenn 
sie unmittelbar durch den Akt existiert, durch den Gott Gott ist, in dem er sich 
auch selbst geschichtlich mitteilen will" (85/86). 

Das Ende dieser (wie der Verfasser selber zugibt) schwierigen Überlegungen 
zu einem komplexen Sachverhalt wirkt befremdlich. Es heißt nämlich: sie wer- 
den •auch denjenigen nicht überzeugen können, der im Grunde immer schon 
eine Adoptionschristologie vertritt oder der die ganze Dogmenentwicklung der 
Christologie als ein langsames Hochsteigern eines eindrucksvollen Propheten in 
göttliche Höhen begreift... wer (aber) wirklich zu ermessen sucht, was Selbstmit- 
teilung Gottes im Menschen Jesus bedeutet, dem mögen die vorgelegten Gedan- 
kengänge eine Hilfe für sein Glaubensverständnis sein" (88). Im Grunde seien 
diese Gedankengänge eine Weiterführung des Ansatzes von K. Rahner, der 
schon gesagt habe: •Bei aller echten Menschlichkeit des Werdens Jesu ist er auf 
andere Weise geworden als wir. Ist Jesus der Gottessohn, dann ist sein Werden 
selber gottmenschlich, während unseres menschlich ist" (89). Ob K. Rahner je- 
doch den Verdacht der Adoptionschristologie so schnellfertig ausgesprochen 
hätte, wie diese Quaestio disputata es wagt, ist meines Erachtens eher zu bezwei- 
feln. Außerdem müßte man das Werden des Gottessohnes Jesu doch wohl mit 
dem Werden des Christen und nicht einfach mit dem Werden des Menschen ver- 
gleichen, was im übrigen auch schon bei K. Rahner nicht deutlich genug ge- 
schieht. 

Was der Verfasser der Studie anschließend über die Jungfräulichkeit Marias 
in und nach der Geburt Jesu vorträgt, ist weniger schwierig und wohl auch weni- 
ger umstritten. Auf jeden Fall kann gesagt werden, daß schon die Väter diese 
Lehre als •notwendige Konsequenz aus der Jungfräulichkeit in der Empfängnis 
betrachteten" (91). Es wird deutlich hervorgehoben, daß nicht alle Einzelele- 
mente, welche die Tradition oder auch einzelne Theologen mit der virginitas in 



Literaturbericht 229 

partu verbunden haben, deswegen auch definitiver Bestandteil der Lehre sind. 
•Gewiß gehören die in der Geburt empfundenen Wehen zum natürlichen Vor- 
gang der Geburt... In diesem Sinn kann von einer Schmerzfreiheit Marias auch 
nicht die Rede sein" (104). Frei von •Schmerz" ist Maria so wie etwa der Ge- 
taufte durch Christus vom Tod, nämlich der Gottesferne und der Störung des ge- 
meinschaftlichen Zusammenlebens befreit wird. Auch in diesem Zusammen- 
hang wird noch einmal ein Zitat aus K. Rahners Aufsatz zur •Virginitas in 
partu" als Bestätigung und Erläuterung herangezogen. 

Was die Lehre von der Jungfräulichkeit Marias nach der Geburt betrifft, so 
muß sich die theologische Auseinandersetzung um deren Sinn auch mit der pro- 
fanhistorischen Frage befassen, ob die in den Evangelien genannten •Brüder 
und Schwestern Jesu" wirklich Marias leibliche Kinder sind, •ohne die in die- 
sem Bekenntnissatz gemeinte Glaubenaussage auf die historische Fragestellung 
zu verkürzen oder sie gar mit dieser zu identifizieren" (109). Auf der rein histo- 
risch-biographischen Ebene bleibe die Frage unentscheidbar, wenn jeweils auch 
gute Gründe für die eine oder andere Position vorgebracht werden. Es existiert 
aber kein •historischer Zwang, der die dogmatische Untersuchung beeinflussen 
kann" (115). Nach dem Glauben der Alten Kirche könne man die geist-leibliche 
Indienstnahme Marias für das Heilswirken Gottes in der Menschwerdung des 
Logos nicht einfach punktuell denken. •Marias glaubendes Ja-Wort bestimmt 
ihre ganze Lebensgeschichte... Wie die Jungfräulichkeit Marias nicht von einem 
apriorischen Begriff von Jungfräulichkeit (und schon gar nicht isoliert von der 
physiologischen Seite her) gewonnen werden darf, so darf auch der Inhalt der 
Ehe von Josef und Maria nicht von einem apriorischen Begriff von Ehe her fest- 
gelegt werden" (118). Maria steht, wie es die Tradition ausdrückt, in einem ganz- 
heitlichen Hingabe-Verhalten zu Gott als •Braut". Das sei der Grund, •warum 
man aus christologischen und in der Folge mariologischen Gründen von einer 
bleibenden Jungfräulichkeit Marias sprechen muß" (120). 

Die Studie schließt mit sieben allgemeinen Thesen zu einer künftigen Mario- 
logie. In der siebten heißt es: •Der Glaubende erkennt Maria als Bild des Glau- 
bens. Er sieht sich in die geschichtliche, kirchliche, eschatologische und univer- 
sale Dimension des neuen Seins in Jesus Christus hineingenommen, d. h in die 
Communio Sanctorum. Dieser Hinweis befreit den Glauben von aller rationali- 
stischen Verengung, wie er ihn auch vor dem Abgleiten in Irrationalismus be- 
wahrt. Maria vermittelt dem Glauben die Dimension der Freude darüber, daß 
das ewige Wort Gottes als der Mensch zur Welt gekommen ist, der aufgrund sei- 
ner Sendung von Gott, seinem ewigen Vater, alles neu macht (Off 21,5)" (124). 

Der Titel der Quaestio disputata aber lautet: •Was heißt: Geboren von der 
Jungfrau Maria?" Darf man annehmen, daß diese •Quaestio" nunmehr nach ih- 
rem Erscheinen aufhören wird •disputata" zu sein? Ich fürchte und ich hoffe: 
nein. Es würde auch der Zielsetzung dieser Reihe nicht entsprechen. •Sie ist 
nicht das Sprachrohr eines geschlossenen Kreises, der als ganzer eine bestimmte 
Meinung propagiert", erklärten ihre Begründer in der Einführung zur Nr. 1. 



Literaturbericht 230 

Für den Inhalt dieser Quaestio ist sein Verfasser verantwortlich. Er hat ohne 
Zweifel das große Verdienst, daß er das •heiße Eisen" nach längerer Zeit verun- 
sicherten Verschweigens wieder einmal aufgegriffen hat, und zwar als Dogmati- 
ker, der die meisten Aspekte des Themas eindrucksvoll zu berücksichtigen ver- 
steht. Vielleicht gibt es auch heute Theologen, die der Ansicht sind, daß die 
•Jungfrauengeburt" einen relativ sekundären Platz in der Hierarchie der christli- 
chen Wahrheiten einnimmt. Ich bin nicht dieser Meinung. Ich glaube vielmehr, 
•daß sich an der Mariologie die Methodenfragen der Theologie mit besonderer 
Klarheit und Schärfe entwickeln. In ihr strömen daher fast alle theologischen 
Diskussionen der Gegenwart zusammen. Sie erweist sich als Schnittpunkt der 
wichtigsten theologischen Aussagen".3 

Hier ist nicht der Ort, um die verschiedenen Thesen der Quaestio im einzelnen 
weiter zu diskutieren. Die Tatsache, daß die jetzigen Herausgeber der Reihe (H. 
Fries und R. Schnackenburg) sie darin aufgenommen haben, besagt, daß diese 
sie für lesenswert, anregend und im guten Sinne provozierend halten. Das hier 
behandelte Thema ist jedoch (wie schon erwähnt) zu komplex, um weiteres Fra- 
gen definitorisch auszuschließen. Auch eine gute Darlegung bleibt unter anderer 
Rücksicht ergänzungsfähig und deshalb auch ergänzungsbedürftig. Ich denke 
dabei vor allem an einige Spannungen, die im Text verborgen sind, wenn man 
die verschiedenen Teile miteinander vergleicht, z. B. die Ausführungen über die 
Jungfräulichkeit in der Geburt mit jenen über die virginitas vor und nach der 
Geburt. Die eigentümliche Rede von der •jungfräulichen Mutterschaft" bzw. 
von der •mütterlichen Jungfräulichkeit" weist offensichtlich auf eine Wirklich- 
keit, die •nicht ohne weiteres kategorialisierbar und adäquat in menschlicher 
Sprache zum Ausdruck zu bringen (ist)", wie der Verfasser selber einräumt (66). 
Ich meine, man sollte sich diese Einsicht gerade in dieser Frage noch mehr vor 
Augen halten.4 

Die Studie sagt: •Maria ist darin durch ihren Glauben Vorbild aller Glauben- 
den, ohne daß sie einfach nachgeahmt werden könnte! Die Unwiederholbarkeit 
des nur ihr zukommenden Charismas entrückt Maria aber keineswegs den ge- 
wöhnlichen' Christen" (120). Ich habe den Eindruck, daß die zuletzt zitierte Be- 
hauptung innerhalb der Quaestio zu wenig zum Ausdruck kommt und teilweise 
sogar widerlegt erscheint. Auffällig ist nämlich, daß nirgendwo eine Würdigung 
des 8. Kapitels der Dogmatischen Konstitution über die Kirche •Lumen gen- 
tium" zu finden ist. Dieses Kapitel enthält aber eine ganze Reihe von mariologi- 
schen Aussagen, die das Geheimnis der jungfräulichen Mutter Kirche und das 
Geheimnis der Jungfrau Maria irgendwie als Einheit betrachten (z.B. Nr. 64 
und 65). Oder meint die Rede von der jungfräulichen Mutter Kirche eigentlich 

3 Zitiert aus M. Schmaus bei F. J. Steinmetz, Geboren aus Maria der Jungfrau. In: GuL 43 
(1970) 465; vgl. auch F. J. Steinmetz, Jungfrauengeburt - Wunderglaube und Glaube. In: 
Orientierung 37 (1973) 31-34; Maria als Jungfrau und Mutter. Eine anthropologische 
Betrachtung. In: GuL 44 (1971) 336-341. 
4 Vgl. F. J. Steinmetz, Rezension zu den Mariologischen Studien Bd. IV. Hg. H. J. 
Brosch/J. Hasenfuß. In: Theol Revue 66 (1970) 441 f. 



Buchbesprechungen 231 

etwas ganz anderes als die von der jungfräulichen Mutter Maria? Wenn ja, 
warum gebraucht man dann nicht auch andere Worte, um dieses andere deutlich 
zum Ausdruck zu bringen? Wenn nein, dann könnten die mariologischen Myste- 
rien im Lichte einer gut patristischen Ekklesiologie vielleicht doch noch besser 
dargelegt und vielleicht auch verstanden werden, als dies in dieser Quaestio ge- 
schehen ist.5 Franz-Josef Steinmetz, Rom 

5 Vgl. F. J. Steinmetz, Bräutigam-Gott und Braut-Schöpfung. In: Der große Entschluß 22 
(1967) 389-392. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Religion und Weltanschauung 

Zirker, Hans: Christentum und Islam, 
Theologische Verwandtschaft und 
Konkurrenz. Düsseldorf, Patmos 1989, 
204 S., geb., 29,80 DM. 

Hans Zirker, katholischer Theologe an der 
Universität/Gesamthochschule Duisburg, 
legt in diesem Werk eine theologische Sy- 
stematisierung vor, die zu einem besseren 
Verständnis von Christentum und Islam 
führen soll. In sieben Schwerpunkten geht 
er Verständnisvoraussetzungen und Ver- 
ständigungsinteressen an, um in einem 
zweiten Abschnitt über die Schwierigkeiten 
des Verhältnisses von Christentum und Is- 
lam zu schreiben, die gerade in der struktu- 
rellen Verwandtschaft beider Religionen 
liegen. Als katholischer Theologe prüft er 
dazu, in einem dritten Teil, die Äußerun- 
gen des Zweiten Vatikanischen Konzils 
über die nichtchristlichen Religionen, um 
von daher in einem vierten Schwerpunkt 
am jeweiligen Geschichts- und Schriftver- 
ständnis der beiden Religionen christliche 
und islamische Normen zu präzisieren. Wo 
eine Normierung durch die heiligen Schrif- 
ten stattfindet, muß über notwendige Spiel- 
räume späterer Verarbeitungen nachge- 
dacht werden, was Zirker in seinem fünften 
Teil tut und dabei der Rolle der Überliefe- 
rung sowie der Autorität verschiedener re- 
ligiöser   Instanzen   ausführlich   nachgeht. 

Das führt schließlich zu den letzten beiden 
Kapiteln, nämlich der Frage nach den End- 
gültigkeitsansprüchen einerseits und den 
Möglichkeiten religiöser Verständigung an- 
gesichts nicht nur unterschiedlicher, son- 
dern miteinander rivalisierender Geltungs- 
ansprüche andererseits. 

Schon im Vorwort steckt H. Zirker den 
Rahmen ab: •Es geht insgesamt immer wie- 
der darum, ob und wie die Religionen in 
der Lage sind, einerseits Orientierung - dies 
heißt notwendigerweise auch: zuverlässige 
Sicherheit - zu stiften und andererseits zu- 
gleich einen Raum kommunikativer Freiheit 
offenzuhalten" (11). Da Zirker ein funda- 
mentaltheologisches Interesse hat, die bei- 
den Religionen in Beziehung zu setzen, 
muß er notwendigerweise auf die Absolut- 
heitsansprüche beider Glaubensweisen 
kommen, die er aber lieber im Sinne von 
Geltungsansprüchen in mehr oder minder 
großer Endgültigkeit artikuliert. •Das Ziel 
ist vielmehr, einerseits auf dem Umweg 
über die Wahrnehmung des Islam die Ver- 
antwortbarkeit des christlichen Glaubens, 
seine Mitteilbarkeit auf mögliche Zustim- 
mung hin zu untersuchen, dabei aber auch 
andererseits auf Seiten des Islam die Mo- 
mente herauszuarbeiten, mit denen er bei 
der Behauptung seines Geltungsanspruchs 
dem Christentum gegenüber besonders 
rechnen müßte" (17). 




