
Buchbesprechungen 231 

etwas ganz anderes als die von der jungfräulichen Mutter Maria? Wenn ja, 
warum gebraucht man dann nicht auch andere Worte, um dieses andere deutlich 
zum Ausdruck zu bringen? Wenn nein, dann könnten die mariologischen Myste- 
rien im Lichte einer gut patristischen Ekklesiologie vielleicht doch noch besser 
dargelegt und vielleicht auch verstanden werden, als dies in dieser Quaestio ge- 
schehen ist.5 Franz-Josef Steinmetz, Rom 

5 Vgl. F. J. Steinmetz, Bräutigam-Gott und Braut-Schöpfung. In: Der große Entschluß 22 
(1967) 389-392. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Religion und Weltanschauung 

Zirker, Hans: Christentum und Islam, 
Theologische Verwandtschaft und 
Konkurrenz. Düsseldorf, Patmos 1989, 
204 S., geb., 29,80 DM. 

Hans Zirker, katholischer Theologe an der 
Universität/Gesamthochschule Duisburg, 
legt in diesem Werk eine theologische Sy- 
stematisierung vor, die zu einem besseren 
Verständnis von Christentum und Islam 
führen soll. In sieben Schwerpunkten geht 
er Verständnisvoraussetzungen und Ver- 
ständigungsinteressen an, um in einem 
zweiten Abschnitt über die Schwierigkeiten 
des Verhältnisses von Christentum und Is- 
lam zu schreiben, die gerade in der struktu- 
rellen Verwandtschaft beider Religionen 
liegen. Als katholischer Theologe prüft er 
dazu, in einem dritten Teil, die Äußerun- 
gen des Zweiten Vatikanischen Konzils 
über die nichtchristlichen Religionen, um 
von daher in einem vierten Schwerpunkt 
am jeweiligen Geschichts- und Schriftver- 
ständnis der beiden Religionen christliche 
und islamische Normen zu präzisieren. Wo 
eine Normierung durch die heiligen Schrif- 
ten stattfindet, muß über notwendige Spiel- 
räume späterer Verarbeitungen nachge- 
dacht werden, was Zirker in seinem fünften 
Teil tut und dabei der Rolle der Überliefe- 
rung sowie der Autorität verschiedener re- 
ligiöser   Instanzen   ausführlich   nachgeht. 

Das führt schließlich zu den letzten beiden 
Kapiteln, nämlich der Frage nach den End- 
gültigkeitsansprüchen einerseits und den 
Möglichkeiten religiöser Verständigung an- 
gesichts nicht nur unterschiedlicher, son- 
dern miteinander rivalisierender Geltungs- 
ansprüche andererseits. 

Schon im Vorwort steckt H. Zirker den 
Rahmen ab: •Es geht insgesamt immer wie- 
der darum, ob und wie die Religionen in 
der Lage sind, einerseits Orientierung - dies 
heißt notwendigerweise auch: zuverlässige 
Sicherheit - zu stiften und andererseits zu- 
gleich einen Raum kommunikativer Freiheit 
offenzuhalten" (11). Da Zirker ein funda- 
mentaltheologisches Interesse hat, die bei- 
den Religionen in Beziehung zu setzen, 
muß er notwendigerweise auf die Absolut- 
heitsansprüche beider Glaubensweisen 
kommen, die er aber lieber im Sinne von 
Geltungsansprüchen in mehr oder minder 
großer Endgültigkeit artikuliert. •Das Ziel 
ist vielmehr, einerseits auf dem Umweg 
über die Wahrnehmung des Islam die Ver- 
antwortbarkeit des christlichen Glaubens, 
seine Mitteilbarkeit auf mögliche Zustim- 
mung hin zu untersuchen, dabei aber auch 
andererseits auf Seiten des Islam die Mo- 
mente herauszuarbeiten, mit denen er bei 
der Behauptung seines Geltungsanspruchs 
dem Christentum gegenüber besonders 
rechnen müßte" (17). 



Buchbesprech ungen 232 

Nun hat die strukturelle Verwandtschaft 
von Christentum und Islam in der Ge- 
schichte der Begegnungen beider Religio- 
nen eine faktische Konkurrenz zur Folge 
(26) bis dahin, daß der Islam gewisserma- 
ßen als eine Revision der Christentumsge- 
schichte zu verstehen ist (28). 

In der Spannung von verbindlichem Dia- 
log und Wahrheitssuche (40 f) spitzt sich 
die Fragestellung letztlich auf die ge- 
schichtliche Bedingtheit nicht nur der heili- 
gen Texte wie Koran und Bibel zu, sondern 
nötigt immer wieder, bestimmte Erkennt- 
nisse oder Dogmen der geschichtlichen Re- 
lativität entziehen zu wollen (123). Allein 
Mystik und freie Spiritualität beider Reli- 
gionen verweigern sich endgültigen Gel- 
tungsansprüchen im Blick auf andere Glau- 
bensweisen. Tatsache aber ist, daß nicht 
nur dem Christentum, sondern auch dem 
Islam ein erhebliches Konfliktpotential in- 
newohnt (127) und daß damit beiden Reli- 
gionen ständig neue Schwierigkeiten ent- 
stehen. Das führt, sowohl im Christentum 
wie im Islam zu Abspaltungen und Sekten. 
Versucht man die Gemeinsamkeiten und 
Unterschiede theologischen Denkens und 
zugleich den Universitalitätsanspruch der 
beiden Religionen zu formulieren, so zeigt 
sich, daß auf der einen Seite, jetzt stärker 
katholisch vom Autor durchgeführt, das 
kirchliche Lehramt und auf der anderen 
Seite eine wenig flexible Koranexegese das 
Näherkommen der beiden Religionen und 
das interreligiöse Gespräch einigermaßen 
erschwert. 

Die Ehrlichkeit dieser Vergleiche ist 
nicht nur ermutigend, sondern zeigt viel- 
mehr an, daß Absolutheitsansprüche der 
Religionen sehr leicht zu Diskriminierung 
führen (auch ein fehlendes Lehramt kann 
solche Verabsolutierungen nicht vermei- 
den, 174). Ein sinnvoller Dialog und eine 
verantwortliche Begegnung der beiden Re- 
ligionen, so zieht Zirker die Konsequenz, 
kann eigentlich nur dadurch geschehen, 
daß auf der Suche nach der endgültigen 
Wahrheit der Irrtum nicht ausgeschlossen 
ist. Hier haben beide Religionen noch er- 
heblich zu lernen. Zirker führt das am Bei- 
spiel der Menschenrechte vor, um deutlich 
zu machen, daß Säkularisierung mehr ist 
als eine •areligiöse kulturelle Mentalität" 
(187). 

Ich habe das Buch recht nachdenklich 
aus der Hand gelegt, weil es die Sackgassen 
religiöser Wahrheitsansprüche so beein- 
druckend in beiden Religionen aufzeigt, 
aber auch, weil es sehr wenig Antworten 
gibt, wie aus diesen Sackgassen tatsächlich 
herauszukommen ist. Der Gedanke einer 
beide Religionen übergreifenden Humani- 
tät relativiert Glaubensaussagen allzu of- 
fenkundig und läßt sich im interreligiösen 
Dialog m. E. nicht durchhalten. Dennoch 
sollte den friedensfördernden Kräften in 
den heiligen Büchern beider Religionen 
endlich die nötige Beachtung geschenkt 
werden. Reinhard Kirste 

Tagore, Rabindranath: Auf des Fun- 
ken Spitze. Weisheiten für das Leben. 
Ausgew., übers, und eingel. von Mar- 
tin Kämpchen. München, Kösel 1989, 
128 S., geb., DM 29,80.-. 
Sri Ramakrishna: Setze Gott keine 
Grenzen. Gespräche des indischen 
Heiligen mit seinen Schülern. Übers., 
ausgew. und eingel. von Martin 
Kämpchen (Texte zum Nachdenken. 
Hg. Gertrude und Thomas Sartory). 
Freiburg, Herder 1984, Tb., DM 7,90. 
Sri Ramakrishna: Ein Werkzeug Got- 
tes sein. Gespräche mit Schülern. 
Übers., ausgew. und eingel. von Mar- 
tin Kämpchen (Klassiker der östlichen 
Meditation 4. Spiritualität Indiens. 
Hg. Martin Kämpchen). Zürich, Ben- 
ziger 1988. 214 S., geb., DM 28,-. 

Ein Großteil der religiösen Literatur aus 
Indien, buddhistisch oder - wie hier - hin- 
duistisch erreicht uns über englische Über- 
setzungen. Kämpchen macht darauf auf- 
merksam, wieviel dabei •von der heiteren 
Kindlichkeit der Sprechweise verloren" 
geht, selbst wenn ein bengalisch sprechen- 
der Inder für das Englisch verantwortlich 
zeichnet. Seine Übersetzungen aber stam- 
men aus der Ursprache und versuchen •so 
sachgetreu wie nur möglich zu sein, um da- 
bei viel von der Atmosphäre des Originals 
in die deutsche Sprache hinüberzuretten" 
(3,25). 

1. Man sollte mit dem wunderschönen 
Band Tagores beginnen. Die Synthese von 



Buchbesprechungen 233 

Bildern aus Indien (Natur, Landschaft, 
Menschen, Gesichter) und Aphorismen des 
indischen Nobelpreisträgers von 1913 für 
Literatur (1861-1941) ist beispielhaft ge- 
glückt. Inhaltlich stehen diese •Vierzeiler" 
(auch mal 2, 3 oder 8 Zeilen) nahe beim 
Naturerlebnis, leben aber weder aus dem 
sarkastischen Humor der Zen-Koans noch 
der Verschmitzheit der chassidischen Sprü- 
che, noch der hintergründigen deutschen 
Metaphysik. Es sind ruhige Weisheitssprü- 
che, die Augen und Ohren für eine leben- 
dige Erfahrung öffnen. Formal gelingt 
Kämpchen nun tatsächlich eine Sprache, 
der man nichts mehr von Übersetzung an- 
merkt und die zugleich durch und durch 
poetisch klingt - in den Bildern, im Rhyth- 
mus und gelegentlich sogar im Endreim. 
Auch wer des Bengalischen nicht mächtig 
ist, spürt, daß hier eine kongeniale Nach- 
dichtung gelang, die von den Schwarzweiß- 
fotos noch unterstrichen wird; man begeg- 
net der Weisheit eines ganz großen Men- 
schen. 

2. und 3. Sri Ramakrishna (1836-1886) 
steht am Beginn des Neo-Hinduismus. Er 
gilt als Heiliger indischer Religiosität. Ab 
1856 war er Tempelpriester der Göttin 
Kali. Sein Leben ist von Ekstasen (auch 
einmal eine Begegnung mit Jesus Christus) 
begleitet und viele Schüler lauschten seiner 
Rede. Einer von ihnen, Mahendranath Gu- 
pra (er nennt sich M) hat die letzten Ge- 
spräche tagebuchmäßig aufgezeichnet und 
später in fünf Bänden veröffentlicht. 
Kämpchen bringt eine Auswahl aus dem 1. 
(vgl. 2,24: •den größten und wichtigsten 
Teil") und aus dem 2. und 3. (vgl. 3) Band. 
Neben längeren Einleitungen zu jedem 
Band gibt er, wenn nötig, Erläuterungen zu 
den einzelnen kurzen Abschnitten. Wir 
werden von ihm so nahe wie nur möglich 
an die authentischen Quellen geführt. 

Ramakrishna versuchte eine Synthese al- 
ler Religionen zu leben (was spätere, Vive- 
kananda, Radhakrishna, Aurobindo, auch 
theoretisierten), kehrte aber immer zur Lie- 
bes-Verehrung (Bhakti) der Göttin Kali zu- 
rück; ihr diente er als Priester in Dakshi- 
neswar. Wir stehen vor einem liebenswür- 
digen, weisen und humorvollen Menschen, 
der ganz aus seiner Gotteserfahrung 
(manchmal auch im pantheistischen Stil 
des advaita) lebte. In seinen Gesprächen 

mit M. und anderen erfahren wir mehr von 
indischer Geistigkeit als in den theoreti- 
schen und vermeintlich praxisnahen 
Schwärmereien der immer noch hochge- 
henden Indien-Welle. Nicht verschweigen 
darf man aber die Distanz zum Geschlecht- 
lich-Materiellen, die Ramakrishna trotz al- 
ler verständnisvollen Duldung lebte (seine 
Ehe blieb unvollzogen; Geld und Frau sind 
die Feinde der Kontemplation). Mit dem 
Blick auf die christliche Tradition hätte ich 
an diesem gewiß wahren, hinduistischen 
Heiligen den großen, wenn auch oft nur 
schwer namhaft zu machenden Unter- 
schied von den •Begleiterscheinungen" 
(Ekstasen, Erkenntnisse, Gefühle) und dem 
Herzen der Mystik (Betroffensein von 
Gott) noch stärker herausgestellt. Gerade 
die lautere Religiosität Ramakrishnas läßt 
diesbezügliche Grenzverwischungen und 
damit auch das christliche Zeugnis offen- 
sichtlich werden. Aber solche kritischen 
Beobachtungen sollten nicht das Ergriffen- 
sein von diesem mystischen Zeugnis min- 
dern. Josef Sudbrack SJ 

Franziska C. Rehbein: Heil in Chri- 
stentum und afro-brasilianischen Kul- 
ten. Bonn, Borengässer 1989. 214 S., 
kart, DM 28,-. 

Die deutsche Sozialwissenschaftlerin und 
Theologin Sr. Franziska C. Rehbein SSpS 
legt mit diesem Buch ihre Promotionsarbeit 
an der Katholischen Universität von Rio de 
Janeiro vor. Als frühere Direktorin und 
Dozentin des theologischen Instituts der 
Diözese Ilheus und jetzige Provinzoberin 
in Nordbrasilien faßt sie darin mit viel 
Fachkompetenz ihre Studien über den 
Heilsbegriff und die Heilspraxis in der Reli- 
gion des Nagö-Volkes zusammen. Diese 
steht stellvertretend für die afrikanischen 
Frömmigkeitsbewegungen, die sich in Bra- 
silien seit der Zeit der Sklaverei in den so- 
genannten •afro-brasilianischen" Kulten 
erhalten haben. 

Da die vorliegende Studie entscheidende 
Kenntnisse über die Religiosität der 
schwarzen Menschen vermittelt, kommt ihr 
ein wichtiger Stellenwert für die Missions- 
und Pastoralarbeit in Brasilien zu. Die Zahl 
derer, die die Kultstätten des Candomble, 
eines von der Autorin exemplarisch vorge- 



Buchbesprech ungen 234 

stellten afro-brasilianischen Kultes, be- 
sucht, nimmt besonders in den großen 
Städten rapide zu. 

Das Buch ist übersichtlich in vier Teile 
gegliedert, von denen der erste die Wurzeln 
der Nagö-Religion, die afrikanische Welt- 
sicht und die stark gemeinschafts- und ri- 
tusbetonte Lebensweise betrachtet. An- 
schließend werden die meist synkretisti- 
schen Frömmigkeitsformen in Brasilien 
nach der gewaltsamen Verpflanzung in die 
Sklaverei vorgestellt. Die Volksreligiosität 
ist bestimmt durch ein besonders ganzheit- 
lich-dynamisches und symbolisch-intuiti- 
ves Verständnis der Wirklichkeit, die sich 
in einem ständigen unsichtbaren Kräfte- 
fluß zwischen allen Geschöpfen vollzieht. 
Dieser erhält die geheimnisvolle Lebens- 
kraft, die an die eigenen Nachkommen wei- 
tergegeben wird. In dieser Lebenskraft 
gründet die Verheißung, als Ahne unsterb- 
lich zu werden. 

Im zweiten Teil werden der Heilsbegriff 
und die entsprechende Praxis in der Nagö- 
Religion noch konkreter. Ausgehend von 
der Grundüberzeugung, daß das Heil, die 
Befreiung vom Übel im weitesten Sinn, das 
erklärte Ziel aller Religionen sei, und daß 
so gesehen alle Religionen wesentlich 
heilbringend seien, stellt die Verfasserin 
den tiefen Glauben der Schwarzen an den 
einen Schöpfergott und seine Offenbarung 
in der Natur dar. Durch sein Sein nimmt 
der Mensch teil am Kosmos. Er lebt beson- 
ders durch die Riten in Gemeinschaft mit 
der sichtbaren und unsichtbaren Welt, die 
sich ständig gegenseitig beeinflussen. Die 
Initiations- und Opferriten, die an be- 
stimmten Kultstätten des Candomble statt- 
finden, schildert Sr. F. Rehbein als sehr be- 
eindruckend. 

Nach einem dritten Teil, der das Heil in 
Christus behandelt, wird im vierten Teil 
das Heilsverständnis des Candomble und 
des Christentums gegenübergestellt. Um 
welches Verhältnis handelt es sich? Die 
Autorin spricht von: •Das Vorspiel und die 
Fülle" (162). 

Neben gewissen Entsprechungen und 
Ähnlichkeiten, z. B. dem Glauben an den 
einen transzendenten Schöpfergott oder 
dem blutigen Opfer, verbunden mit der Be- 
sprengung des Altars und des Volkes, das 
als •gemeinsames Erbe der alten Religio- 

nen" (77), etwa auch im Alten Testament 
zu finden ist, werden zunehmend die Un- 
terschiede, besonders in der Eschatologie, 
aber auch in der Sakramentenlehre klar: 
•Denn während sich die Praxis der Nagö- 
Religion auf die rituelle Handlung konzen- 
triert und durch sie eine mythische Vergan- 
genheit wiederherzustellen sucht, besteht 
die Heilspraxis des Christentums in der hi- 
storischen Handlung, die auf die Zukunft 
ausgerichtet ist." (205) Hier liegt die aktu- 
elle, besonders gesellschaftlich-politische 
Brisanz des Theams: Ohne die Überwin- 
dung der primär an einer mythischen Ver- 
gangenheit orientierten Candomble-Praxis 
kommt es zu keiner so notwendigen In- 
fragestellung der herrschenden ungerech- 
ten sozio-ökonomischen Strukturen. 

Da der Mensch ein geschichtliches und 
soziales Wesen ist, wird die Form seiner 
Beziehung zu Gott durch die jeweilige kul- 
turelle Umwelt geprägt. So wird am Ende 
der Studie gegen jeden innerkirchlichen 
Fundamentalismus und das meist falsch- 
verstandene Diktum •außerhalb der Kirche 
kein Heil" daran festgehalten: •Wenn auch 
mit der Ankunft Christi die eschatologische 
Zeit schon gekommen ist, ...bleiben die 
nichtchristlichen Religionen, wenn sie auch 
vor der absoluten Neuheit Christi ,alte 
Dinge' sind, doch bestehen als legitime 
Möglichkeiten des Heils, solange es Men- 
schen gibt, die sie guten Glaubens anneh- 
men" (208). Provokativer ausgedrückt: 
•Wenn Gott es für nötig hielte, daß die 
Menschheit zur Erlangung des Heils seinen 
Sohn kennen mußte, hätte er sich zu Be- 
ginn der Geschichte geoffenbart" (159). 

Wer sich ohne Begegnungen und kon- 
krekte Erfahrungen mit Schwarzen in Bra- 
silien oder Afrika an dieses Buch heran- 
wagt, wird seine Schwierigkeiten haben, 
diese so fremde, aber auch so faszinierende 
Lebens- und Glaubenswelt der Schwarzen 
zu verstehen; geht es doch um ein prozeß- 
haftes Sich-Einfühlen. Die sehr lebensna- 
hen Beschreibungen und Reflexionen der 
Verfasserin helfen dazu. Ihre klare, ab- 
wechslungsreiche Sprache und die zahlrei- 
chen inhaltlichen Zusammenfassungen wie 
auch die gelehrten Anmerkungen lassen 
den interessierten Leser trotz der Schwie- 
rigkeit der Thematik nicht so leicht aufge- 
ben. 



Buchbesprechungen 

Auch wenn die Arbeit theologisch ausge- 
richtet ist, sie eignet sich gut für eine inten- 
sive Vor- und Nachbereitung eines Aufent- 
halts in Brasilien. Sie hat für jeden •heils- 
geschichtlich" Interessierten einen beson- 
deren Reiz. Johanna Schreiner 

Schipflinger, Thomas: Sophia - Maria. 
Eine ganzheitliche Vision der Schöp- 
fung. Ein Beitrag zum Marianischen 
Jahr und zum Millennium der •Taufe 
der Rus'" (KOINONIA. Schriften- 
reihe des Ostkirchlichen Instituts Re- 
gensburg Bd. VII. Hg. A. Rauch und 
P. Imhof). München/Zürich, Neue 
Stadt 1988, 348 S., geb., DM 38,-. 

Th. Schipflinger ist der große Durchbruch 
gelungen: die Rede von der Gottesmutter 
und Jungfrau Maria, in allen Liturgien und 
Gebeten der Kirche präsent und doch für 
viele dort willkürlich erscheinend und iso- 
liert vom allgemeinen Glaubensbewußt- 
sein, zeigt sich als zentrales Symbol, in dem 
die Probleme der traditionellen Theologie 
ebenso wie die der modernen Psychologie, 
des Feminismus, des New Age, der Öku- 
mene (auch der mit allen gläubigen Men- 
schen) in überraschender Gesamtschau ge- 
löst werden könnten. 

Aber zunächst einmal wird der Leser, 
von der Aufmachung des Buches zu hohen 
Ansprüchen ermutigt, sich ärgern über 
Mängel des Buches. Es fehlt ein Inhaltsver- 
zeichnis, das wenigstens annäherend die in 
dem Buch enthaltenen Schätze erkennen 
läßt. Dieser Mangel ist um so gravierender, 
als im Buch selbst aus der Gestaltung der 
Überschriften selten zu erkennen ist, ob ein 
neues Kapitel oder nur ein Abschnitt be- 
ginnt. 

Es fehlt ein Verzeichnis der großartigen 
und sehr gut ausgewählten, meist farbigen 
Abbildungen aus allen Bereichen der 
christlichen Kunst und der Kunst anderer 
Religionen. Es fehlt dem Buch ein Ver- 
zeichnis der Abkürzungen, der Schriftstel- 
len und der Gebete. Ein Sachregister tut 
not. 

Mit Mut und Klarheit packt Schipflinger 
die Aufgabe an, das weibliche Prinzip in 
der Heiligen Dreifaltigkeit freizulegen. 

235 

- in essay-artigen Einzeluntersuchungen, 
historisch und systematisch 

- in einer fortschreitenden Linie im Auf- 
bau des Buches 

- aus immer neuem Blickwinkel in der in- 
haltlichen Gestaltung 

- das oft •Unsagbare" mit Bildern, Zeich- 
nungen, Gedichten, Gebeten, Kurzbio- 
graphien Sophia-bezeugender Persön- 
lichkeiten darstellend. 

Schipflinger schreibt ein Lesebuch, ein Me- 
ditationsbuch (z. B. die Deutung Logos/So- 
phia, Salomo/Sophia 71). Immer wieder 
bietet er einen neuen Einstieg, der das Er- 
reichte in neuer Zusammenfassung erken- 
nen läßt, wiederholt und so noch besser zu 
verstehen gibt. Auf diese Weise wird die 
Aufmerksamkeit gerade des theologisch 
ungeübten Lesers nicht ungebührlich bean- 
sprucht. Schipflinger spricht den maria- 
nisch frommen Leser ebenso an wie den fe- 
ministisch offenen. Ein frischer Stil, sym- 
pathische persönliche Werturteile, überra- 
schende Querverbindungen und Durch- 
blicke, ehrliche Einblicke in den eigenen 
Studiengang - ein Beter schreibt, der 
gleichzeitig sorgfältig wissenschaftlich ge- 
arbeitet hat. 

S. 152 ff staunen wir mit Schipflinger 
•wie modern und für unsere Zeit der Um- 
weltverschmutzung Louis-Claude de Saint 
Martin spricht. Er sieht die Sophia als Mut- 
ter des Kosmos. Eine solche Sicht verbin- 
det wieder die Welt und die Natur mit ih- 
rem Lebensprinzip, das ihr sowohl trans- 
zendent als auch immanent ist". Hierzu 
auch die Deutung Teilhards de Chardin in 
einem eigenen Kapitel. •Früher war es die 
Regel, daß das Weltall lebt. Heute ist es die 
Regel, daß es tot ist. Mag sich die alte Re- 
gel auch physikalisch nicht bestätigt haben, 
hat man sie widerlegt? Ich kann nirgend et- 
was von einer solchen Widerlegung fin- 
den", zitiert Schipflinger (216) Bargatzky. 
Unbefangen geht Schipflinger mit den 
Glaubenszeugnissen der anderen Religio- 
nen um, ganz im Sinne der Rundschreiben 
Johannes Pauls II., z.B. in der Erklärung 
der Berge im Buddhismus (161), oder bei 
schnellen Querverbindungen zwischen 
Anna Katharina Emmerich, der •Kronzeu- 
gin der Sophialehre" (158) und dem 
Buddhismus (165 ff). •Um auf den zu- 
kunftsträchtigen Glaubensschatz der einen 



Buchbesprechungen 236 

Christenheit, ja der gesamten religiösen 
Ökumene aufmerksam zu machen, wurde 
dieses Buch geschrieben" (195). 

Wichtig ist die Deutung von Jacob 
Böhme, des bei uns kaum bekannten pro- 
testantischen Denkers, hilfreich die klare 
Darstellung seines Zeugnisses: selbst Hegel 
fand Böhme schwer verständlich, obwohl 
er ihn schätzte. Der russische Priester und 
Philosoph Paul Florenskij wird vorgestellt 
(und dabei auch M. M. Speranskij). 

Faszinierend sind die ganzheitlichen 
Deutungen der Natur bei Kopernikus, Ni- 
kolaus von Kues, Fechner (214 ff). Unbe- 
fangen ist Schipflinger im Umgang mit den 
neuzeitlichen und modernen Denkern 
ebenso wie mit den Verkürzungen der 
Schultheologie. Rupert Sheldrakes •mor- 
phogenetische Kraft ist die sophia 
technites von Weisheit 7,22" (211); obwohl 
die christologische Deutung der Sophia 
nicht befriedigen kann, sieht Schipflinger 
sie als wichtig an für die rechtgläubige Ent- 
wicklung der katholischen Theologie, weil 
sie die Weiblichkeit Christi betont und 
Christi fraulich-mütterliche Anima-Seite 
(225). Unbefangen waren ja auch die ersten 
Christen und Autoren des Neuen Testa- 
mentes, als sie den Heiligen Geist schon 
bei der Taufe Jesu als die Taube herabstei- 
gen lassen, das Symbol der Braut (Hohes- 
lied 5,2), den Vogel der Liebesgöttin Ishtar 
(Taube = griechisch ,peristera'! - 319f). 

Manche Leser fangen mit dem Literatur- 
verzeichnis eines Buches an, um zu sehen, 
welche Gedanken der Autor als Grundlage 
hat. Ich empfehle die Zusammenfassungen 
zur Rolle der Religionen 287, zur mütterli- 
chen Dimension in Gott 288, zur Vergöttli- 
chung 296, zum Gebetstag in Assisi 298, zu 
•Nostra aetate" 302, zum Ausblick 324: 
•Die Lehre von der Weiblichkeit des Hl. 
Geistes und von dessen vollkommenstem 
geschaffenen Abbild SOPHIA-MARIA 
scheint die Theologie der Zukunft zu sein." 
Solche Theologie könnte dann auch das fi- 
lioque neu bedenken und seine Notwendig- 
keit in einer bestimmten theologischen 
Sprache. Wenn der Geist weiblich ist, ist 
das filioque nicht notwendig: der frauliche 
Gottesgeist nimmt Wohnung in Maria und 
macht sie würdig und anziehend für Gott- 
vater. Des Vaters Kraft überschattet sie, 
und sie wird schwanger - der Sohn wird ge- 

boren aus dieser Einheit des Vaters und des 
mütterlichen Geistes. Schipflinger stellt 
dar, was die Kirche seit Jahrhunderten ge- 
lehrt hat, was aber verdrängt ist. Gegen 
diese Verdrängung protestieren heute viele, 
mancher, ohne genau zu wissen, was ei- 
gentlich fehlt, versucht das Fehlende zu- 
rückzuholen in Vergötzung der Autorität in 
der Kirche oder über die Verehrung einer 
Mariengestalt, die von uns abgelöst ist und 
als Zauberin auftreten muß. Ihnen zeigt 
Schipflinger die richtigen Verbindungen. 

Klaus Wyrwoll 

Grom, Bernhard: Anthroposophie und 
Christentum, München, Kösel 1989. 
200 S., Tb., DM 29,80. 

In vieler Hinsicht ist das Buch des Profes- 
sors an der Hochschule für Philosophie. 
München, vorbildlich. P. Grom SJ kennt 
die Anthroposophie, geht souverän mit ih- 
ren Quellen um (vgl. die Bibliographie, in 
der unter anderem wichtige Bücher Rudolf 
Steiners aus seinen über 350 aufgelistet 
werden), steht mit manchen Anthroposo- 
phen im Gespräch und kann das Ganze 
klug, verständlich und pädagogisch ge- 
schickt darbieten. So werden wir erst in das 
ganz und gar nicht einheitliche Werk Stei- 
ners eingeführt und können seine Entwick- 
lung mitmachen. Dabei tauchen all die 
wichtigen Themen auf: Symbolbetrach- 
tung, karma-Erkenntnis, Akasha-Chronik, 
Reinkarnation, Erziehungs(Waldorf)- und 
Heil-Kunst (Homöopathie), Christusim- 
puls, Eurhythmie usw. Ich bin überzeugt, 
daß mancher Anthroposoph bei B. Grom 
in die Schule gehen kann und sich über ihn 
selbst neu verstehen wird. 

Dann erst kommt die behutsame Kritik 
in verschiedenen Stufen: Brauchen die Re- 
formideen Steiners wirklich seine •geistes- 
wissenschaftliche Menschenkunde"? Was 
verknüpft sich mit der meditativen Geistes- 
schulung Steiners? Haben wir hier nicht 
doch eine Weltanschauung, in der der 
Mensch Herr des Schicksals sein will? Ein 
Grundanliegen Groms ist es: den echten 
Dialog mit der Anthroposophie zu erbitten, 
die echte Konfrontation der anthroposo- 
phischen Lehrsätze mit den anerkannten 
Erkenntnissen von Psychologie und Päd- 
agogik. Das drückt schon Groms Stil aus, 



Buchbesprechungen 237 

der immer wieder in Fragen an den anthro- 
posophischen Partner endet. 

Am Schluß finden sich neben Zeittafel, 
Bibliographie ein eher doktrinärer und ein 
poetischer Text Steiners (dazu seine Theo- 
rie der Weltentwicklung). Groms behut- 
same Ausgeglichenheit sollte für ähnliche 
Unternehmungen vorbildlich werden. Mit 
dem vorliegenden Buch gibt er auf jeden 
Fall beiden Gesprächspartnern eine vor- 
zügliche Dialog-Basis.     Josef Sudbrack SJ 

Geist und Natur. Über den Wider- 
spruch zwischen naturwissenschaftli- 
cher Erkenntnis und philosophischer 
Welterfahrung. Hg. Hans-Peter Dürr 
und Walter Ch. Zimmerli. Bern/Mün- 
chen/Wien, Scherz-Verlag 1989. 416 
S., geb., DM 39,80. 
Aus den Vorträgen des Mammutkongresses 
•Geist und Natur" (Hannover, Pfingstwo- 
che 1988), den die Kritik allgemein (außer 
rechts-orientierte Blätter) als verfehlt und 
in New-Age-Ideologie abschwimmend 
bloßstellte, ist eine •bewußt" anders, •ab- 
weichend" akzentuierte Auswahl zusam- 
mengestellt worden. Doch auch sie zeigt 
das Schillernde des •Gesprächs" zwischen 
•naturwissenschaftlicher Erkenntnis" und 
•philosophischer Welterfahrung" zu dem - 
man vernehme und staune - keine Frauen 
(als Zuhörer immer in Überzahl) - und 
keine Schwarzen eingeladen waren. Schon 
die beiden ersten (in sich hervorragenden) 
Beiträge zeigen es. Bei Carl Friedrich von 
Weizsäcker spürt man den Versuch einer 
•holistischen" Weltdeutung (25). Hans-Pe- 
ter Dürr, der Nachfolger Heisenbergs und 
Träger des alternativen Friedens-Nobel- 
Preises schreibt hingegen: •Die .naturwis- 
senschaftliche Welt unterscheidet sich... 
auch qualitativ (nicht nur quantitativ, weil 
sie nur einen winzigen Ausschnitt der 
Wirklichkeit abbildet) von der eigentlichen 
Wirklichkeit, von der sie ein projektives 
Abbild ist." (33) Und Hans Jonas zeigt im 
gleichen 1. Kapitel sogar: •So führt uns die 
Selbsterfahrung des Geistes und zumal sei- 
nes denkenden Ausgreifens ins Transzen- 
dente... zum Postulat eines Geisthaften, 
Denkenden, Transzendenten am Ursprung 
aller Dinge" (69 f). 

Im Kapitel über Religion usw. (getrennt 
vom Kapitel über Mystik usw., und von 
dem über Spiritualität usw.) versucht Roc- 
que Lobo die •Samadhi-Erfahrung in Yoga 
und Zen" von biologisch meßbaren Daten 
her (Herzrhythmus, Körpertemperatur, 
Alpha- und Theta-Ströme des Hirns) als 
Selbsterfahrung •als Prinzip der Zeiterfah- 
rung schlechthin", areligiös zu deuten. Für 
die anderen Autoren hingegen (Michael 
von Brück, Hugo M. Enomiya-Lassalle, 
David Steindl-Rast) ist dies eine •Trans- 
zendenzerfahrung", in der sich die Religio- 
nen (Hinduismus, Buddhismus, Christen- 
tum) eins sind und sich in ihrem historisch 
gewordenen Konfessionalismus relativie- 
ren (z. B. 286). Man muß Autoren in ande- 
ren Großkapiteln aufschlagen (z. B. Seyyed 
Hossein Nasr oder noch stärker Roger Ga- 
raudy), um zu erfahren, daß damit weder 
der Tatsachenbestand und noch weniger 
das Selbstverständnis der Religionen Ge- 
rechtigkeit erfahren. 

Glücklicherweise sind zwei scharfe Kriti- 
ken der New-Age-Spiritualität mitaufge- 
nommen; der Amerikaner Hans Sebald, 
der Fr. Capra (und implizit damit auch den 
erwähnten drei Autoren des Kapitels über 
Religion) •triviale Semantik" usw., vor- 
wirft: •New-Age-Jünger haben anschei- 
nend auch keine Probleme mit Logik oder 
Unvereinbarkeit, wenn sie Hindu-Begriffe 
mit christlichen Vorstellungen verbinden" 
(318.323); und Christof Schorsch, der nach 
anfänglicher Begeisterung für die holisti- 
sche Ideologie sich nun bewußt davon di- 
stanziert. 

Doch der Grundmangel des Hannovera- 
ner-Kongresses kehrt im Buch wieder: ein 
Gespräch findet (fand) nicht statt. 

Josef Sudbrack SJ 

Hubert, Florian: Menschlich leben ler- 
nen. Das behavioristische Menschen- 
bild B. F. Skinners aus moraltheologi- 
scher Sicht. Würzburg, Echter, 1988. 
214 S., geb., DM 39,-. 

Der Behaviorismus ist eine bestimmte For- 
schungsrichtung der Psychologie, die An- 
fang des 20. Jahrhunderts in den USA ent- 
standen ist und die menschliches Verhalten 
auf mathematikähnliche  Gesetzmäßigkei- 



Buchbesprechungen 238 

ten zurückführen zu können glaubt. 
Menschliches Verhalten ist in überwiegen- 
dem Maß gelerntes Verhalten und er- 
schöpft sich fast ausschließlich in Reaktio- 
nen auf äußere Reize. Das erklärte Ziel des 
B. ist die Verhaltenssteuerung, die durch 
die geplante Verstärkerwirkung von Beloh- 
nung und/oder Bestrafung ermöglicht 
wird. 

Florian Huber setzt sich nun in seiner 
Dissertation mit dem B. von B. F. Skinner 
(geb. 1904) auseinander. Hubers Einfüh- 
rung in die Welt des B. (1. Teil) ist geprägt 
von der inhaltlichen Bestimmung zahlrei- 
cher Begriffe und Unterscheidungen, die 
im behavioristischen Sprachspiel eine ge- 
nau abgegrenzte Bedeutung haben. Skinner 
entwickelt das Prinzip der operanten Kon- 
ditionierung, das das spontane, ursprüng- 
lich nicht von der Umwelt ausgelöste Ver- 
halten als gegeben anerkennt, das er auf 
dem Weg der Verstärkung in eine stabile 
Verbindung mit der Umwelt bringt. 

Die Reflexion über das behavioristische 
Menschenbild B. F. Skinners (2. Teil) zeigt 
auf, daß Skinner seinen B. auf das Wissen- 
schaftsideal des Neopositivismus des Wie- 
ner Kreises gründet. Er ist extremer Positi- 
vist und die Physik als Ideal mathemati- 
scher Exaktheit fasziniert ihn vor allem in 
ihrem Aspekt der Vorhersagbarkeit ablau- 
fender Gesetzmäßigkeiten, der für Skinner 
auch im menschlichen Verhalten von vor- 
rangigem Interesse ist. Da für Skinner Vor- 
hersage und Kontrolle des Verhaltens be- 
sonders wichtig sind, stehen die Lernpro- 
zesse im Vordergrund, werden genetische 
Bedingungen vernachlässigt und die Be- 
deutung psychischer innerer Ursachen als 
Fiktiv abgelehnt. Skinner zielt in allem auf 
die Möglichkeit einer Verhaltenssteuerung 
ab. Er stellt sich mit seinem Unterfangen in 
die geistige Entwicklungslinie des von 
Rene Descartes initiierten mechanistischen 
Menschenbildes. Die Person ist dann 
nichts anderes als eine (jeweils einzigartige) 
Ansammlung von Verhaltensmustern, das 
soziale Verhalten wird restlos aus dem In- 
dividualverhalten erklärt und der religiöse 
Mensch ist für Skinner einer, •dessen Ver- 
halten voll und ganz durch die angewand- 
ten Kontrolltechniken" - sei es durch die 
Instanz eines einzelnen Medizinmannes 
oder durch die Instanz einer wohlorgani- 

sierten Kirche - •begründet werden kann" 
(148). 

Bei der Beurteilung des behavioristi- 
schen Menschenbildes B. F. Skinners aus 
moraltheologischer Sicht (3. Teil) kritisiert 
Huber zunächst den Absolutheitsanspruch 
Skinners, die einzig glückbringende Alter- 
native für ein wahrhaft menschliches Le- 
ben anbieten zu können, und weist dann 
auf den großen Einfluß der Skinnerschen 
Theorie vor allem im Bereich der Pädago- 
gik hin. Die zentralen Widersprüche zu 
Skinner ergeben sich aber aus seiner deter- 
ministischen Position, die zu einer alles be- 
treffenden Entschuldigungsstrategie wird 
und dem christlichen Menschenbild, das 
durch die Anerkennung von Freiheit und 
Verantwortung geprägt ist, diametral ge- 
genübersteht. Angesichts des traurigen Zu- 
standes unserer Welt hilft laut Skinner 
nicht die Rückkehr zu Moral und Ethik, 
sondern nur die Schaffung besserer Um- 
welten für den Menschen. Dabei wird ein 
Widerspruch des B. in sich selbst deutlich, 
denn die Planer und Kontrolleure des 
menschlichen Verhaltens treiben den Gang 
in eine bessere Zukunft •in einer behaviori- 
stisch eigentlich nicht vorhanden sein dür- 
fenden Eigenverantwortlichkeit" (172) vor- 
an. 

Darüberhinaus ortet Huber bei Skinner 
eine pelagianische Grundhaltung, weil des- 
sen Verhaltenswissenschaft - wenn auch 
unter geänderten Vorzeichen - praktisch in 
pelagianischer Manier die Selbsterlösung 
des Menschen in Angriff nimmt. Zudem 
zeigt sich eine Verwandtschaft mit kollekti- 
vistischen Ideen, bei denen das Individuum 
auf der Strecke bleibt. In der Skinnerschen 
Utopie wird der Mensch zu einem ge- 
schichtslosen Wesen degradiert, ganz im 
Gegenteil zur Sicht einer christlichen Mo- 
raltheologie. 

Für den Bereich der Pädagogik gilt, daß 
Skinner Erziehung mit Dressur und Dome- 
stifikation verwechselt. Das hat mit der mo- 
ralpädagogischen Perspektive einer dialo- 
gisch-personalen Konzeption der Lehrer- 
Schüler-Beziehung äußerst wenig zu tun. 

Kritisch anzufragen ist, ob im 1. Teil die 
zahlreichen Unterscheidungen und die mit 
nur wenigen Beispielen aufgelockerten De- 
finitionen den mit der Welt des B. weniger 
vertrauten Leser nicht doch ziemlich über- 



Buchbesprechungen 239 

fordern. Nach dem gut gelungenen 2. Teil 
ist zum 3. Teil anzumerken, daß Huber für 
das christliche Menschenbild einen •reali- 
stischen Begriff der Freiheit" (164) bean- 
sprucht, diesen wichtigen Begriff aber nicht 
näherhin präzisiert. In der Frage der Ge- 
schichtlichkeit des Menschen aus moral- 
theologischer Sicht scheint ein Hinweis auf 
die mehrfache Behandlung dieser Thema- 
tik bei Klaus Demmer sinnvoll. Im Gesam- 
ten erweckt Huber den Eindruck, Skinners 
Ideen von einer einheitlichen moraltheolo- 
gischen Position aus zu bewerten. Die 
wichtigsten Grunddaten gegenwärtiger 
christlicher Moraltheologie, wie Freiheit 
und Verantwortlichkeit des Menschen, die 
Einzigartigkeit seiner Person und sein So- 
zial- und Transzendenzbezug, werden aber 
nur kurz angesprochen und nicht näher 
ausgeführt. Im Speziellen scheint Huber 
dem dialogisch-personalen Ansatz H. Rot- 
ters verpflichtet zu sein (vgl. 188), während 
das weitere Spektrum sonstiger kath. Mo- 
raltheologie kaum zur Sprache kommt. 

In einem kompakten Schlußexkurs för- 
dert Huber interessante Details aus der 
Biographie Skinners zutage und stellt frap- 
pierende Beziehungen zu Skinners späteren 
wissenschaftlichen Standpunkten her, die 
darin münden, das deterministische Men- 
schenbild des B. als historisch abkünftig 
vom Determinismus des Calvinismus zu er- 
weisen. Aus Gründen leichterer Lesbarkeit 
und einer lebendigeren Hinführung zum 
Thema wäre es günstiger gewesen, diesen 
Schlußexkurs - etwas erweitert - anstelle 
der sehr abstrakt klingenden Begriffserklä- 
rungen als Einleitungsteil zu verwenden. 

Ohne Zweifel ist es aber ein Verdienst 
dieser Arbeit, auf die Gefährlichkeit beha- 
vioristischer Utopien in der Ausprägung 
Skinners hingewiesen und zudem die Frage 
nach einer zeitgemäßen christlichen An- 
thropologie neu aufgeworfen zu haben, 
wenngleich diese nur sehr umrißhaft zum 
Vorschein gekommen ist. 

Gerhard Gansterer 

Gerl, Hanna-Barbara: Die bekannte 
Unbekannte, Frauenbilder in der Kul- 
tur- und Geistesgeschichte. Mainz, 
Grünewald 1989, 2. erg. Aufl., 164 S., 
kt., DM 24,80. 

Die Autorin bietet einen Blick in die noch 
wenig bekannte, überreich gefüllte •Schatz- 
truhe" der Frauengeschichte. Was an inner- 
und außereuropäischem Datenmaterial von 
der Frühgeschichte, der Zeit der magisch- 
mütterlichen Macht der Frau bis heute uni- 
versitär aufbereitet wurde, ist kritisch be- 
leuchtet auf die Ideologisierung der histori- 
schen und theologischen Geschichtsschrei- 
bung und des jeweils zugrundeliegenden 
Menschenbildes hin. Wie das Bemühen der 
feministisch orientierten Arbeiten von der 
philosophisch-theologischen bis hin zur 
politischen Couleur zeigt, birgt jede aufar- 
beitende Erinnerung Gefährdungen. Mann 
und Frau fühlen sich verunsichert, die ei- 
nen empfinden die Frauenfrage schließlich 
als totgelaufen und wollen nichts mehr än- 
dern, die anderen sehen sich erst am Be- 
ginn einer neuen Epoche der Menschlich- 
keit und klagen über die Halsstarrigkeit 
verschiedener gesellschaftlicher wie kirchli- 
cher Gruppen. Hanna-Barbara Gerl ent- 
wirft in neun Kapiteln eine sich von ideolo- 
gischem Überbau befreiende Synthese mit 
dem Appell: nur •im richtigen Wahr-Neh- 
men unserer Herkunft schließt sich auch 
die Zukunft auf". Aufgrund der neuesten 
Forschungslage erscheint ihr unsere Ver- 
klärung sogenannter •matrilinearer Mutter- 
kulturen" fraglich, fraglich bleibt aber auch 
das Bemühen, das Verhältnis von Mann 
und Frau allein auf der Animus/Anima- 
Ebene neu zu bestimmen, wie von C. G. 
Jung her in kirchlichen Kreisen oft ein- 
schränkend versucht wird. Die noch heute 
vorhandenen Beschränkungen der Frau in 
Kirche und Gesellschaft müssen je neu auf 
ihren gültigen Bestand befragt werden; die 
Frage nach •weiblicher Identität", dem 
Marienbild in der Kirche, dem Umgang 
mit der modisch-mythischen Verehrung der 
•Mutter Erde" und •weiblicher Kräfte" 
muß ohne erneute Kriegserklärung an die 
Frauen hilfreich beantwortet werden. 

Die Autorin skizziert auch einen Maß- 
nahmenkatalog (4. Kapitel, Arbeit an einer 
künftigen Beziehung: Frau und Kirche) für 
die praktisch-technische Lösung der ange- 
stauten Mängel und Notwendigkeiten des 
erlebten (erlittenen und neu versuchten) 
Zueinanders von Frau und Mann. Der bis- 
weilen wegen seiner Dichte und der philo- 
sophisch-symbolischen  Sprache  sehr for- 



Buchbesprech ungen 240 

dernde Aufriß zum geschichtlichen Frauen- 
bild mündet in der Einsicht, daß gerade 
christliche Nachfolge angesichts der alt- 
und neutestamentlichen Bildersprache, die 
Gott gleichermaßen mütterlich wie väter- 
lich sein läßt, in der •Frauenfrage" Neues 
und nicht bloß Wiederholtes zuwegebrin- 
gen läßt. Elisabeth Noske 

Ausel, Monika: Monumente des Todes 
- Dokumente des Lebens? Christliche 
Friedhofs- und Grabmalgestaltung 
heute. Münsteraner Theologische Ab- 
handlungen 1. Altenberge, Telos Ver- 
lag 1988. 260 S., DM 34,80. 

•Die ,Totenliturgie' soll deutlicher den 
österlichen Sinn des christlichen Todes 
ausdrücken." So hatte es die Liturgiekon- 
stitution des Zweiten Vatikanums gefor- 
dert. Diesem veränderten Glaubensaus- 
druck war ein Umdenken in der Theologie 
vorausgegangen. Gegenstand der hier vor- 
liegenden Untersuchung, die nahezu 100 
Friedhöfe auf dem Gebiet der Bundesrepu- 
blik berücksichtigt, ist die Frage, inwieweit 
diese Veränderungen sich auch in der 
Grabmalgestaltung unseres Jahrhunderts 
wiederfinden. 

In einem einleitenden Kapitel werden 
die •traditionellen" Lehräußerungen der 
Kirche über den Tod, sowie neuere Versu- 
che einer Todesdeutung sowohl katholi- 
scher als auch evangelischer Theologen un- 
serer Zeit (z.B. Rahner, Boros, Jüngel, 
Metz, Solle) und der •Katholische Erwach- 
senenkatechismus" von 1985 skizziert. Es 
folgt ein Gang über unsere Friedhöfe in 
Wort und Bild, d. h. eine erste Bestandsauf- 
nahme des Materials: die Grabmäler als 
Spiegel ambivalenter Erfahrung. Worte als 
Zeugen und Symbole als Zeichen des Glau- 
bens, biblische Gestalten und Heilige als 
Vor-Bilder, biblische Szenen und Gleich- 
nisse,   andersartige   Variationen.   Theolo- 

gisch analysiert und beurteilt wird das 
Ganze dann im 3. Kapitel: Welchem Gott 
begegnen wir im Tod? Was bedeutet das 
Sterben Jesu für uns? Welche Rolle spielt 
das Leben vor dem Tod? Welche Zukunft 
dürfen die Toten erwarten? Wie ist eine Be- 
ziehung zwischen Lebenden und Toten 
möglich? Besondere Exkurse befassen sich 
mit den Gräbern von Kriegstoten, Kindern 
und Jugendlichen. Das abschließende 4. 
Kapitel stellt dann noch einmal alle gefun- 
denen Texte systematisch vor (was mehr als 
die Hälfte des Buches umfaßt). Einen visu- 
ellen Eindruck des Themas vermittelten 36 
ausgewählte Bild-Beispiele. 

Die Botschaft der Untersuchung läßt 
sich kaum in wenigen Worten zusammen- 
fassen. Man solle sich für die Lektüre viel 
Zeit lassen. Schließlich hat die Autorin in 
mehr als siebenjähriger sorgfältiger Arbeit 
eine reichhaltige Fundgrube meditativer 
Todesdeutungen zusammengestellt. Im 
Grunde aber werden die beiden Arbeits- 
hypothesen bestätigt: Daß die neuere 
Theologie •Glaubenseinstellungen" aufge- 
arbeitet hat, die bereits vor ihrer Zeit in der 
Volksfrömmigkeit ihren konkreten Aus- 
druck fanden (1. These), und daß gleichzei- 
tig durch die neuere theologische Reflexion 
wieder das Glaubensverständnis der Chri- 
sten beeinflußt wird (2. These). 

Allerdings ist auch von der zunehmen- 
den Kommerzialisierung der Grablegung, 
von drohendem Überhandnehmen der 
Grabmalindustrie und von den wachsen- 
den Zahlen der anonymen Bestattungen 
die Rede. Daher schließt die Arbeit mit et- 
lichen Anregungen und Appellen: Den 
Tod nicht zu verschweigen, sondern in der 
Verkündigung, im Unterricht, in Gesprä- 
chen zu thematisieren und Hilfen zur per- 
sönlichen Auseinandersetzung zu geben. 
Die große Zahl überzeugender Beispiele 
christlicher Grabmalgestaltung, die in die- 
sem Buch vorgestellt wurden, möchte dazu 
ermutigen. Franz-Josef Steinmetz SJ 




