., Priesterseminar Jesu Christi®

Uberlegungen zur Bischofssynode iiber
..Die Priesterbildung unter den derzeitigen Verhiltnissen“*

Willi Lambert SJ, Augsburg

Jesus heute Priester?

,Was wire, wenn Jesus heute Priester wére? Priester in eurer Gemeinde.
Wie wiirde Jesus heute zu unserer Kirche stehen? Zu unserer Glaubens-
gemeinschaft, zu unserer christlichen Ethik, zu unseren Bekenntnissen
und zu unseren Traditionen? Wofiir wiirde er eintreten, was wiirde er
andern?

Wire er iiberhaupt Priester geworden?*

So lautet die Einleitung eines Fragebogens, mit denen ein Jugend-
magazin seine Leser zu Antworten einliddt. Nicht ganz so plakativ, aber
doch entschieden, wurden am 16. Mai 1989 alle Bischofskonferenzen
der katholischen Kirche in einem Schreiben zur Vorbereitung auf die Bi-
schofssynode in Rom vom 30. September bis zum 28. Oktober 1990 ein-
geladen, 17 verschiedene Fragenbiindel zum Thema ,Die Priesterbil-
dung unter den derzeitigen Verhiltnissen® zu beantworten:

,Der Zeitpunkt scheint gekommen, einen SchluBstrich zu ziehen
und Wege zu suchen fiir eine Ausbildung, die ganz den Erwartun-
gen des Volkes Gottes entspricht und den Bediirfnissen der Evan-
gelisierung zum nahen Beginn des dritten Jahrtausends.*!

Der Weg zum Priestertum als Antwort auf die biblische
Herausforderung

Wenn die Aufgabe des Priesters als Dienst am Evangelium gesehen
wird, dann ist es naheliegend, als erstes nach der Auskunft des Evange-
liums selber zu fragen. Hier bewegen wir uns fast auf der plakativen

* Die Erfahrungen und Uberlegungen von W. Lambert stammen aus seiner zehnjihrigen
Titigkeit als Spiritual am Priesterseminar ,Pontificium Collegium Germanicum et Hunga-
ricum® in Rom. Es flieBt auch manches aus seinen Gesprichen mit Seminaristen, Spiritud-
len und Regenten anderer Seminarien ein. Die Redaktion
! Linamenta zur Bischofssynode, Hg. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Kai-
serstralBe 163, 5300 Bonn 1, 1989, S. 7.



Willi Lambert 258

Ebene: ,,Wie wiirde das Priesterseminar Jesu aussehen?* Diese Frage-
stellung mag reizvoll und hilfreich sein, trotzdem diirfte klar sein, daB
eine plumpe Ubertragung wenig hilft. Die Tatsache, daBl viele der Jiin-
ger Jesu Fischer waren, mufB ja nicht bedeuten, an Seminarien neben
dem Abiturzeugnis einen Angelschein als Voraussetzung zum Eintritt zu
verlangen. Statt unangemessener Ubertragungsversuche mochte ich ei-
nige Worte aus der Bibel deuten, die vom Selbstverstindnis eines Prie-
sters sprechen konnen. Sie sagen vielleicht nicht unmittelbar etwas fiir
die konkrete Lebensgestaltung in einem Seminar, sind aber die unersetz-
lichen Voraussetzungen und das Fundament, damit das Haus - nicht sel-
ten ,,der Kasten“ genannt — nicht auf Sand gebaut sei, sondern zumin-
dest jenem biblischen , Kasten“, der Arche, gleicht, bei dem dann sogar
die schwankenden Wasser Fundament sein kénnen.

»Nicht Herren iiber den Glauben ..., sondern Helfer zur Freude*
(2 Kor 1,24)

Im Rahmen einer Entschuldigung fiir die Anderung seines Reiseplanes
gibt Paulus Jesus einen der schénsten Namen: ,,Er ist das Ja zu allem,
was Gott verheiBen hat* (2 Kor 1,20). In diesem Zusammenhang ge-
braucht er auch eine eindrucksvolle Umschreibung priesterlichen Apo-
steldienstes: ,,Wir wollen ja nicht Herr iiber euren Glauben sein, son-
dern wir sind Helfer zu eurer Freude* (2 Kor 1,24). - Wer im Dienst
Jesu steht und sein Evangelium weitergibt, der soll selber erkennbar sein
als das Ja zu allem, was Gott verheiBen hat. Es ist unausweichlich, daB
der Mensch, der das unbedingte Ja der Liebe Gottes widerspiegelt, zum
»Helfer zur Freude“ wird. Anders gesagt: Wer auf der Spur der wach-
senden Freude bleibt — auch wenn es eine zuweilen sehr stille, verbor-
gene Freude sein mag —, der ist in der Nachfolge Jesu und fiihrt zu ihr
hin. ,,Was weckt in meinen Mitchristen, fiir die ich Priester bin, auf
Dauer tiefe Freude?* — dies ist eine der wichtigsten pastoralen Fragen
eines Kaplans und Pfarrers.

Paulus macht als gr6Bten Feind fiir die Mitarbeiter an Jesu Evange-
linm und die ,Helfer zur Freude“ die Herrschsucht fest. Hitte Paulus
dies nicht an sich selbst und an anderen erfahren, dann hitte er es nicht
ausdriicklich in einem Brief zu schreiben brauchen. Mit dieser Frage ist
aufgegriffen, was Jesus bei seinen Jiingern sieht und offenlegt: ,,Ausge-
rechnet* an dem Tag, an dem die Jiinger {iber den ersten Platz im Reich
Gottes reden, fragt Jesus nach, woriiber sie sich denn unterwegs unter-
halten hitten. Und als die Jiinger einmal begeistert von Krankenheilun-



Priesterseminar 259

gen und Dimonenaustreibungen erzéhlen, bremst Jesus unbarmherzig
ihre Freude ab — um ihnen eine groBere und echtere zu geben: , Freut
euch nicht dariiber, daB euch die Geister gehorchen, sondern freut euch
dariiber, daB eure Namen im Himmel verzeichnet sind* (Lk 10,20).
Freude am — ewigen — Leben, nicht Lust an der Macht iiber ..., das ist die
Wegweisung Jesu. Uniiberbietbar deutlich wird diese Botschaft in der
zentralen Szene der FuBwaschung im Johannesevangelium: ,,Wenn nun
ich, der Herr und Meister, euch die FiBBe gewaschen habe, dann mift
auch ihr einander die Fiie waschen* (Joh 13,14).

Welche Kenntnis der Menschenherzen! Welche Herausforderung und
Provokation! Welche Einladung nachzusinnen, was dies fiir die eigene
Herzensumwandlung bedeutet und fiir die Strukturen, Verhaltensweisen
in einem Priesterseminar! ,Die Herren ..., fiir die Herren ..., kann man
gelegentlich noch in Ausblldungshausern vom ,,Personal“ horen Und
selbst wer sich ehrlich dagegen empdrt, ist nicht immer gegen den Herr-
schaftsbazillus gefeit und lebt nicht schon aus dem freien Ja der Liebe
seinen Dienst.

. Beim Gebet und beim Dienst am Wort" (Apg 6,4)

Finer der einfachsten und aussagekriftigsten biblischen Hinweise auf
das Selbstverstindnis eines ,,Geistlichen* findet sich in der Apostelge-
schichte: Als die Apostel merken, daB sie zu sehr in Anspruch genom-
men werden vom ,,Dienst an den Tischen*, d. h. von der tiglichen Ver-
sorgung der Armen, der Witwen und Waisen in der Gemeinde, kommen
sie schlieBlich zu dem EntschluB: ,Wir aber wollen beim Gebet und
beim Dienst am Wort bleiben™ (Apg 6,4).

An diesem Geschehen und dieser Entscheidung ist dreierlei bedeut-
sam: zuerst einmal, daB ,,die Zwolf* offensichtlich zunédchst mitgearbei-
tet haben beim ,,Dienst an den Tiscl:hen“ Weiterhin, daB sie durch die
steigende Inanspruchnahme offensichtlich Berufs- und Identitéts-
schwierigkeiten bekamen. Sie merkten: Das ist nicht unser erster und ei-
gentlicher Auftrag; wir sind fiir etwas anderes da. Und schlieilich ist be-
merkenswert, da3 sie sich nicht iibergangslos vom ,,Dienst an den Ti-
schen* davonstahlen, sondern dafiir sorgten, daB andere Gemeindemit-
glieder, Diakone, diesen Dienst tibernahmen.

Fiir ein priesterliches Selbstverstindnis und fiir eine Hinfiihrung zu
diesem ist damit Wichtiges gesagt: Es gehort durchaus zur Aufgabe ei-
nes Priesters, daB3 er offen ist fiir alle Note der ihm Anvertrauten. Im
Hauptgebet der Jiinger, dem Vaterunser, hat in der Bitte um das tégliche



Willi Lambert 260

Brot diese Alltagssorge einen Platz gefunden. Zugleich aber wird deut-
lich, dal3 ein Priester ein Mensch des Gebets ist und sein soll. Darin hat
er seine ,,Bleibe“, dort ist er beheimatet, von dorther kommt und begeg-
net er. Aus diesem Geist des Gebetes heraus geschieht auch die Verkiin-
digung des Evangeliums, der Dienst am Wort. Der Jesus, der zuweilen
so umdréngt war, daB er kaum Zeit zum Essen fand, entzieht sich doch
immer wieder den Anspriichen der Leute und ist verborgen und gebor-
gen im Gebet zu seinem Vater. Aus dieser betenden Einheit heraus er-
wiéchst auch das wirkmichtige Wort: ,,Er spricht mit Vollmacht, nicht
wie die Schriftgelehrten...“ (Mk 1,22).

Gerade weil die Stelle aus der Apostelgeschichte nicht eine abstrakte
Theologie des Priestertums verkiindet, sondern eine reale Gemeinde-
situation widerspiegelt, ist sie so aussagekriftig. ,, Wir beten, und wir ver-
kiindigen das Wort!“ So lautet die schlichte »Stellenbeschreibung® der
Apostel. Von daher wird sich jeder, der auf dem Weg zum Priestertum
ist, und wird sich jede Seminarerziehung die Fragen stellen miissen: Wie
steht es mit der Hinfilhrung zum Gebet und zu einem lebendigen Um-
gang mit dem Wort? Gibt es dafiir Zeit und Raum und Hilfen? Gibt es
Gelegenheiten, die Bibel zu teilen wie das tigliche Brot? Wird das Evan-
gelium zum Wort des Lebens? Gibt es iiberwiegend den wissenschaftli-
chen Umgang mit dem Wort oder auch bzw. mehr noch den spirituellen
in der Betrachtung und im Bibelgesprich? Es tut weh, gelegentlich se-
hen zu missen, daB in einer Ordensgemeinschaft oder einem Seminar
ein Bibelkreis nicht iiberleben kann, weil man in unfruchtbares Streiten
kommt. Es ist bedriickend, wenn gelegentlich ein Priester in einer Bibel-
runde derjenige Teilnehmer ist, der am wenigsten ein persénliches Glau-
benszeugnis geben kann. Er, fiir den in besonderer Weise gilt: ,,Wir aber
wollen im Gebet und im Dienst am Wort bleiben!*

Ein , briiderlicher Hoherpriester* (vgl. Hebr 2,17)

Ich erinnere mich an die Bemerkung eines gefragten Primizpredigers, er
werde in den letzten Jahren immer ofter eingeladen, den Hebrierbrief
zur Grundlage seiner Primizpredigt zu machen. Dieser Brief kann wie
keine andere Schrift des Neuen Testamentes dazu herangezogen wer-
den, das ,,Priesterliche” und das ,,Hohepriesterliche“ sozusagen heraus-
zustreichen. Nur hier wird der Amtstitel ,,Hoherpriester ausdriicklich
mit Jesus in Verbindung gebracht. Manche echte Sorge oder auch man-
che angstbesetzte Identitdtsabsicherung eines Jungpriesters kann hier
eine Stiitze im biblischen Wort finden. Zur wirklichen Stiitze und nicht



Priesterseminar 261

nur zur schlechten Kriicke wird der Hebrierbrief, wenn man eine eigen-
artige, dreifache Beobachtung ernst nimmt: Der Hebréerbrief ist der ein-
zige biblische Brief, der Jesus als ,,Hohenpriester bezeichnet; er ist der
einzige Text, der Jesus als ,,Bruder* tituliert; und er bringt diese beiden
Bezeichnungen zudem in eine einzigartige innere Verbindung:
,Er scheut sich nicht, sie Briider zu nennen und zu sagen: Ich will
deinen Namen meinen Briidern verkiinden... Darum mubBte er in
allem seinen Briidern gleich sein, um ein barmherziger und treuer
Hoherpriester vor Gott zu sein und die Siinden des Volkes zu siih-
nen. Denn da er selbst in Versuchung gefiihrt wurde und gelitten
hat, kann er denen helfen, die in Versuchung gefiihrt werden®
(Hebr 2,11-12.17-18).

Es sei erlaubt, diese Worte mit einem Ausrufezeichen zu kommentie-
ren: Was fiir ein Text! Welch befreiender Grundtext priesterlichen
Selbstverstindnisses! Dieses Wort ist der ,Freibrief* — im urspriingli-
chen Sinn des Wortes —, ganz Mensch zu sein, um so ganz ein ,,barmher-
ziger und treuer Priester* sein zu konnen. Von hier aus kann man auf
den Priester hin formulieren, was das Zweite Vatikanum von der ganzen
Kirche sagt: daB sie alle Angst und Freude der Menschen teilt (vgl. Gau-
dium et spes, 1).

Diskussionen um das Menschsein und die Rolle des priesterlichen
Amtes finden hier die Richtung fiir eine Antwort: ganz Mensch sein, um
ein ,barmherziger Priester” sein zu kénnen. Im vorliegenden Text ist
weder eine Angst vor dem ,Zu-Menschlichen“ zu spiiren noch eine
Angst davor, eine spezifische Aufgabe in der Verkiindigung zu haben.
Wenn Jesus Christus als briiderlicher Hohepriester das Vorbild eines
Priesters ist, dann gilt fiir diesen auch die Botschaft, in sich die ,,Men-
schenfreundlichkeit Gottes“ aufleuchten zu lassen. Dann braucht auch
auf dem Weg zum Priestertum ein Kandidat weder Angst vor seinen
menschlichen Abgriinden und Méglichkeiten noch vor seiner Eigenrolle
zu haben; dann braucht eine Seminarerziehung keine Skrupel zu haben,
gut fundierte psychologische Hilfen und Kurse in ihr , Erziehungspro-
gramm* aufzunehmen. Sie konnen dann zu dem verhelfen, was von Je-
sus gesagt wird: ,,Er wufite, was im Menschen ist“ (Joh 2,25).

Sicherlich gibt es noch eine ganze Reihe von Aussagen im Evange-
lium, die fiir das priesterliche Sein und Selbstverstindnis wichtig sind:
an erster Stelle die Aussage, daB der Priester-Jinger nicht ein Selbst-
ernannter, sondern ein Auserwihlter ist: ,,Nicht ihr habt mich erwihit,
sondern ich habe euch erwihlt!* (Joh 15,16) Oder, ganz zentral, die Tat-
sache, daB die Jiingerwerdung und die Vorbereitung fiir die Verkiindi-
gung des Evangeliums durch die Nahe zu Christus geschieht. Oder die



Willi Lambert 262

atemberaubende Aussage, dall Nachfolge nicht méglich ist ohne die
fundamentale Geisteshaltung der Armut. Genauso wie es unsinnig ist,
einen Turm bauen zu wollen ohne die entsprechenden finanziellen Mit-
tel (vgl. Lk 14,28-30), so gibt es keinen Sinn, Jiinger, Priester werden zu
wollen ohne die Erfahrung, zuinnerst ein Armer zu sein. Vor allem aber
steht iiber dem Weg des Jiingers die Zusage: ,,Ich nenne euch nicht
mehr Knechte ... Vielmehr habe ich euch Freunde genannt; denn ich
habe euch alles mitgeteilt, was ich von meinem Vater gehért habe* (Joh
15,15).

Wichtiger, als einzelne Stellen anzufithren, auszudeuten und fiir den
einzelnen oder ein Seminar zu itbersetzen, sollte die Grundeinsicht sein:
Die Suche nach dem Weg zum ,,Priesterseminar Jesu“ muf} sich an den
Provokationen des Evangeliums ausrichten und ,,richten lassen.

Die Seminarausbildung als Antwort auf die kirchliche Herausforderung

Es ist wohl fraglos, da3 eine Seminarausbildung, die der Kirche von
heute dienen will, sich von den Herausforderungen bestimmen lassen
muf, die fiir die Kirche der Gegenwart selber kennzeichnend und pri-
gend sind.

Kirche als Communio

Sicher kann man die immer hiufiger werdende Einladung, Kirche wie-
der mehr als Communio und Mysterium, als Gemeinschaft und Geheim-
nis zu verstehen, als Versuch deuten, unangenehme Auseinandersetzun-
gen harmonisierend wegzutheologisieren. Aber die Wirklichkeit der Kir-
che als Communio ist zu tief, zu urspriinglich, zu kostbar, zu fruchtbar,
als dal} dieses Wort wegen entsprechender Verdachtsmomente, die zu
Recht oder zu Unrecht gehegt werden, nicht mehr verwendet werden
diirfte. Kirche wurde von Anfang an verstanden als die Briider und
Schwestern Jesu, als die Familie Gottes, das Volk Gottes, der geheimnis-
volle Leib Christi, der Tempel aus lebendigen Steinen, der Weinstock
mit seinen Reben — alles Bildworte, die das Geheimnis erloster Gemein-
schaft aussagen. In diesem Sinne ist die Kommunion der héchste eucha-
ristische Ausdruck von Kirche als Communio.

Von daher darf gefragt werden: Ist diese Sicht der Priesterausbildung
wirklich von innen her akzeptiert? Findet diese Wirklichkeit Ausdruck
in der Gestaltung des Seminarlebens? Ist sie zur spirituellen Mentalitit



Priesterseminar 263

geworden? Wird das Moment von Gemeinschaft nicht doch zu stark ge-
messen am Besuch der verpflichtenden ,,GroBveranstaltungen® und am
Festhalten an einer gewissen Rahmenordnung, damit der Gemein-
schaftsbetrieb funktioniert — was sicher auch notwendig ist und nicht
nur einen duBerlichen Sinn hat.

Und weitergefragt: Wird nicht von manchen die Gemeinschaft doch
cher als Platz gesehen, der sorglose Unterbringung und Verpflegung ga-
rantiert, eine gewisse gemeinsame Ausbildungsatmosphire gibt, ahnlich
Denkende zusammenbringt und Raum fiir einzelne intensivere Bezie-
hungen gibt? Dies alles wird geschitzt. — Aber wird Gemeinschaft als
, Heilsgut“verstanden? Ich habe den Eindruck, daf manchmal Gemein-
schaft als ein bloBes Mittel gesehen wird, das mehr oder weniger hilf-
reich eingesetzt werden kann. Aber ist dies wirklich die biblische Sicht
von Gemeinschaft und Erlosung? Ist nicht gerade dies und nichts ande-
res das Ziel und die Gnade der Erlosung, daB sie versdhnte Gemein-
schaft schenkt mit Gott und den Menschen? Kein Vaterunser kann ge-
sprochen werden, ohne die Gemeinschaft mit dem Vater und den Brii-
dern und Schwestern auszudriicken; kein Credo kann gebetet werden,
ohne die Gemeinschaft der Heiligen, die communio sanctorum, glau-
bend zu bekennen.

Sicher gibt es in nicht wenigen Seminaren »Stockwerksgruppen®,
,Equipes“, ,Spiritualititsgruppen* usw. Und zuweilen begegnet man
Studenten, die sagen, daB ihnen so eine Gemeinschaft am meisten fir
ihren Weg mitgegeben hat. Aber werden diese Gruppen geniigend be-
griffen als Raum, in dem jemand die Ecken seines Charakters zu runden
und zuzuschleifen lernt und sich durch ein briiderliches Feed-back mehr
kennenlernen kann als vielleicht in einer ganzen Reihe von Ich-Medita-
tionen? Werden diese Gruppen begriffen als Raum, in dem man lernt,
gemeinsame Entscheidungen aus dem Geist des Glaubens zu treffen?
Werden diesen Gruppen Hilfen und Begleitung geben? — Es ist zu we-
nig, wenn Gruppen nur eine menschlichere Strukturierung einer Grof3-
kommunitit in iiberschaubare ,,soziologische Grolen®, in Kleingruppen
sind. Haben nicht zum Teil die Studenten und die Verantwortlichen
mehr Angste und Sorgen in bezug auf solche Gruppen, als da3 sie die
Chancen und den Auftrag sehen, der in ihnen liegt? Die Skepsis gegen-
iiber dem ,warmen Nest“, das man sich baut - ,,das die anderen sich
bauen® —, kann allerdings seltsamerweise ungestdrt damit zusammenge-
hen, daB man sich einen Privatzirkel aus Gleichgesinnten sucht. Den Be-
schwernissen, die eine wirkliche Gemeinschaft notwendigerweise mit
sich bringt, weicht man allerdings dabei aus.

In einer Generation, die gleichermaBen von individualistischen Ten-



Willi Lambert 264

denzen wie von Vermassungsphidnomenen geprigt ist, ist es sicherlich
schwer, Communio zu verwirklichen. Der Auftrag, danach zu suchen, ist
um so dringlicher.

Der ,Stachel” der geistlichen Gemeinschaften

In der Kirche unserer Zeit sind die Neuaufbriiche oder Griindungen
von geistlichen Gemeinschaften uniibersehbar. Von vielen werden sie
als der Raum erlebt, in dem Kirche fiir sie wirklich wird, und nicht we-
nige sehen in ihnen kriftige, lebendige, zukunftstrichtige Keimlinge im
groBen Garten der Kirche, der vielerorts austrocknet und wie eine Sand-
wiiste wirkt. Das Wort von Kardinal Hoffner — ,,Geistliche Bewegungen
sind in der heutigen Kirche wie Oasen. Sie sollten so zahlreich werden,
daB die Wiiste in Bedringnis gerit“ - driickt diese Sicht aus. Auch wenn
mancher Anfangsschwung dieser Bewegungen versanden wird, auch
wenn noch nicht ein rechtes Zusammen von ,,Gemeinde vor Ort“ und
geistlichen Gemeinschaften gefunden ist, auf jeden Fall offenbaren sich
in diesen Gruppierungen, die von der Kirche selber begriiit und aner-
kannt sind, Impulse des Heiligen Geistes fiir die Kirche und fir ihre
Priester. Zu nicht wenigen von diesen Bewegungen und Gemeinschaften
haben Priester und Seminaristen Kontakt. Gelegentlich fiihrt das auch
zu Spannungen in einem Seminar. Wesentlicher als solche Probleme ist
es, die Fragen aufzunehmen, die sich von geistlichen Gemeinschaften
her stellen.

Geistliche Gemeinschaften sind zumeist ein Raum, in dem Gelegen-
heit gegeben ist zum gemeinsamen Austausch iiber das , Wort des Le-
bens®, d.h. das Evangelium; sie sind ein Raum, in dem bewuBt die Fin-
heit von Glauben und alltdglichem Leben gesucht wird; sie sind ein
Raum, in dem Zeugnis, Bezeugen des Glaubens geschieht; sie sind ein
Raum, in dem gemeinsame Entscheidungen gesucht und gefunden wer-
den; sie sind ein Raum gemeinsamer Glaubensfreude und Glaubens-
feste; sie sind ein Raum, in dem gegenseitige Lebenshilfe geschieht; sie
sind ein Raum fiir gemeinsames freies Beten, Loben, Klagen und Dan-
ken.

Sicher sind nicht alle ,,Vorziige* auf eine einzelne Gemeinschaft kon-
zentriert; sicher gibt es dort, wie in der Urkirche auch, Streitigkeiten, Ei-
ferstichteleien, Machtkdmpfe usw. Trotzdem erfahren viele Menschen in
ihren Gemeinschaften Lebendigkeit des Glaubens und Freude des Er-
16stseins. — Auch eine Seminargemeinschaft mufl nicht versuchen, die
Charismen aller geistlichen Bewegungen in sich zu vereinigen. Aber es



Priesterseminar 265

kann auch ein ,,Eifersiichtigmachen im Herrn* geben, d.h. manche Fra-
gen von geistlichen Gemeinschaften her kann Stachel und Wachstums-
impuls sein. Was kénnte es fiir ein Seminar heilen, wenn es Menschen
in geistlichen Bewegungen gibt, die trotz Familie jedes Jahr achttigige
Einzelexerzitien machen, ohne dafl irgendein Verantwortlicher mithsam
fir Ruhe sorgen muB und sich iiber abendliche Bierstubenbesuche ar-
gern miiBte? Was konnte man von Gruppen lernen, deren Mitglieder
einander intensiv in Lebens- und Glaubensfragen helfen? Was heil3t es,
wenn nicht wenige Laien eine regelméBige geistliche Begleitung haben,
keineswegs aber jeder Priesteramtskandidat, der selber einmal Men-
schen als Geistlicher begleiten soll? Welche Hilfe und zugleich Heraus-
forderung ist es, wenn in einer geistlichen ,,Stunde der Wahrheit“ Men-
schen in geschwisterlicher Weise einander Spiegel zur Selbsterkenntnis
zu sein suchen? Was konnte es fiir Seminarerziehung heiflen, daf3 es
Gruppierungen gibt, die aus dem Wissen um die Schwierigkeiten eines
gemeinschaftlichen Glaubensweges regelmiBige Gruppenbegleitung
kennen und die Menschen zu solch einem Dienst zu befdhigen su-
chen? - Nicht Uberforderung der Seminarerziehung sollen geistliche
Gemeinschaften sein, sondern Stachel, Impuls und kritische Anfrage.

Die Gemeindekirche

Von einer ,,Gemeindekirche* zu sprechen ist in gewissem Sinn nicht
sehr sinnvoll, da Kirche Gemeinde ist. Die Gemeinschaft aller ist Kir-
che. Aber als Absetzung zu dem polemischen Begriff , Priesterkirche*
wird doch etwas klar, zumal in der heutigen kirchlichen Situation: Ent-
weder wird Kirche von allen mit ihren verschiedenen Charismen und
Fihigkeiten mitgetragen, oder — menschlich gesprochen - Kirche zer-
fallt. Was vielleicht banal oder plakativ wirkt — ,,wir alle sind Kirche* —,
birgt in sich einige Aussagen, die fiir das priesterliche Selbstverstindnis
und fir die Ausbildung bedeutsam sind.

Zum ersten ist damit gesagt, daB3 die Gemeinschaftsfahigkeit, die Fa-
higkeit zur Zusammenarbeit eine zentrale Eigenschaft eines Gemein-
deseelsorgers ist. Auch wenn der Priester in einigen Bereichen eindeutig
Leitungsfunktion hat, so ist auch diese eingebettet in ein vielfdltiges
Netz von Zusammensein und Kooperation, wenn Leitung nicht a-sozial
sein soll. Die Befihigung dazu ist ein zentrales Erfordernis der Ausbil-
dung. Wenn dies nicht in geniigendem Maf geschieht, wird die Ausbil-
dung weder der Gemeinde noch dem jungen Mann, seiner Aufgabe und
Lebensfreude gerecht. Wenn jemand keine Hilfen zur Begegnungsfidhig-



Willi Lambert 266

keit und Zusammenarbeit bekommt, dann kostet dies alle Beteiligten un-
nétig viel Lebensenergie, bringt viel Einsamkeit und , Isolationsfolter,
die moglicherweise noch ideologisch verbrimt wird. So ein ,,armer Ka-
plan® und Pfarrer steht dann manchmal véllig daneben oder wird vom
grofiten Teil der Gemeinde als Hemmnis empfunden. Man briuchte
dartiber nicht zu reden, wenn es sich nur um ,,Einzelfille handelte. — Es
geht also darum, daf3 Eintibung geschieht nicht nur im Arbeiten fiir...,
sondern auch im Arbeiten mit... Manche kdnnen vielleicht ausgezeich-
nete Fiirsorger sein, aber kaum Mirarbeiter. Eine spirituelle Theorie der
Pro-existenz ist nicht glaubwiirdig, wenn sie nicht getragen ist von einer
Co-existenz: Dasein-fiir im Dasein-mit.

Zur Erfahrung eines Priesters heute gehért auch, daf3 er eine Reihe
von hochqualifizierten Mitarbeitern und Mitarbeiterinnen hat; qualifi-
ziert in ihrem profanen Beruf, qualifiziert aber auch in einem kirchli-
chen Beruf. Da leitet vielleicht ein Pastoralassistent ausgezeichnet eine
Bibelrunde; er kann das, weil er im Studium Exegese und Bibelarbeit als
Lieblingsfach gehabt hat und in einer geistlichen Gemeinschaft zudem
einen lebendigen Umgang mit Gottes Wort erfahren hat. Es lieBen sich
viele solcher und &hnlicher Situationen anfiihren, die zeigen, wie ein
Priester ,,genstigt” ist, mit Menschen umzugehen, die einen Glaubens-
weg, einen Lebensweg, einen Erfahrungs- und Wissensweg gegangen
sind und dies miteinbringen wollen und kénnen in die Gemeinde.

Die Folge daraus darf sicherlich nicht sein, darauf hinzuarbeiten, daB
der Priester eben noch viel qualifizierter werden miisse, so daB er tiber-
all die Nase vorn hat. Abgesehen davon, daB3 dies unméglich wire, wiire
es seelische Grausamkeit und stellte sich vor allem die Frage nach dem
zugrundeliegenden Priester- und Kirchenbild. Was nétig ist, ist vielmehr
die Erziehung zur Bescheidung und Bescheidenheit. Notig ist es weiter-
hin, mehr zu sehen, daf3 der Priester nicht nur Diener der Einheit, son-
dern auch Diener der Vielfalt ist. Einheit ohne Vielfalt ist Uniformie-
rung. Vielheit ohne Einigungsbewegung bringt Zerfall. ,Fiille* ist das
christliche Wort, in dem beides eins ist: das ,,eine Notwendige“ und die
Vielfalt. Ein ,,Gemeindepriester* mufl schauen, wie er die vielfiltigen
Talente, die Gottes Geist zum Aufbau der Gemeinde erweckt, findet
und entfalten und zusammenfiigen hilft. So braucht er Mitarbeit nicht
als Konkurrenz miBBzuverstehen, sondern kann zusammen mit vielen
Priestern einer Gemeinde sein, die ,,Gemeinschaft von Gemeinschaften*
ist.

Eine Herausforderung, die ebenfalls mit einer ,,Gemeindekirche* ver-
bunden ist, besteht in der Pluralismusfihigkeit, vor allem in einer kir-
chengeschichtlichen Situation, in der verschiedenste Strémungen in der



Priesterseminar 267

Kirche sich bekdmpfen, sich ignorieren, gelegentlich diffamierend an-
einandergeraten, aber auch sich gegenseitig bereichern, korrigieren und
weiterhelfen. Wenn sich ein Priester aufgrund seiner seelischen und cha-
rakterlichen Konstitution undifferenziert ,,auf eine Seite schligt®, dann
sind Spaltungstendenzen in einer Gemeinde vorprogrammiert. - An die-
sem Punkt zeigt sich noch einmal, wie entscheidend fiir eine Seminar-
ausbildung nicht nur eine gediegene wissenschaftliche Ausbildung, son-
dern die ,,systematische* Forderung einer christlichen Pluralismusfahig-
keit ist. Der Heilige Geist, das ,,Pleroma*“ Gottes, ist das Prinzip des
christlichen Pluralismus. Wenn 23jihrige junge Menschen schon ,,die
Schotten dicht machen®, dann ist etwas in der Auswahl oder in der Aus-
bildung nicht gut gelaufen. Einem Priester Jesu Christi muB8 man die
Geisttendenz, ,.flir die vielen dazusein“, anmerken konnen.

Die Kirche der Glaubensentscheidung

Volkskirche und Entscheidungskirche werden manchmal im unguten
Sinn gegeneinander ausgespielt. In der Volkskirche, die getragen ist
durch viele Traditionen, kann persdnliche Glaubensentscheidung ge-
schehen; und umgekehrt gibt es nicht nur die individualistische persén-
liche Glaubensentscheidung des einzelnen vor seinem Gott, sondern ist
diese immer auch geschenkt, vermittelt durch Gemeinschaft. Trotzdem
wird seit Jahrzehnten zunehmend deutlicher, daB christlicher Glaube
immer weniger durch ein aligemeines christliches Milieu getragen wird.
Gleichgiiltigkeit, Unverstdndnis, Aggressivitit, Spott, wohlwollende To-
leranz, Skepsis, Unkenntnis werden mehr und mehr zu Gegebenheiten
des gesellschaftlichen Umfeldes. Die Chance, die darin liegen kann, ist,
daB Christsein und Christwerdung immer mehr auf persénliche Begeg-
nung und freie Entscheidung verwiesen werden.

Man muB es nicht so zugespitzt sagen wie Karl Rahner, dall der
Fromme der Zukunft entweder ein Mystiker sein wird oder eben nicht
mehr sein wird, aber eines scheint sich deutlich zu zeigen: Alles, was zu
einem personlicheren, entschiedeneren Glauben und zu einem existen-
tielleren Teilnehmen am Geheimnis des Glaubens, der Hoffnung und
der Liebe hilft, ist Antwort auf die heutige Situation. Wo Glaubenszeug-
nis gegeben wird, wo innere und duBere Heilung geschieht, wo auf einen
Gebetsweg gewiesen wird, wo wirkliche Exerzitienerfahrungen gemacht
werden, dort geschieht urspriingliche Begegnung mit dem ,,Wort des Le-
bens. Denn das Leben wurde offenbart; wir haben gesehen und bezeu-
gen und verkiinden euch das ewige Leben, das beim Vater war und uns



Willi Lambert 268

offenbart wurde. Was wir gehort haben, das verkiinden wir auch euch,
damit auch ihr Gemeinschaft mit uns habt. Wir aber haben Gemein-
schaft mit dem Vater und mit seinem Sohn Jesus Christus. Wir schreiben
dies, damit unsere Freude vollkommen ist* (1 Joh 1,2-4).

Damit ist an ein Seminar die Frage gestellt, inwieweit es von seiner
Gestaltung her Einladung, Herausforderung und Hilfe fiir eine reife per-
sonliche Glaubensentscheidung ist.

SchluBfolgerungen und Anregungen

Mu8B sich grof} etwas dndern in der Priesterausbildung? Kann sich etwas
dndern durch die Bischofssynode? Was soll sich iiberhaupt 4ndern?
Wird nicht seit 20 Jahren immer wieder nach Verbesserungen gefragt fiir
das ,seminarium semper reformandum“? MuB etwas neu eingefiihrt
werden? Geniigt es nicht, wenn manche Entwicklungslinien einfach wei-
tergezogen werden? Reicht es, den bisherigen Rahmen auszufiillen, oder
muB er stellenweise gesprengt werden? Schitzen wir die Rolle von insti-
tutionellen Anderungen zu hoch ein? Oder haben wir nicht den Mut zu
wirklichen Reformen? Gibt es Seminar-Traume oder gar mancherorts
schon gelungene Beispiele?

Manche von diesen Fragen werden sicher auf der Bischofssynode in
Rom angegangen werden. Ich méchte abschlieBend eine Reihe von Ge-
danken und Anregungen geben, die sich mir im Lauf der letzten Jahre
nahegelegt oder sogar aufgedringt haben. Sie sind in gewissem Sinn
konkrete Schiufifolgerungen aus dem bisher Gesagten.

Ein , Noviziatsjahr” fiir Seminaristen?

Am 6. Januar 1980 erschien ein Rundschreiben der Kongregation fiir
das katholische Bildungswesen mit dem Titel: ,,Aktuelle Hinweise fiir
die Einfithrung der Priesteramtskandidaten in das geistliche Leben®.
Dort wird der Wunsch ausgesprochen, daB in den Seminaren eine Art
Noviziatsjahr zu Beginn der Seminarzeit eingefiihrt werden sollte. Das
Hauptargument fiir diesen Vorschlag lautet: Es ist fast unméglich, in der
Welt von heute und unter den hohen Anforderungen des Universitits-
studiums sich geniigend Zeit fiir ein geistliches Leben zu nehmen. Dies
bedeutet, daB8 die entscheidenden menschlich-spirituellen Fragestellun-
gen auf dem Weg zum Priestertum hin einen ungeniigenden Raum be-
kommen. - Das aber ist eine schwere ,,Unterlassungssiinde* an den Prie-



Priesterseminar 269

steramtskandidaten selber und an den kiinftigen Gemeinden. Welch ein
Schaden, wenn notwendige Reinigungs- und Kldrungsschritte unter ei-
nem unabweisbaren Leidens- und Realitdtsdruck sich erst ein paar Jahre
nach der Priesterweihe zeigen! Welch eine Not fiir den Priester und was
fiir ein Schaden fiir Gemeinden! Die Schreiber des Dokuments haben
die Schwierigkeiten schon vorausgeahnt: ,,Diese Zeitspanne einer spiri-
tuellen Propideutik erweist sich als eine Wohltat fiir die Teilnehmer
selbst. Es ist eher die Diodzese, die beim derzeitigen Priestermangel
glaubt, ein unnotiges Opfer bringen zu missen; in Wirklichkeit wiirde
sie sehr bald feststellen, daB sich eine solche Einrichtung segensreich
auswirkt. Wir erlauben uns als SchluBempfehlung, darauf zu drédngen,
daB dieser Versuch gemacht werde.”

Sicher ist es eine Frage, ob eine Art Noviziatsjahr fiir Priesteramtskan-
didaten die beste und praktikabelste Losung wire. Vielleicht wéren
geistliche Intensivzeiten — verstreut iiber die Jahre der Ausbildung und
mit einer lingeren Zeit zu Anfang — wirksamer. Insgesamt aber wurde
und wird die dringliche Bitte aus Rom, die einem fundamentalen Be-
diirfnis der Priesterausbildung entspricht, nicht aufgenommen - zum
Schaden der Priester und Gemeinden.

Ausbildung der Ausbilder

Wie wiirden wohl Professoren einer theologischen Fakultit reagieren,
wenn man ihnen Neupriester oder Pfarrer mit einigen Gemeindeerfah-
rungen ohne jede weitere Ausbildung als Dozenten zuweisen wiirde?
Denn diese hitten ja die betreffenden Fiacher wéahrend ihrer Studienzeit
studiert und briauchten das Gelernte nur weiterzugeben, und man suche
ja die intelligentesten aus. Die Reaktion des Professorenkollegiums
braucht nicht beschrieben zu werden. Wie ist es aber mit denen, die mit
verantwortungsvollen Aufgaben im Rahmen der Ausbildung in den Prie-
sterseminaren beauftragt werden? Sicher sind diese im Normalfall gute
und erfahrene Priester. Aber miiBten sie nicht auf verschiedene Weise
fiir ihre sehr spezielle Aufgabe intensiver vorbereitet werden? Brduchten
sie nicht zusitzlich zu der Erfahrung, die sie von sich her mitbringen,
eine gezielte und griindliche Hilfe in ,,Menschenfiihrung®, in geistlicher
Begleitung, in Psychologie? Es gibt Institute, die angefangen haben, ei-
nen Ausbildungsgang fiir Menschen anzubieten, die spater in Novizia-
ten und in der Priesterausbildung Verantwortung tragen. Aber aufs
Ganze gesehen, gibt es noch zu wenige solcher Versuche.



Willi Lambert 270

Eine sinnvollere Exerzitienpraxis

Nicht wenige Exerzitienbegleiter machen die Erfahrung, daB es oft am
schwierigsten ist, fiir Seminaristen und fiir Priester Exerzitien zu geben.
Bei einem groBeren Teil des Klerus ist die Praxis jihrlicher Exerzitien
verlorengegangen; die acht Tage sind, wenn sie je gepflegt wurden, auf
drei bis fiinf Tage zusammengeschrumpft; manchen haben die Exerzi-
tien am Seminar , fiir immer gereicht; andere entwickeln einen eigenen
Exerzitienstil aus einer Mischung von Ausruhen, Briefe-Schreiben, Sam-
meln von Gedanken fiir die ndchsten Predigten u.i.; manche schauen
skeptisch und verwundert oder reagieren sogar aggressiv, wenn sie von
»Laien* horen, die achttigige Einzelexerzitien machen. Die kostbare
Neuentdeckung der Exerzitienpraxis wihrend der letzten 20 Jahre ist zu-
mindest teilweise an den Priestern und den Seminaren vorbeigegangen.
Eine intensivere und gereiftere Exerzitienpraxis, die zu klareren Ent-
scheidungen und zu einer tieferen Christusbeziehung hinfiithren mochte,
miite eine noch wichtigere Rolle als bisher spielen.

Manche Spiritudle und Studenten haben inzwischen auch die Erfah-
rung von ,,Exerzitien im Alltag* gemacht. Diese bestehen darin, daB ein
Exerzitant sich iiber ein Semester oder ein ganzes Jahr hinweg jede Wo-
che mit seinem geistlichen Begleiter trifft. Das entscheidende ,,Fragen-
biindel” im Gesprich lautet immer: Wie habe ich in meinem Leben,
meinem Beten, meinem Studieren, meinem Umgang mit den Mitmen-
schen die Urbewegungen des Heiligen Geistes — Glaube, Hoffnung,
Liebe — wahrgenommen und wie die Regungen des Ungeistes d. h. MiB-
trauen, Resignation, Egoismus? Von dieser Fragestellung her ergeben
sich dann Hinweise fiir das Weitergehen in der folgenden Woche. So ein
intensiver Weg kann zu den besten Hilfen fir den geistlichen Weg in
einem Seminar gehoren.

Ausnutzung psychologischer Hilfen

Es gibt nicht nur einen ,,antirémischen Affekt*, sondern auch einen ,an-
tipsychologischen Affekt“. Beide Affekte konnen sich auf verschiedene
Weise auf Vorkommnisse berufen, die ihre aggressive Abneigung ein
Stiick weit verstidndlich machen. Trotzdem, als prinzipielle Haltung sind
beide nicht fruchtbar. Inzwischen werden auch Erkenntnisse und Hilfen
aus der Psychologie und Psychotherapie auf verschiedene Weise, aber
zumeist nur anfanghaft, in Anspruch genommen. In manchen Priester-
seminaren gibt es Vorgesprache und Aufnahmegespriche mit psycholo-



Priesterseminar 271

gisch geschulten Fachkriften. In ,,Extremféllen* wird auch eine thera-
peutische Hilfe in Anspruch genommen. Am einen oder anderen Semi-
nar gibt es sogar eine Konzeption fiir langerfristige psychologische Hil-
festellungen.

Wie wirksam eine gute Hilfe ist, konnte ich bei Studenten sehen, die
die Diagnose und Beratung am Institut fur Psychologie an der Gregoria-
na in Rom in Anspruch nahmen. Es war fiir mich bemerkenswert, wie
manche allein durch die Inanspruchnahme von vier Diagnosevormitta-
gen Fortschritte in der Selbsterkenntnis — die ja ein direkter Weg zur De-
mut sein kann — machten, die ihnen zuvor tiber Jahre hin nicht so gelun-
gen waren. — Es ist wohl bezeichnend, dafl gerade diejenigen, denen
man am meisten diesen ,,Erkenntnisschub® gewiinscht hitte, sich am
meisten gegen das ,, Ansinnen“ verwahrten, zu iiberlegen, ob sie nicht
diese Moglichkeit in Anspruch nehmen wollten.

Fazit: Insgesamt ist die mogliche Bedeutsamkeit und Wirksamkeit sol-
cher Angebote noch nicht geniigend gesehen und in Anspruch genom-
men.

Wichtige Rolle der Gruppen

,In Seminarien, in denen eine groBe Zahl von Alumnen zusammenlebt,
soll man die Alumnen in passender Weise in kleinere Gruppen auftei-
len, um so die Ausbildung der einzelnen persénlicher gestalten zu kon-
nen.*?

Viel mehr als dieser eine Satz findet sich zur Frage der Gruppenbil-
dung an Seminarien nicht im Dokument des II. Vatikanums iiber die
Priesterausbildung. Nach den Uberlegungen zum Thema ,Kirche als
Communio* und zur Frage der personlichen Reifung und Begegnungs-
fihigkeit scheint aber klar zu sein, da3 die kleinen Gemeinschaften in
Seminarien eine zentralere Rolle spielen miften als bisher. Thren vollen
Sinn und Dienst im Blick auf die Ausbildung kiinftiger Priester konnten
sie nur haben, wenn sie als echte Glaubens- und geistliche Weggemein-
schaften verstanden wiirden. Dies wiirde bedeuten, dafl sie Raum, Her-
ausforderung und Hilfe fiir verschiedene Vollziige sein miiBten: Raum,
in dem sich der einzelne iiber lingere Zeit der ,,Miihle“ der Gemein-
schaft aussetzt — so wie Jesus die Jinger, die er zu sich rief, auch gleich
einander ,,zumutete*; Raum, in dem aus der Zugehoérigkeit zu Jesus die
Zusammengehorigkeit untereinander erwichst, Raum, in dem Gemein-

2 I1. Vatikanum, Dekret iiber die Ausbildung der Priester, Nr. 7.



Willi Lambert 272

schaftsfahigkeit, d. h. Mitteilung, gegenseitige Korrektur und Wertschiit-
zung, konkrete Verantwortlichkeit usw. eingeiibt wird; Raum fir Glau-
bens- und Schriftgesprich; Raum fiir gemeinsame geistliche Entschei-
dungsfindung. Wenn solche Erwartungen mit Gruppen verkniipft wer-
den, dann ist auch klar, daB3 hier viel investiert werden mufB3. Ohne eine
erfahrene Begleitung, ohne verschiedene Stilelemente - etwa gemein-
same Lebensbetrachtung, Auswertung des Weges u.i. - wiirde die
Gruppe eine bloBe Idealforderung darstellen. Diese macht erfahrungs-
gemdB eher bloB ein schlechtes Gewissen, frustriert und bricht, wenn es
keine klare Konzeption und konkrete Hilfen gibt, auseinander. Wenn
Paulus mahnend schreibt, dal Gott ein ,,Gott des Miteinanders und
nicht des Durcheinanders“ (1 Kor 14,33) sei, dann zeigt dies, daB auch
das Zustandekommen einer echten Glaubensgemeinschaft ein Kunst-
werk, um nicht zu sagen ein ,,Kunststiick” des Heiligen Geistes ist.

Sicherlich gibt es Studenten an Seminarien, die geistlichen Bewegun-
gen und Gemeinschaften angehéren; ob dies aber die Losung fiir die
Gesamtausbildung ist, darf mit einem Fragezeichen versehen werden.
Der Sinn und die Notwendigkeit der Glaubensgemeinschaft wire zu
niedrig angesetzt, wenn man sie nur denen iiberlieBe, die ,,so etwas eben
brauchen® oder die sich davon ,,angesprochen* fiihien.

Priesterseminar — wie lange?

Eine der dringlichsten, aber auch schwierigsten Fragen diirfte die nach
der Ausbildungsdauer im Seminar sein - obgleich sie eindeutig durch
die Studienordnung festgelegt ist. Aber eben hier liegt ein groBes Pro-
blem. Eine ,,Regelstudienzeit” fiir alle 1Bt sich noch recht leicht festle-
gen. Wie aber sieht die Zeitfrage bei personlichen Entscheidungsschrit-
ten aus? Bei Fragen menschlichen Wachsens und Reifens? - Jeder Ver-
gleich, sagt man, hinkt, aber vielleicht hilft doch die Frage ein wenig:
Wie wiirde man reagieren, wenn fiir alle Mitteleuropder das Heiratsalter
auf 20 oder 26 Jahre festgelegt wiirde? In welches System wiirde da
menschliches Begegnen und Entscheiden gepreBt! Ein wenig ironisch
gefragt: Wie kommen wir eigentlich dazu, aufgrund unseres Schul-
systems und verschiedener anderer Faktoren dem Heiligen Geist vorzu-
schreiben, daBl er die Amtsgnade vornehmlich fiir 26jihrige junge Mén-
ner auszugieBen habe? - Gerade wenn man die Geschichte von Heiligen
und Ordensgriindern anschaut, sieht man, daB ,, Regelzeiten da eher die
Ausnahme sind. Man kann natiirlich sagen, dafl Heilige eben auch eher
die Ausnahme als die Regel sind und wir getrost fiir den Normalfall Re-



Priesterseminar 273

gelzeiten festlegen diirfen. Das ist nicht einmal ganz abwegig gedacht.
Feste Zeiten haben auch als Herausforderung einen Sinn. Aber trotzdem
bleibt die Frage nach einer elastischeren Handhabung. Allein wenn man
die Angste bedenkt, die man bei einer Reihe von Priesteramtskandida-
ten beobachten kann, wenn ihnen Aufschub vom Regens verordnet und
vom Spiritual angeraten wird, dann stellt sich die Frage: Wie grof3 ist die
innere Freiheit der betreffenden Studenten, und wie hilfreich ist der ob-
jektive Zeitdruck fiir das geistliche Entscheidungsgeschehen? — Gibt es
neue Wege, das Problem zu 1dsen?

Pilotprojekte fiir die Kinder des Lichtes?

An einigen Stellen des Evangeliums kann man bemerken, daB3 Jesus eine
gewisse Bewunderung fiir die ,, Kinder dieser Welt* hegt und es bedau-
ert, daB ,,die Kinder des Lichtes* sich vergleichsweise unklug beneh-
men. Diese Beobachtung soll Ausgangspunkt fiir die folgende Uberle-
gung sein: Bei den ,Kindern dieser Welt“ gibt es in Notsituationen
.. Pilotprojekte”. So startet man beispielsweise in der dringenden Ener-
giefrage verschiedene Versuche alternativer Energieversorgung. Allen
Beteiligten ist klar, daB dies sehr sorgfiltig geplant, begleitet und durch-
gefiihrt werden muB; daf3 eine ganze Reihe von Versuchen sich als Fehl-
versuche herausstellen werden und daB viel Geld, Material und Kraft
investiert werden miissen. Kénnte man nicht auch im Bereich der Prie-
sterausbildung nach Alternativmgglichkeiten Ausschau halten, diese an
einigen Orten ,.kontrolliert“ durchfithren und so Lernerfahrungen ma-
chen? Genausowenig wie es unmdglich und unsinnig wire, per Be-
schluB einfach alles auf Sonnen- oder Windenergie umzustellen, so wire
es nicht sinnvoll, ein neues Konzept fiir alle Seminare zu entwerfen und
durchfiihren zu wollen. Aber ist die Gesamtsituation nicht doch so not-
voll, bzw. gibt es nicht noch unentdeckte Chancen, so da} sich iiber die
Frage von Priesterseminar-Pilotprojekten nachzudenken lohnte?!

Es ist wohl angebracht die Gespriche der Bischofssynode in Rom mit
einem Gebetswunsch zu begleiten, wie er etwa im zweiten Brief an Ti-
motheus steht. Was dort dem einzelnen, dem fiir seine Dienste in der
Kirche die Hinde aufgelegt worden waren, gilt, das ist allen zu wiin-
schen, die Priester sind oder werden, und denen, die sich um sie sorgen:

,Ich rufe Dir ins Gedéachtnis: Entfache die Gnade Gottes wieder, die
dir durch die Auflegung meiner Hinde zuteil geworden ist. Denn Gott
hat uns nicht einen Geist der Verzagtheit gegeben, sondern den Geist
der Kraft, der Liebe und der Besonnenheit” (2 Tim 1,6f.).





