
•Priesterseminar Jesu Christi" 
Überlegungen zur Bischofssynode über 
•Die Priesterbildung unter den derzeitigen Verhältnissen"* 

Willi Lambert SJ, Augsburg 

Jesus heute Priester? 

•Was wäre, wenn Jesus heute Priester wäre? Priester in eurer Gemeinde. 
Wie würde Jesus heute zu unserer Kirche stehen? Zu unserer Glaubens- 
gemeinschaft, zu unserer christlichen Ethik, zu unseren Bekenntnissen 
und zu unseren Traditionen? Wofür würde er eintreten, was würde er 
ändern? 
Wäre er überhaupt Priester geworden?" 

So lautet die Einleitung eines Fragebogens, mit denen ein Jugend- 
magazin seine Leser zu Antworten einlädt. Nicht ganz so plakativ, aber 
doch entschieden, wurden am 16. Mai 1989 alle Bischofskonferenzen 
der katholischen Kirche in einem Schreiben zur Vorbereitung auf die Bi- 
schofssynode in Rom vom 30. September bis zum 28. Oktober 1990 ein- 
geladen, 17 verschiedene Fragenbündel zum Thema •Die Priesterbil- 
dung unter den derzeitigen Verhältnissen" zu beantworten: 

•Der Zeitpunkt scheint gekommen, einen Schlußstrich zu ziehen 
und Wege zu suchen für eine Ausbildung, die ganz den Erwartun- 
gen des Volkes Gottes entspricht und den Bedürfnissen der Evan- 
gelisierung zum nahen Beginn des dritten Jahrtausends."1 

Der Weg zum Priestertum als Antwort auf die biblische 
Herausforderung 

Wenn die Aufgabe des Priesters als Dienst am Evangelium gesehen 
wird, dann ist es naheliegend, als erstes nach der Auskunft des Evange- 
liums selber zu fragen. Hier bewegen wir uns fast auf der plakativen 

* Die Erfahrungen und Überlegungen von W. Lambert stammen aus seiner zehnjährigen 
Tätigkeit als Spiritual am Priesterseminar ,Pontificium Collegium Germanicum et Hunga- 
ricum' in Rom. Es fließt auch manches aus seinen Gesprächen mit Seminaristen, Spirituä- 
len und Regenten anderer Seminarien ein. Die Redaktion 
1 Linamenta zur Bischofssynode, Hg. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Kai- 
serstraße 163, 5300 Bonn 1, 1989, S. 7. 



Willi Lambert 258 

Ebene: •Wie würde das Priesterseminar Jesu aussehen?" Diese Frage- 
stellung mag reizvoll und hilfreich sein, trotzdem dürfte klar sein, daß 
eine plumpe Übertragung wenig hilft. Die Tatsache, daß viele der Jün- 
ger Jesu Fischer waren, muß ja nicht bedeuten, an Seminarien neben 
dem Abiturzeugnis einen Angelschein als Voraussetzung zum Eintritt zu 
verlangen. Statt unangemessener Übertragungsversuche möchte ich ei- 
nige Worte aus der Bibel deuten, die vom Selbstverständnis eines Prie- 
sters sprechen können. Sie sagen vielleicht nicht unmittelbar etwas für 
die konkrete Lebensgestaltung in einem Seminar, sind aber die unersetz- 
lichen Voraussetzungen und das Fundament, damit das Haus - nicht sel- 
ten •der Kasten" genannt - nicht auf Sand gebaut sei, sondern zumin- 
dest jenem biblischen •Kasten", der Arche, gleicht, bei dem dann sogar 
die schwankenden Wasser Fundament sein können. 

•Nicht Herren über den Glauben..., sondern Helfer zur Freude" 
(2 Kor 1,24) 

Im Rahmen einer Entschuldigung für die Änderung seines Reiseplanes 
gibt Paulus Jesus einen der schönsten Namen: •Er ist das Ja zu allem, 
was Gott verheißen hat" (2 Kor 1,20). In diesem Zusammenhang ge- 
braucht er auch eine eindrucksvolle Umschreibung priesterlichen Apo- 
steldienstes: •Wir wollen ja nicht Herr über euren Glauben sein, son- 
dern wir sind Helfer zu eurer Freude" (2 Kor 1,24). - Wer im Dienst 
Jesu steht und sein Evangelium weitergibt, der soll selber erkennbar sein 
als das Ja zu allem, was Gott verheißen hat. Es ist unausweichlich, daß 
der Mensch, der das unbedingte Ja der Liebe Gottes widerspiegelt, zum 
•Helfer zur Freude" wird. Anders gesagt: Wer auf der Spur der wach- 
senden Freude bleibt - auch wenn es eine zuweilen sehr stille, verbor- 
gene Freude sein mag -, der ist in der Nachfolge Jesu und führt zu ihr 
hin. •Was weckt in meinen Mitchristen, für die ich Priester bin, auf 
Dauer tiefe Freude?" - dies ist eine der wichtigsten pastoralen Fragen 
eines Kaplans und Pfarrers. 

Paulus macht als größten Feind für die Mitarbeiter an Jesu Evange- 
lium und die •Helfer zur Freude" die Herrschsucht fest. Hätte Paulus 
dies nicht an sich selbst und an anderen erfahren, dann hätte er es nicht 
ausdrücklich in einem Brief zu schreiben brauchen. Mit dieser Frage ist 
aufgegriffen, was Jesus bei seinen Jüngern sieht und offenlegt: •Ausge- 
rechnet" an dem Tag, an dem die Jünger über den ersten Platz im Reich 
Gottes reden, fragt Jesus nach, worüber sie sich denn unterwegs unter- 
halten hätten. Und als die Jünger einmal begeistert von Krankenheilun- 



9SQ Priesterseminar 

gen und Dämonenaustreibungen erzählen, bremst Jesus unbarmherzig 
ihre Freude ab - um ihnen eine größere und echtere zu geben: •Freut 
euch nicht darüber, daß euch die Geister gehorchen, sondern freut euch 
darüber, daß eure Namen im Himmel verzeichnet sind" (Lk 10,20). 
Freude am - ewigen - Leben, nicht Lust an der Macht über..., das ist die 
Wegweisung Jesu. Unüberbietbar deutlich wird diese Botschaft in der 
zentralen Szene der Fußwaschung im Johannesevangelium: •Wenn nun 
ich, der Herr und Meister, euch die Füße gewaschen habe, dann müßt 
auch ihr einander die Füße waschen" (Joh 13,14). 

Welche Kenntnis der Menschenherzen! Welche Herausforderung und 
Provokation! Welche Einladung nachzusinnen, was dies für die eigene 
Herzensumwandlung bedeutet und für die Strukturen, Verhaltensweisen 
in einem Priesterseminar! •Die Herren ..., für die Herren...", kann man 
gelegentlich noch in Ausbildungshäusern vom •Personal" hören. Und 
selbst wer sich ehrlich dagegen empört, ist nicht immer gegen den Herr- 
schaftsbazillus gefeit und lebt nicht schon aus dem freien Ja der Liebe 
seinen Dienst. 

•Beim Gebet und beim Dienst am Wort" (Apg 6,4) 

Einer der einfachsten und aussagekräftigsten biblischen Hinweise auf 
das Selbstverständnis eines •Geistlichen" findet sich in der Apostelge- 
schichte: Als die Apostel merken, daß sie zu sehr in Anspruch genom- 
men werden vom •Dienst an den Tischen", d. h. von der täglichen Ver- 
sorgung der Armen, der Witwen und Waisen in der Gemeinde, kommen 
sie schließlich zu dem Entschluß: •Wir aber wollen beim Gebet und 
beim Dienst am Wort bleiben" (Apg 6,4). 

An diesem Geschehen und dieser Entscheidung ist dreierlei bedeut- 
sam: zuerst einmal, daß •die Zwölf offensichtlich zunächst mitgearbei- 
tet haben beim •Dienst an den Tischen". Weiterhin, daß sie durch die 
steigende Inanspruchnahme offensichtlich Berufs- und Identitäts- 
schwierigkeiten bekamen. Sie merkten: Dasht nicht unser erster und ei- 
gentlicher Auftrag; wir sind für etwas anderes da. Und schließlich ist be- 
merkenswert, daß sie sich nicht übergangslos vom •Dienst an den Ti- 
schen" davonstahlen, sondern dafür sorgten, daß andere Gemeindemit- 
glieder, Diakone, diesen Dienst übernahmen. 

Für ein priesterliches Selbstverständnis und für eine Hinführung zu 
diesem ist damit Wichtiges gesagt: Es gehört durchaus zur Aufgabe ei- 
nes Priesters, daß er offen ist für alle Nöte der ihm Anvertrauten. Im 
Hauptgebet der Jünger, dem Vaterunser, hat in der Bitte um das tägliche 



Willi Lambert 260 

Brot diese Alltagssorge einen Platz gefunden. Zugleich aber wird deut- 
lich, daß ein Priester ein Mensch des Gebets ist und sein soll. Darin hat 
er seine •Bleibe", dort ist er beheimatet, von dorther kommt und begeg- 
net er. Aus diesem Geist des Gebetes heraus geschieht auch die Verkün- 
digung des Evangeliums, der Dienst am Wort. Der Jesus, der zuweilen 
so umdrängt war, daß er kaum Zeit zum Essen fand, entzieht sich doch 
immer wieder den Ansprüchen der Leute und ist verborgen und gebor- 
gen im Gebet zu seinem Vater. Aus dieser betenden Einheit heraus er- 
wächst auch das wirkmächtige Wort: •Er spricht mit Vollmacht, nicht 
wie die Schriftgelehrten..." (Mk 1,22). 

Gerade weil die Stelle aus der Apostelgeschichte nicht eine abstrakte 
Theologie des Priestertums verkündet, sondern eine reale Gemeinde- 
situation widerspiegelt, ist sie so aussagekräftig. •Wir beten, und wir ver- 
kündigen das Wort!" So lautet die schlichte •Stellenbeschreibung" der 
Apostel. Von daher wird sich jeder, der auf dem Weg zum Priestertum 
ist, und wird sich jede Seminarerziehung die Fragen stellen müssen: Wie 
steht es mit der Hinführung zum Gebet und zu einem lebendigen Um- 
gang mit dem Wort? Gibt es dafür Zeit und Raum und Hilfen? Gibt es 
Gelegenheiten, die Bibel zu teilen wie das tägliche Brot? Wird das Evan- 
gelium zum Wort des Lebens? Gibt es überwiegend den wissenschaftli- 
chen Umgang mit dem Wort oder auch bzw. mehr noch den spirituellen 
in der Betrachtung und im Bibelgespräch? Es tut weh, gelegentlich se- 
hen zu müssen, daß in einer Ordensgemeinschaft oder einem Seminar 
ein Bibelkreis nicht überleben kann, weil man in unfruchtbares Streiten 
kommt. Es ist bedrückend, wenn gelegentlich ein Priester in einer Bibel- 
runde derjenige Teilnehmer ist, der am wenigsten ein persönliches Glau- 
benszeugnis geben kann. Er, für den in besonderer Weise gilt: •Wir aber 
wollen im Gebet und im Dienst am Wort bleiben!" 

Ein •brüderlicher Hoherpriester" (vgl. Hebr 2,17) 

Ich erinnere mich an die Bemerkung eines gefragten Primizpredigers, er 
werde in den letzten Jahren immer öfter eingeladen, den Hebräerbrief 
zur Grundlage seiner Primizpredigt zu machen. Dieser Brief kann wie 
keine andere Schrift des Neuen Testamentes dazu herangezogen wer- 
den, das •Priesterliche" und das •Hohepriesterliche" sozusagen heraus- 
zustreichen. Nur hier wird der Amtstitel •Hoherpriester" ausdrücklich 
mit Jesus in Verbindung gebracht. Manche echte Sorge oder auch man- 
che angstbesetzte Identitätsabsicherung eines Jungpriesters kann hier 
eine Stütze im biblischen Wort finden. Zur wirklichen Stütze und nicht 



Priesterseminar 261 

nur zur schlechten Krücke wird der Hebräerbrief, wenn man eine eigen- 
artige, dreifache Beobachtung ernst nimmt: Der Hebräerbrief ist der ein- 
zige biblische Brief, der Jesus als •Hohenpriester" bezeichnet; er ist der 
einzige Text, der Jesus als •Bruder" tituliert; und er bringt diese beiden 
Bezeichnungen zudem in eine einzigartige innere Verbindung: 

•Er scheut sich nicht, sie Brüder zu nennen und zu sagen: Ich will 
deinen Namen meinen Brüdern verkünden... Darum mußte er in 
allem seinen Brüdern gleich sein, um ein barmherziger und treuer 
Hoherpriester vor Gott zu sein und die Sünden des Volkes zu süh- 
nen. Denn da er selbst in Versuchung geführt wurde und gelitten 
hat, kann er denen helfen, die in Versuchung geführt werden" 
(Hebr 2,11-12.17-18). 

Es sei erlaubt, diese Worte mit einem Ausrufezeichen zu kommentie- 
ren: Was für ein Text! Welch befreiender Grundtext priesterlichen 
Selbstverständnisses! Dieses Wort ist der •Freibrief - im ursprüngli- 
chen Sinn des Wortes -, ganz Mensch zu sein, um so ganz ein •barmher- 
ziger und treuer Priester" sein zu können. Von hier aus kann man auf 
den Priester hin formulieren, was das Zweite Vatikanum von der ganzen 
Kirche sagt: daß sie alle Angst und Freude der Menschen teilt (vgl. Gau- 
dium et spes, 1). 

Diskussionen um das Menschsein und die Rolle des priesterlichen 
Amtes finden hier die Richtung für eine Antwort: ganz Mensch sein, um 
ein •barmherziger Priester" sein zu können. Im vorliegenden Text ist 
weder eine Angst vor dem •Zu-Menschlichen" zu spüren noch eine 
Angst davor, eine spezifische Aufgabe in der Verkündigung zu haben. 
Wenn Jesus Christus als brüderlicher Hohepriester das Vorbild eines 
Priesters ist, dann gilt für diesen auch die Botschaft, in sich die •Men- 
schenfreundlichkeit Gottes" aufleuchten zu lassen. Dann braucht auch 
auf dem Weg zum Priestertum ein Kandidat weder Angst vor seinen 
menschlichen Abgründen und Möglichkeiten noch vor seiner Eigenrolle 
zu haben; dann braucht eine Seminarerziehung keine Skrupel zu haben, 
gut fundierte psychologische Hilfen und Kurse in ihr •Erziehungspro- 
gramm" aufzunehmen. Sie können dann zu dem verhelfen, was von Je- 
sus gesagt wird: •Er wußte, was im Menschen ist" (Joh 2,25). 

Sicherlich gibt es noch eine ganze Reihe von Aussagen im Evange- 
lium, die für das priesterliche Sein und Selbstverständnis wichtig sind: 
an erster Stelle die Aussage, daß der Priester-Jünger nicht ein Selbst- 
ernannter, sondern ein Auserwählter ist: •Nicht ihr habt mich erwählt, 
sondern ich habe euch erwählt!" (Joh 15,16) Oder, ganz zentral, die Tat- 
sache, daß die Jüngerwerdung und die Vorbereitung für die Verkündi- 
gung des Evangeliums durch die Nähe zu Christus geschieht. Oder die 



Willi Lambert 262 

atemberaubende Aussage, daß Nachfolge nicht möglich ist ohne die 
fundamentale Geisteshaltung der Armut. Genauso wie es unsinnig ist, 
einen Turm bauen zu wollen ohne die entsprechenden finanziellen Mit- 
tel (vgl. Lk 14,28-30), so gibt es keinen Sinn, Jünger, Priester werden zu 
wollen ohne die Erfahrung, zuinnerst ein Armer zu sein. Vor allem aber 
steht über dem Weg des Jüngers die Zusage: •Ich nenne euch nicht 
mehr Knechte ... Vielmehr habe ich euch Freunde genannt; denn ich 
habe euch alles mitgeteilt, was ich von meinem Vater gehört habe" (Joh 
15,15). 

Wichtiger, als einzelne Stellen anzuführen, auszudeuten und für den 
einzelnen oder ein Seminar zu übersetzen, sollte die Grundeinsicht sein: 
Die Suche nach dem Weg zum •Priesterseminar Jesu" muß sich an den 
Provokationen des Evangeliums ausrichten und •richten" lassen. 

Die Seminarausbildung als Antwort auf die kirchliche Herausforderung 

Es ist wohl fraglos, daß eine Seminarausbildung, die der Kirche von 
heute dienen will, sich von den Herausforderungen bestimmen lassen 
muß, die für die Kirche der Gegenwart selber kennzeichnend und prä- 
gend sind. 

Kirche als Communio 

Sicher kann man die immer häufiger werdende Einladung, Kirche wie- 
der mehr als Communio und Mysterium, als Gemeinschaft und Geheim- 
nis zu verstehen, als Versuch deuten, unangenehme Auseinandersetzun- 
gen harmonisierend wegzutheologisieren. Aber die Wirklichkeit der Kir- 
che als Communio ist zu tief, zu ursprünglich, zu kostbar, zu fruchtbar, 
als daß dieses Wort wegen entsprechender Verdachtsmomente, die zu 
Recht oder zu Unrecht gehegt werden, nicht mehr verwendet werden 
dürfte. Kirche wurde von Anfang an verstanden als die Brüder und 
Schwestern Jesu, als die Familie Gottes, das Volk Gottes, der geheimnis- 
volle Leib Christi, der Tempel aus lebendigen Steinen, der Weinstock 
mit seinen Reben - alles Bildworte, die das Geheimnis erlöster Gemein- 
schaft aussagen. In diesem Sinne ist die Kommunion der höchste eucha- 
ristische Ausdruck von Kirche als Communio. 

Von daher darf gefragt werden: Ist diese Sicht der Priesterausbildung 
wirklich von innen her akzeptiert? Findet diese Wirklichkeit Ausdruck 
in der Gestaltung des Seminarlebens? Ist sie zur spirituellen Mentalität 



Priesterseminar ^•"i 

geworden? Wird das Moment von Gemeinschaft nicht doch zu stark ge- 
messen am Besuch der verpflichtenden •Großveranstaltungen" und am 
Festhalten an einer gewissen Rahmenordnung, damit der Gemein- 
schaftsbetrieb funktioniert - was sicher auch notwendig ist und nicht 
nur einen äußerlichen Sinn hat. 

Und weitergefragt: Wird nicht von manchen die Gemeinschaft doch 
eher als Platz gesehen, der sorglose Unterbringung und Verpflegung ga- 
rantiert, eine gewisse gemeinsame Ausbildungsatmosphäre gibt, ähnlich 
Denkende zusammenbringt und Raum für einzelne intensivere Bezie- 
hungen gibt? Dies alles wird geschätzt. - Aber wird Gemeinschaft als 
•Heilsgut"verstanden? Ich habe den Eindruck, daß manchmal Gemein- 
schaft als ein bloßes Mittel gesehen wird, das mehr oder weniger hilf- 
reich eingesetzt werden kann. Aber ist dies wirklich die biblische Sicht 
von Gemeinschaft und Erlösung? Ist nicht gerade dies und nichts ande- 
res das Ziel und die Gnade der Erlösung, daß sie versöhnte Gemein- 
schaft schenkt mit Gott und den Menschen? Kein Vaterunser kann ge- 
sprochen werden, ohne die Gemeinschaft mit dem Vater und den Brü- 
dern und Schwestern auszudrücken; kein Credo kann gebetet werden, 
ohne die Gemeinschaft der Heiligen, die communio sanctorum, glau- 
bend zu bekennen. 

Sicher gibt es in nicht wenigen Seminaren •Stockwerksgruppen", 
•Equipes", •Spiritualitätsgruppen" usw. Und zuweilen begegnet man 
Studenten, die sagen, daß ihnen so eine Gemeinschaft am meisten für 
ihren Weg mitgegeben hat. Aber werden diese Gruppen genügend be- 
griffen als Raum, in dem jemand die Ecken seines Charakters zu runden 
und zuzuschleifen lernt und sich durch ein brüderliches Feed-back mehr 
kennenlernen kann als vielleicht in einer ganzen Reihe von Ich-Medita- 
tionen? Werden diese Gruppen begriffen als Raum, in dem man lernt, 
gemeinsame Entscheidungen aus dem Geist des Glaubens zu treffen? 
Werden diesen Gruppen Hilfen und Begleitung geben? - Es ist zu we- 
nig, wenn Gruppen nur eine menschlichere Strukturierung einer Groß- 
kommunität in überschaubare •soziologische Größen", in Kleingruppen 
sind. Haben nicht zum Teil die Studenten und die Verantwortlichen 
mehr Ängste und Sorgen in bezug auf solche Gruppen, als daß sie die 
Chancen und den Auftrag sehen, der in ihnen liegt? Die Skepsis gegen- 
über dem •warmen Nest", das man sich baut - •das die anderen sich 
bauen" -, kann allerdings seltsamerweise ungestört damit zusammenge- 
hen, daß man sich einen Privatzirkel aus Gleichgesinnten sucht. Den Be- 
schwernissen, die eine wirkliche Gemeinschaft notwendigerweise mit 
sich bringt, weicht man allerdings dabei aus. 

In einer Generation, die gleichermaßen von individualistischen Ten- 



Willi Lambert 264 

denzen wie von Vermassungsphänomenen geprägt ist, ist es sicherlich 
schwer, Communio zu verwirklichen. Der Auftrag, danach zu suchen, ist 
um so dringlicher. 

Der •Stachel" der geistlichen Gemeinschaften 

In der Kirche unserer Zeit sind die Neuaufbrüche oder Gründungen 
von geistlichen Gemeinschaften unübersehbar. Von vielen werden sie 
als der Raum erlebt, in dem Kirche für sie wirklich wird, und nicht we- 
nige sehen in ihnen kräftige, lebendige, zukunftsträchtige Keimlinge im 
großen Garten der Kirche, der vielerorts austrocknet und wie eine Sand- 
wüste wirkt. Das Wort von Kardinal Höffner - •Geistliche Bewegungen 
sind in der heutigen Kirche wie Oasen. Sie sollten so zahlreich werden, 
daß die Wüste in Bedrängnis gerät" - drückt diese Sicht aus. Auch wenn 
mancher Anfangsschwung dieser Bewegungen versanden wird, auch 
wenn noch nicht ein rechtes Zusammen von •Gemeinde vor Ort" und 
geistlichen Gemeinschaften gefunden ist, auf jeden Fall offenbaren sich 
in diesen Gruppierungen, die von der Kirche selber begrüßt und aner- 
kannt sind, Impulse des Heiligen Geistes für die Kirche und für ihre 
Priester. Zu nicht wenigen von diesen Bewegungen und Gemeinschaften 
haben Priester und Seminaristen Kontakt. Gelegentlich führt das auch 
zu Spannungen in einem Seminar. Wesentlicher als solche Probleme ist 
es, die Fragen aufzunehmen, die sich von geistlichen Gemeinschaften 
her stellen. 

Geistliche Gemeinschaften sind zumeist ein Raum, in dem Gelegen- 
heit gegeben ist zum gemeinsamen Austausch über das •Wort des Le- 
bens", d.h. das Evangelium; sie sind ein Raum, in dem bewußt die Ein- 
heit von Glauben und alltäglichem Leben gesucht wird; sie sind ein 
Raum, in dem Zeugnis, Bezeugen des Glaubens geschieht; sie sind ein 
Raum, in dem gemeinsame Entscheidungen gesucht und gefunden wer- 
den; sie sind ein Raum gemeinsamer Glaubensfreude und Glaubens- 
feste; sie sind ein Raum, in dem gegenseitige Lebenshilfe geschieht; sie 
sind ein Raum für gemeinsames freies Beten, Loben, Klagen und Dan- 
ken. 

Sicher sind nicht alle •Vorzüge" auf eine einzelne Gemeinschaft kon- 
zentriert; sicher gibt es dort, wie in der Urkirche auch, Streitigkeiten, Ei- 
fersüchteleien, Machtkämpfe usw. Trotzdem erfahren viele Menschen in 
ihren Gemeinschaften Lebendigkeit des Glaubens und Freude des Er- 
löstseins. - Auch eine Seminargemeinschaft muß nicht versuchen, die 
Charismen aller geistlichen Bewegungen in sich zu vereinigen. Aber es 



Priesterseminar 265 

kann auch ein •Eifersüchtigmachen im Herrn" geben, d.h. manche Fra- 
gen von geistlichen Gemeinschaften her kann Stachel und Wachstums- 
impuls sein. Was könnte es für ein Seminar heißen, wenn es Menschen 
in geistlichen Bewegungen gibt, die trotz Familie jedes Jahr achttägige 
Einzelexerzitien machen, ohne daß irgendein Verantwortlicher mühsam 
für Ruhe sorgen muß und sich über abendliche Bierstubenbesuche är- 
gern müßte? Was könnte man von Gruppen lernen, deren Mitglieder 
einander intensiv in Lebens- und Glaubensfragen helfen? Was heißt es, 
wenn nicht wenige Laien eine regelmäßige geistliche Begleitung haben, 
keineswegs aber jeder Priesteramtskandidat, der selber einmal Men- 
schen als Geistlicher begleiten soll? Welche Hilfe und zugleich Heraus- 
forderung ist es, wenn in einer geistlichen •Stunde der Wahrheit" Men- 
schen in geschwisterlicher Weise einander Spiegel zur Selbsterkenntnis 
zu sein suchen? Was könnte es für Seminarerziehung heißen, daß es 
Gruppierungen gibt, die aus dem Wissen um die Schwierigkeiten eines 
gemeinschaftlichen Glaubensweges regelmäßige Gruppenbegleitung 
kennen und die Menschen zu solch einem Dienst zu befähigen su- 
chen? - Nicht Überforderung der Seminarerziehung sollen geistliche 
Gemeinschaften sein, sondern Stachel, Impuls und kritische Anfrage. 

Die Gemeindekirche 

Von einer •Gemeindekirche" zu sprechen ist in gewissem Sinn nicht 
sehr sinnvoll, da Kirche Gemeinde ist. Die Gemeinschaft aller ist Kir- 
che. Aber als Absetzung zu dem polemischen Begriff •Priesterkirche" 
wird doch etwas klar, zumal in der heutigen kirchlichen Situation: Ent- 
weder wird Kirche von allen mit ihren verschiedenen Charismen und 
Fähigkeiten mitgetragen, oder - menschlich gesprochen - Kirche zer- 
fällt. Was vielleicht banal oder plakativ wirkt - •wir alle sind Kirche" -, 
birgt in sich einige Aussagen, die für das priesterliche Selbstverständnis 
und für die Ausbildung bedeutsam sind. 

Zum ersten ist damit gesagt, daß die Gemeinschaftsfähigkeit, die Fä- 
higkeit zur Zusammenarbeit eine zentrale Eigenschaft eines Gemein- 
deseelsorgers ist. Auch wenn der Priester in einigen Bereichen eindeutig 
Leitungsfunktion hat, so ist auch diese eingebettet in ein vielfältiges 
Netz von Zusammensein und Kooperation, wenn Leitung nicht a-sozial 
sein soll. Die Befähigung dazu ist ein zentrales Erfordernis der Ausbil- 
dung. Wenn dies nicht in genügendem Maß geschieht, wird die Ausbil- 
dung weder der Gemeinde noch dem jungen Mann, seiner Aufgabe und 
Lebensfreude gerecht. Wenn jemand keine Hilfen zur Begegnungsfähig- 



Willi Lambert 266 

keit und Zusammenarbeit bekommt, dann kostet dies alle Beteiligten un- 
nötig viel Lebensenergie, bringt viel Einsamkeit und •Isolationsfolter", 
die möglicherweise noch ideologisch verbrämt wird. So ein •armer Ka- 
plan" und Pfarrer steht dann manchmal völlig daneben oder wird vom 
größten Teil der Gemeinde als Hemmnis empfunden. Man brauchte 
darüber nicht zu reden, wenn es sich nur um •Einzelfälle" handelte. - Es 
geht also darum, daß Einübung geschieht nicht nur im Arbeiten für..., 
sondern auch im Arbeiten mit... Manche können vielleicht ausgezeich- 
nete Fürsorger sein, aber kaum Aföarbeiter. Eine spirituelle Theorie der 
Pro-existenz ist nicht glaubwürdig, wenn sie nicht getragen ist von einer 
Co-existenz: Dasein-für im Dasein-mit. 

Zur Erfahrung eines Priesters heute gehört auch, daß er eine Reihe 
von hochqualifizierten Mitarbeitern und Mitarbeiterinnen hat; qualifi- 
ziert in ihrem profanen Beruf, qualifiziert aber auch in einem kirchli- 
chen Beruf. Da leitet vielleicht ein Pastoralassistent ausgezeichnet eine 
Bibelrunde; er kann das, weil er im Studium Exegese und Bibelarbeit als 
Lieblingsfach gehabt hat und in einer geistlichen Gemeinschaft zudem 
einen lebendigen Umgang mit Gottes Wort erfahren hat. Es ließen sich 
viele solcher und ähnlicher Situationen anführen, die zeigen, wie ein 
Priester •genötigt" ist, mit Menschen umzugehen, die einen Glaubens- 
weg, einen Lebensweg, einen Erfahrungs- und Wissensweg gegangen 
sind und dies miteinbringen wollen und können in die Gemeinde. 

Die Folge daraus darf sicherlich nicht sein, darauf hinzuarbeiten, daß 
der Priester eben noch viel qualifizierter werden müsse, so daß er über- 
all die Nase vorn hat. Abgesehen davon, daß dies unmöglich wäre, wäre 
es seelische Grausamkeit und stellte sich vor allem die Frage nach dem 
zugrundeliegenden Priester- und Kirchenbild. Was nötig ist, ist vielmehr 
die Erziehung zur Bescheidung und Bescheidenheit. Nötig ist es weiter- 
hin, mehr zu sehen, daß der Priester nicht nur Diener der Einheit, son- 
dern auch Diener der Vielfalt ist. Einheit ohne Vielfalt ist Uniformie- 
rung. Vielheit ohne Einigungsbewegung bringt Zerfall. •Fülle" ist das 
christliche Wort, in dem beides eins ist: das •eine Notwendige" und die 
Vielfalt. Ein •Gemeindepriester" muß schauen, wie er die vielfältigen 
Talente, die Gottes Geist zum Aufbau der Gemeinde erweckt, findet 
und entfalten und zusammenfügen hilft. So braucht er Mitarbeit nicht 
als Konkurrenz mißzuverstehen, sondern kann zusammen mit vielen 
Priestern einer Gemeinde sein, die •Gemeinschaft von Gemeinschaften" 
ist. 

Eine Herausforderung, die ebenfalls mit einer •Gemeindekirche" ver- 
bunden ist, besteht in der Pluralismusfähigkeit, vor allem in einer kir- 
chengeschichtlichen Situation, in der verschiedenste Strömungen in der 



Priesterseminar 267 

Kirche sich bekämpfen, sich ignorieren, gelegentlich diffamierend an- 
einandergeraten, aber auch sich gegenseitig bereichern, korrigieren und 
weiterhelfen. Wenn sich ein Priester aufgrund seiner seelischen und cha- 
rakterlichen Konstitution undifferenziert •auf eine Seite schlägt", dann 
sind Spaltungstendenzen in einer Gemeinde vorprogrammiert. - An die- 
sem Punkt zeigt sich noch einmal, wie entscheidend für eine Seminar- 
ausbildung nicht nur eine gediegene wissenschaftliche Ausbildung, son- 
dern die •systematische" Förderung einer christlichen Pluralismusfähig- 
keit ist. Der Heilige Geist, das •Pleroma" Gottes, ist das Prinzip des 
christlichen Pluralismus. Wenn 23jährige junge Menschen schon •die 
Schotten dicht machen", dann ist etwas in der Auswahl oder in der Aus- 
bildung nicht gut gelaufen. Einem Priester Jesu Christi muß man die 
Geisttendenz, •für die vielen dazusein", anmerken können. 

Die Kirche der Glaubensentscheidung 

Volkskirche und Entscheidungskirche werden manchmal im unguten 
Sinn gegeneinander ausgespielt. In der Volkskirche, die getragen ist 
durch viele Traditionen, kann persönliche Glaubensentscheidung ge- 
schehen; und umgekehrt gibt es nicht nur die individualistische persön- 
liche Glaubensentscheidung des einzelnen vor seinem Gott, sondern ist 
diese immer auch geschenkt, vermittelt durch Gemeinschaft. Trotzdem 
wird seit Jahrzehnten zunehmend deutlicher, daß christlicher Glaube 
immer weniger durch ein allgemeines christliches Milieu getragen wird. 
Gleichgültigkeit, Unverständnis, Aggressivität, Spott, wohlwollende To- 
leranz, Skepsis, Unkenntnis werden mehr und mehr zu Gegebenheiten 
des gesellschaftlichen Umfeldes. Die Chance, die darin liegen kann, ist, 
daß Christsein und Christwerdung immer mehr auf persönliche Begeg- 
nung und freie Entscheidung verwiesen werden. 

Man muß es nicht so zugespitzt sagen wie Karl Rahner, daß der 
Fromme der Zukunft entweder ein Mystiker sein wird oder eben nicht 
mehr sein wird, aber eines scheint sich deutlich zu zeigen: Alles, was zu 
einem persönlicheren, entschiedeneren Glauben und zu einem existen- 
tielleren Teilnehmen am Geheimnis des Glaubens, der Hoffnung und 
der Liebe hilft, ist Antwort auf die heutige Situation. Wo Glaubenszeug- 
nis gegeben wird, wo innere und äußere Heilung geschieht, wo auf einen 
Gebetsweg gewiesen wird, wo wirkliche Exerzitienerfahrungen gemacht 
werden, dort geschieht ursprüngliche Begegnung mit dem •Wort des Le- 
bens. Denn das Leben wurde offenbart; wir haben gesehen und bezeu- 
gen und verkünden euch das ewige Leben, das beim Vater war und uns 



Willi Lambert 268 

offenbart wurde. Was wir gehört haben, das verkünden wir auch euch, 
damit auch ihr Gemeinschaft mit uns habt. Wir aber haben Gemein- 
schaft mit dem Vater und mit seinem Sohn Jesus Christus. Wir schreiben 
dies, damit unsere Freude vollkommen ist" (1 Joh 1,2-4). 

Damit ist an ein Seminar die Frage gestellt, inwieweit es von seiner 
Gestaltung her Einladung, Herausforderung und Hilfe für eine reife per- 
sönliche Glaubensentscheidung ist. 

Schlußfolgerungen und Anregungen 

Muß sich groß etwas ändern in der Priesterausbildung? Kann sich etwas 
ändern durch die Bischofssynode? Was soll sich überhaupt ändern? 
Wird nicht seit 20 Jahren immer wieder nach Verbesserungen gefragt für 
das •seminarium semper reformandum"? Muß etwas neu eingeführt 
werden? Genügt es nicht, wenn manche Entwicklungslinien einfach wei- 
tergezogen werden? Reicht es, den bisherigen Rahmen auszufüllen, oder 
muß er stellenweise gesprengt werden? Schätzen wir die Rolle von insti- 
tutionellen Änderungen zu hoch ein? Oder haben wir nicht den Mut zu 
wirklichen Reformen? Gibt es Seminar-Träume oder gar mancherorts 
schon gelungene Beispiele? 

Manche von diesen Fragen werden sicher auf der Bischofssynode in 
Rom angegangen werden. Ich möchte abschließend eine Reihe von Ge- 
danken und Anregungen geben, die sich mir im Lauf der letzten Jahre 
nahegelegt oder sogar aufgedrängt haben. Sie sind in gewissem Sinn 
konkrete Schlußfolgerungen aus dem bisher Gesagten. 

Ein •Noviziatsjahr"für Seminaristen? 

Am 6. Januar 1980 erschien ein Rundschreiben der Kongregation für 
das katholische Bildungswesen mit dem Titel: •Aktuelle Hinweise für 
die Einführung der Priesteramtskandidaten in das geistliche Leben". 
Dort wird der Wunsch ausgesprochen, daß in den Seminaren eine Art 
Noviziatsjahr zu Beginn der Seminarzeit eingeführt werden sollte. Das 
Hauptargument für diesen Vorschlag lautet: Es ist fast unmöglich, in der 
Welt von heute und unter den hohen Anforderungen des Universitäts- 
studiums sich genügend Zeit für ein geistliches Leben zu nehmen. Dies 
bedeutet, daß die entscheidenden menschlich-spirituellen Fragestellun- 
gen auf dem Weg zum Priestertum hin einen ungenügenden Raum be- 
kommen. - Das aber ist eine schwere •Unterlassungssünde" an den Prie- 



Priesterseminar 269 

steramtskandidaten selber und an den künftigen Gemeinden. Welch ein 
Schaden, wenn notwendige Reinigungs- und Klärungsschritte unter ei- 
nem unabweisbaren Leidens- und Realitätsdruck sich erst ein paar Jahre 
nach der Priesterweihe zeigen! Welch eine Not für den Priester und was 
für ein Schaden für Gemeinden! Die Schreiber des Dokuments haben 
die Schwierigkeiten schon vorausgeahnt: •Diese Zeitspanne einer spiri- 
tuellen Propädeutik erweist sich als eine Wohltat für die Teilnehmer 
selbst. Es ist eher die Diözese, die beim derzeitigen Priestermangel 
glaubt, ein unnötiges Opfer bringen zu müssen; in Wirklichkeit würde 
sie sehr bald feststellen, daß sich eine solche Einrichtung segensreich 
auswirkt. Wir erlauben uns als Schlußempfehlung, darauf zu drängen, 
daß dieser Versuch gemacht werde." 

Sicher ist es eine Frage, ob eine Art Noviziatsjahr für Priesteramtskan- 
didaten die beste und praktikabelste Lösung wäre. Vielleicht wären 
geistliche Intensivzeiten - verstreut über die Jahre der Ausbildung und 
mit einer längeren Zeit zu Anfang - wirksamer. Insgesamt aber wurde 
und wird die dringliche Bitte aus Rom, die einem fundamentalen Be- 
dürfnis der Priesterausbildung entspricht, nicht aufgenommen - zum 
Schaden der Priester und Gemeinden. 

Ausbildung der Ausbilder 

Wie würden wohl Professoren einer theologischen Fakultät reagieren, 
wenn man ihnen Neupriester oder Pfarrer mit einigen Gemeindeerfah- 
rungen ohne jede weitere Ausbildung als Dozenten zuweisen würde? 
Denn diese hätten ja die betreffenden Fächer während ihrer Studienzeit 
studiert und brauchten das Gelernte nur weiterzugeben, und man suche 
ja die intelligentesten aus. Die Reaktion des Professorenkollegiums 
braucht nicht beschrieben zu werden. Wie ist es aber mit denen, die mit 
verantwortungsvollen Aufgaben im Rahmen der Ausbildung in den Prie- 
sterseminaren beauftragt werden? Sicher sind diese im Normalfall gute 
und erfahrene Priester. Aber müßten sie nicht auf verschiedene Weise 
für ihre sehr spezielle Aufgabe intensiver vorbereitet werden? Brauchten 
sie nicht zusätzlich zu der Erfahrung, die sie von sich her mitbringen, 
eine gezielte und gründliche Hilfe in •Menschenführung", in geistlicher 
Begleitung, in Psychologie? Es gibt Institute, die angefangen haben, ei- 
nen Ausbildungsgang für Menschen anzubieten, die später in Novizia- 
ten und in der Priesterausbildung Verantwortung tragen. Aber aufs 
Ganze gesehen, gibt es noch zu wenige solcher Versuche. 



Willi Lambert 270 

Eine sinnvollere Exerzitienpraxis 

Nicht wenige Exerzitienbegleiter machen die Erfahrung, daß es oft am 
schwierigsten ist, für Seminaristen und für Priester Exerzitien zu geben. 
Bei einem größeren Teil des Klerus ist die Praxis jährlicher Exerzitien 
verlorengegangen; die acht Tage sind, wenn sie je gepflegt wurden, auf 
drei bis fünf Tage zusammengeschrumpft; manchen haben die Exerzi- 
tien am Seminar •für immer gereicht"; andere entwickeln einen eigenen 
Exerzitienstil aus einer Mischung von Ausruhen, Briefe-Schreiben, Sam- 
meln von Gedanken für die nächsten Predigten u.a.; manche schauen 
skeptisch und verwundert oder reagieren sogar aggressiv, wenn sie von 
•Laien" hören, die achttägige Einzelexerzitien machen. Die kostbare 
Neuentdeckung der Exerzitienpraxis während der letzten 20 Jahre ist zu- 
mindest teilweise an den Priestern und den Seminaren vorbeigegangen. 
Eine intensivere und gereiftere Exerzitienpraxis, die zu klareren Ent- 
scheidungen und zu einer tieferen Christusbeziehung hinführen möchte, 
müßte eine noch wichtigere Rolle als bisher spielen. 

Manche Spirituäle und Studenten haben inzwischen auch die Erfah- 
rung von •Exerzitien im Alltag" gemacht. Diese bestehen darin, daß ein 
Exerzitant sich über ein Semester oder ein ganzes Jahr hinweg jede Wo- 
che mit seinem geistlichen Begleiter trifft. Das entscheidende •Fragen- 
bündel" im Gespräch lautet immer: Wie habe ich in meinem Leben, 
meinem Beten, meinem Studieren, meinem Umgang mit den Mitmen- 
schen die Urbewegungen des Heiligen Geistes - Glaube, Hoffnung, 
Liebe - wahrgenommen und wie die Regungen des Ungeistes d. h. Miß- 
trauen, Resignation, Egoismus? Von dieser Fragestellung her ergeben 
sich dann Hinweise für das Weitergehen in der folgenden Woche. So ein 
intensiver Weg kann zu den besten Hilfen für den geistlichen Weg in 
einem Seminar gehören. 

Ausnutzung psychologischer Hilfen 

Es gibt nicht nur einen •antirömischen Affekt", sondern auch einen •an- 
tipsychologischen Affekt". Beide Affekte können sich auf verschiedene 
Weise auf Vorkommnisse berufen, die ihre aggressive Abneigung ein 
Stück weit verständlich machen. Trotzdem, als prinzipielle Haltung sind 
beide nicht fruchtbar. Inzwischen werden auch Erkenntnisse und Hilfen 
aus der Psychologie und Psychotherapie auf verschiedene Weise, aber 
zumeist nur anfanghaft, in Anspruch genommen. In manchen Priester- 
seminaren gibt es Vorgespräche und Aufnahmegespräche mit psycholo- 



Priesterseminar 271 

gisch geschulten Fachkräften. In •Extremfällen" wird auch eine thera- 
peutische Hilfe in Anspruch genommen. Am einen oder anderen Semi- 
nar gibt es sogar eine Konzeption für längerfristige psychologische Hil- 
festellungen. 

Wie wirksam eine gute Hilfe ist, konnte ich bei Studenten sehen, die 
die Diagnose und Beratung am Institut für Psychologie an der Gregoria- 
na in Rom in Anspruch nahmen. Es war für mich bemerkenswert, wie 
manche allein durch die Inanspruchnahme von vier Diagnosevormitta- 
gen Fortschritte in der Selbsterkenntnis - die ja ein direkter Weg zur De- 
mut sein kann - machten, die ihnen zuvor über Jahre hin nicht so gelun- 
gen waren. - Es ist wohl bezeichnend, daß gerade diejenigen, denen 
man am meisten diesen •Erkenntnisschub" gewünscht hätte, sich am 
meisten gegen das •Ansinnen" verwahrten, zu überlegen, ob sie nicht 
diese Möglichkeit in Anspruch nehmen wollten. 

Fazit: Insgesamt ist die mögliche Bedeutsamkeit und Wirksamkeit sol- 
cher Angebote noch nicht genügend gesehen und in Anspruch genom- 
men. 

Wichtige Rolle der Gruppen 

•In Seminarien, in denen eine große Zahl von Alumnen zusammenlebt, 
soll man die Alumnen in passender Weise in kleinere Gruppen auftei- 
len, um so die Ausbildung der einzelnen persönlicher gestalten zu kön- 
nen."2 

Viel mehr als dieser eine Satz findet sich zur Frage der Gruppenbil- 
dung an Seminarien nicht im Dokument des II. Vatikanums über die 
Priesterausbildung. Nach den Überlegungen zum Thema •Kirche als 
Communio" und zur Frage der persönlichen Reifung und Begegnungs- 
fähigkeit scheint aber klar zu sein, daß die kleinen Gemeinschaften in 
Seminarien eine zentralere Rolle spielen müßten als bisher. Ihren vollen 
Sinn und Dienst im Blick auf die Ausbildung künftiger Priester könnten 
sie nur haben, wenn sie als echte Glaubens- und geistliche Weggemein- 
schaften verstanden würden. Dies würde bedeuten, daß sie Raum, Her- 
ausforderung und Hilfe für verschiedene Vollzüge sein müßten: Raum, 
in dem sich der einzelne über längere Zeit der •Mühle" der Gemein- 
schaft aussetzt - so wie Jesus die Jünger, die er zu sich rief, auch gleich 
einander •zumutete"; Raum, in dem aus der Zugehörigkeit zu Jesus die 
Zusammengehörigkeit untereinander erwächst, Raum, in dem Gemein- 

II. Vatikanum, Dekret über die Ausbildung der Priester, Nr. 7. 



Willi Lambert 272 

Schaftsfähigkeit, d. h. Mitteilung, gegenseitige Korrektur und Wertschät- 
zung, konkrete Verantwortlichkeit usw. eingeübt wird; Raum für Glau- 
bens- und Schriftgespräch; Raum für gemeinsame geistliche Entschei- 
dungsfindung. Wenn solche Erwartungen mit Gruppen verknüpft wer- 
den, dann ist auch klar, daß hier viel investiert werden muß. Ohne eine 
erfahrene Begleitung, ohne verschiedene Stilelemente - etwa gemein- 
same Lebensbetrachtung, Auswertung des Weges u.a. - würde die 
Gruppe eine bloße Idealforderung darstellen. Diese macht erfahrungs- 
gemäß eher bloß ein schlechtes Gewissen, frustriert und bricht, wenn es 
keine klare Konzeption und konkrete Hilfen gibt, auseinander. Wenn 
Paulus mahnend schreibt, daß Gott ein •Gott des Miteinanders und 
nicht des Durcheinanders" (1 Kor 14,33) sei, dann zeigt dies, daß auch 
das Zustandekommen einer echten Glaubensgemeinschaft ein Kunst- 
werk, um nicht zu sagen ein •Kunststück" des Heiligen Geistes ist. 

Sicherlich gibt es Studenten an Seminarien, die geistlichen Bewegun- 
gen und Gemeinschaften angehören; ob dies aber die Lösung für die 
Gesamtausbildung ist, darf mit einem Fragezeichen versehen werden. 
Der Sinn und die Notwendigkeit der Glaubensgemeinschaft wäre zu 
niedrig angesetzt, wenn man sie nur denen überließe, die •so etwas eben 
brauchen" oder die sich davon •angesprochen" fühlen. 

Priesterseminar - wie lange? 

Eine der dringlichsten, aber auch schwierigsten Fragen dürfte die nach 
der Ausbildungsdauer im Seminar sein - obgleich sie eindeutig durch 
die Studienordnung festgelegt ist. Aber eben hier liegt ein großes Pro- 
blem. Eine •Regelstudienzeit" für alle läßt sich noch recht leicht festle- 
gen. Wie aber sieht die Zeitfrage bei persönlichen Entscheidungsschrit- 
ten aus? Bei Fragen menschlichen Wachsens und Reifens? - Jeder Ver- 
gleich, sagt man, hinkt, aber vielleicht hilft doch die Frage ein wenig: 
Wie würde man reagieren, wenn für alle Mitteleuropäer das Heiratsalter 
auf 20 oder 26 Jahre festgelegt würde? In welches System würde da 
menschliches Begegnen und Entscheiden gepreßt! Ein wenig ironisch 
gefragt: Wie kommen wir eigentlich dazu, aufgrund unseres Schul- 
systems und verschiedener anderer Faktoren dem Heiligen Geist vorzu- 
schreiben, daß er die Amtsgnade vornehmlich für 26jährige junge Män- 
ner auszugießen habe? - Gerade wenn man die Geschichte von Heiligen 
und Ordensgründern anschaut, sieht man, daß •Regelzeiten" da eher die 
Ausnahme sind. Man kann natürlich sagen, daß Heilige eben auch eher 
die Ausnahme als die Regel sind und wir getrost für den Normalfall Re- 



Priesterseminar 273 

gelzeiten festlegen dürfen. Das ist nicht einmal ganz abwegig gedacht. 
Feste Zeiten haben auch als Herausforderung einen Sinn. Aber trotzdem 
bleibt die Frage nach einer elastischeren Handhabung. Allein wenn man 
die Ängste bedenkt, die man bei einer Reihe von Priesteramtskandida- 
ten beobachten kann, wenn ihnen Aufschub vom Regens verordnet und 
vom Spiritual angeraten wird, dann stellt sich die Frage: Wie groß ist die 
innere Freiheit der betreffenden Studenten, und wie hilfreich ist der ob- 
jektive Zeitdruck für das geistliche Entscheidungsgeschehen? - Gibt es 
neue Wege, das Problem zu lösen? 

Pilotprojekte für die Kinder des Lichtes? 

An einigen Stellen des Evangeliums kann man bemerken, daß Jesus eine 
gewisse Bewunderung für die •Kinder dieser Welt" hegt und es bedau- 
ert, daß •die Kinder des Lichtes" sich vergleichsweise unklug beneh- 
men. Diese Beobachtung soll Ausgangspunkt für die folgende Überle- 
gung sein: Bei den •Kindern dieser Welt" gibt es in Notsituationen 
•Pilotprojekte". So startet man beispielsweise in der drängenden Ener- 
giefrage verschiedene Versuche alternativer Energieversorgung. Allen 
Beteiligten ist klar, daß dies sehr sorgfältig geplant, begleitet und durch- 
geführt werden muß; daß eine ganze Reihe von Versuchen sich als Fehl- 
versuche herausstellen werden und daß viel Geld, Material und Kraft 
investiert werden müssen. Könnte man nicht auch im Bereich der Prie- 
sterausbildung nach Alternativmöglichkeiten Ausschau halten, diese an 
einigen Orten •kontrolliert" durchführen und so Lernerfahrungen ma- 
chen? Genausowenig wie es unmöglich und unsinnig wäre, per Be- 
schluß einfach alles auf Sonnen- oder Windenergie umzustellen, so wäre 
es nicht sinnvoll, ein neues Konzept für alle Seminare zu entwerfen und 
durchführen zu wollen. Aber ist die Gesamtsituation nicht doch so not- 
voll, bzw. gibt es nicht noch unentdeckte Chancen, so daß sich über die 
Frage von Priesterseminar-Pilotprojekten nachzudenken lohnte?! 

Es ist wohl angebracht die Gespräche der Bischofssynode in Rom mit 
einem Gebetswunsch zu begleiten, wie er etwa im zweiten Brief an Ti- 
motheus steht. Was dort dem einzelnen, dem für seine Dienste in der 
Kirche die Hände aufgelegt worden waren, gilt, das ist allen zu wün- 
schen, die Priester sind oder werden, und denen, die sich um sie sorgen: 

•Ich rufe Dir ins Gedächtnis: Entfache die Gnade Gottes wieder, die 
dir durch die Auflegung meiner Hände zuteil geworden ist. Denn Gott 
hat uns nicht einen Geist der Verzagtheit gegeben, sondern den Geist 
der Kraft, der Liebe und der Besonnenheit" (2 Tim 1,6 f.). 




