Die Bedeutung von Charles de Foucauld
fir die Kirche von heute

Gisbert Greshake, Freiburg

Die folgenden Ausfiihrungen wurden erstmals auf dem Jahrestref-
fen 1989 der Priestergemeinschaft Jesus-Caritas (Geistliche Fami-
lie Charles de Foucauld) vorgetragen. Deshalb sind sie auch gleich
auf das Problem zugespitzt: Welche Bedeutung haben die Impulse,
die von der geistlichen Gestalt Charles de Foucaulds ausgehen, fiir
unsere Seelsorge, fiir den Stil unserer Pastoral und fiir das Erschei-
nungsbild der Kirche? Fiir diese ,,Ubersetzung* der Botschaft von
Bruder Karl in das Hier und Heute verdanke ich viele Anregungen
den Schwestern und Briidern der Geistlichen Familie Charles de
Foucaulds, ohne daB ich dies immer im einzelnen kenntlich mache
bzw. kenntlich machen kann*. Jedenfalls bin von einer Reihe der
folgenden Ausfiithrungen nicht eigentlich ich der Autor, sondern es
handelt sich um gelebte und danach formulierte Erfahrungen vie-
ler heutiger ,,Jiinger* Bruder Karls.

Vorweg ein methodisch-hermeneutischer Hinweis: Wenn man die Spiri-
tualitdt Charles de Foucaulds in einzelne Teile zerlegt und sie — wie das
im folgenden geschieht - in einige Zentralworte aufschliisselt, so sind
die einzelnen Elemente, je fiir sich gesehen, nicht sonderlich originell.
Man kann fast alles, was Bruder Karl gesagt, getan und gewirkt hat,
auch schon in der Geschichte der Spiritualitiit vor ihm finden. Im iibri-
gen weill man ja auch, daB er die groBen spirituellen Gestalten der Ver-
gangenheit sehr genau gekannt bzw. sogar studiert hat: Franz von Assisi,
Johannes vom Kreuz, Teresa von Avila, Ignatius von Loyola und andere
mehr. Hinzu kommt noch, daB ihm entscheidende spirituelle Schwer-
punkte von aullen dargereicht wurden: So etwa kam ihm aus der Spiri-
tualitdt seiner Zeit die spezifisch franzésische Variante der Herz-Jesu-
Verehrung und der eucharistischen Frommigkeit zu; anderes wurde ihm

* Vgl. aber besonders G. Belker, Im Dienst der Gemeinde. — Impulse zu einer Pastoral aus
der Spiritualitit von Charles de Foucauld, in: Pastoralblatr 35 (1983) 374-376; J. Kempe,
Bruderschaft im Spannungsfeld der Gemeinde. Pastorale Praxisreflexion nach fiinfzehnjih-
rigem Gemeindedienst, in: Priestergemeinschaft JESUS CARITAS, Rundbrief der deutsch-
sprachigen Bruderschaften, Oktober 1986, 12-21.



Charles de Foucauld 275

vermittelt durch die Begegnung mit dem Islam und nicht zuletzt durch
seinen geistlichen Vater Abbé Huvelin. Von letzterem hat er vor allem
die Stichworte ,,Nazareth“ und ,letzter Platz“ geerbt. Und doch gibt es
trotz dieser vielfiltigen Abhéngigkeit eine wirkliche ,Originalitét® der
Spiritualitit von Bruder Karl. Sie besteht darin, daB viele Elemente, die
vor ihm oder zu seiner Zeit bereits lebendig waren, durch ihn eine neue
Synthese und damit eine iiberzeugende neue Gestalt gefunden haben.
Das Gestalthafte also, d.h. der Umstand, dal die verschiedenen Teil-
stiicke sich buchstiblich zu einem Ganzen er-ginzen und ein gelebtes
Ganzes ergeben: das ist das Originelle des spirituellen Projekts von Bru-
der Karl.

Wenn mithin die folgenden Darlegungen um vier zentrale Schliissel-
worte gruppiert sind und damit die Spiritualitit von Charles de Fou-
cauld gleichsam in vier Elemente zergliedert ist, so darf man nie verges-
sen, daf} es hier um ein unteilbares Ganzes geht, das bei ihm eine gelebte
Synthese gefunden hat. Jede Isolierung eines einzelnen Elementes, jede
Vernachldssigung eines anderen wiirde gerade das Ganze der Gestalt
zerstoren.

,.Le sens de Dieu*

Als erste (wie auch dann spiter als zweite) Charakterisierung der Spiri-
tualitdt von Bruder Karl wurde eine franzosische Formulierung: ,Le
sens de Dieu“ gewihlt, weil das Gemeinte sich nur schlecht prézise im
Deutschen wiedergeben 1aBt. Die wortliche Ubersetzung: ,,Der Sinn fiir
Gott* gibt kaum die eigentliche Sinntiefe wieder. Gemeint ist mit ,,sens
de Dieu“, daB dem Menschen das, was und wer Gott ist, einmal wirklich
unter die Haut geht, daB er entdeckt: Gott ist der Lebendige, der All-
michtige und Alliebende, ein verzehrendes Feuer, jene Wirklichkeit, die
den Menschen ganz und gar umgreift: Grund und Ziel des Lebens, so,
daB das Geschopf jetzt und in alle Ewigkeit vor Gott steht, von ihm be-
schenkt, getroffen und in Anspruch genommen ist. ,,Leidenschaft fiir
Gott“, so konnte man vielleicht sehr frei, aber angemessen die Wendung
,,sens de Dieu tibersetzen.

Bruder Karl hat eine erste staunende Erfahrung dieses ,,sens de Dieu*
vor seiner sogenannten Bekehrung an seiner Kusine Madame de Bondy
gemacht, an der er das ,esse coram Deo* (= das Leben als Stehen vor
der wiberwiltigenden Wirklichkeit Gottes), als etwas ungemein Beein-
druckendes und Uberzeugendes wahrnahm, ohne es jedoch selbst nach-
vollziehen zu konnen. Dann aber hat er diesen ,,sens de Dieu® gesehen



Gisbert Greshake 276

bei den Moslems in Algerien und Marokko. Es hat auf ihn einen unge-
heuer tiefen Eindruck gemacht, daB Menschen mitten im 6ffentlichen
Verkehr und Trubel des Alltags bei den Gebetsaufforderungen der Mu-
ezzin sich zu Boden werfen und in der Haltung der Anbetung Gott die
Ehre geben. Diese Erfahrung hat ihn nie in Ruhe gelassen. Nicht an der
abgebriihten Frommigkeit der christlichen Biirger Frankreichs, sondern
an den Moslems ist ihm aufgegangen, was das heiBt: von Gott leiden-
schaftlich erfaft zu sein. Und dies hat auch etwas mit der Wiistenerfah-
rung zu tun, die sowohl den Moslems Afrikas wie auch spiter Bruder
Karl zuteil ist: Wiiste hat etwas Unerbittliches, Forderndes an sich.
Jahwe ist ,,der Gott, der aus der Wiiste kommt“ und der als solcher ein
leidenschaftlicher Gott ist, ein eifernder Gott, ein Gott, der den Men-
schen nicht in Ruhe 148t.

Auf diesem Hintergrund war auch die ,,Bekehrung® Bruder Karls —
trotz aller vorbereitenden Schritte — wie ein Blitz, der sein Leben von der
Wirklichkeit des lebendigen Gottes treffen, ja umwerfen lieB. Bekannt
ist die Notiz in einem seiner Briefe: ,,Sobald ich zum Glauben gekom-
men war, da3 es einen Gott gab, da begriff ich, daB ich nicht anders
handeln konnte, als nur fiir ihn zu leben. Meine Berufung zum Leben
nach dem Evangelium datiert in der gleichen Stunde wie mein Glaube.
Gott ist so groB, und es gibt eine solche Differenz zwischen Gott und all
dem, was er nicht ist!“! Hier ist die Erfahrung der Differenz zwischen
Gott und Nicht-Gott thematisiert und darin das Uberwiltigtsein des Ge-
schopfes von der GroBle und Transzendenz Gottes.

Der Grundakt seines Lebens wird von jetzt an die Anbetung, aus der
alles andere hervorzugehen und in das alles andere sich immer wieder
hineinzu-,konzentrieren“ hat. Die Anbetung ist der Ort, wo sich stets
neu die Leidenschaft fiir Gott entziindet.

Der christliche Gott aber ist der in Jesus offenbare Gott. Und so wird
der ,sens de Dieu“ konkret festgemacht an der Person Jesu Christi. Im
Hinblick darauf schreibt Bruder Karl: ,,Allein der Herr verdient es, mit
ganzer Leidenschaft geliebt zu werden. Selig die Triimmer (in unserem
Leben), die uns der Einsicht in diese Wahrheit niaherbrachten.*?

»Leidenschaft fir Gott“ - ,Leidenschaft fiir Jesus Christus®, damit
verbunden , Leidenschaft fiir das Evangelium.* Sie driickt sich etwa aus
in dem Satz: ,,Ich bin bereit, bis zum Jiingsten Tag zu leben und bis an
das Ende der Welt zu gehen, um des Evangeliums willen.“* Wenn es um

' Brief an Henry de Castriesv. 14. August 1901, in: Oeuvres Spirituelles. Anthologie hrsg. v.
D. Barrat, Paris 1958, 661.

2 Ecrits Spirituelles, Paris 1933, 242.

3 Ebd. 229.



Charles de Foucauld 277

Jesus Christus und sein Evangelium geht, dann gibt es keine Bedingun-
gen, Vorbehalte, Modifikationen — dann ist alles einzusetzen.

Halten wir hier einen Augenblick inne und fragen, was uns dieser
Grundzug der spirituellen Gestalt Bruder Karls in unserer Situation zu
sagen hat. Unsere geistige, kirchliche und seelsorgliche Situation ist -
wenn man es sehr plakativ und holzschnittartig zusammenfaBt — wohl
durch folgende Faktoren charakterisiert:

Erstens ist da das Umfeld, das wir gewohnlich mit dem Schlagwort
Lsikularisierte Welt“ bezeichnen. Gott kommt fiir viele, fiir die mei-
sten(?) Menschen in unserer Welt nicht mehr vor. Sie lduft in sich ge-
schlossen gut oder schlecht ohne ihn ab. Der Glaube ist dabei zu ver-
dunsten, ohne daB man bewuBt etwas gegen den Glauben hat oder ge-
gen ihn tut. Er ist fiir viele Menschen ganz einfach irrelevant, gleichgil-
tig. Man zuckt mit den Achseln. ,,Glaube an Gott* - was soll das?

Zweitens: Auch bei denen, die noch an Gott glauben — nehmen wir
unsere sogenannten aktiven oder praktizierenden Gemeindemitglieder
—, steht Gott weithin auBerhalb der Welt, er lebt gleichsam in einer jen-
seitigen Welt, der man sich am Sonntag, im festlichen Kult oder an Kno-
tenpunkten des Lebens zuwendet, um seine religiosen Bediirfnisse zu be-
friedigen: die Sehnsucht nach Sinn, ein vages Verlangen nach gottli-
chem Beistand und Segen, das Bediirfnis nach Sprengung der grauen
Alltagswelt. So ist auch der praktizierte Glaube weithin funktionalisiert
entweder auf die Bediirfnisse biirgerlichen Lebens hin oder - in eher
Jlinken“ Kreisen — auf das Bediirfnis, sich die eigenen politischen An-
schauungen ideologisch vom Evangelium her tiberh6hen und verstirken
zu lassen. Jedenfalls ist fiir viele Christen Gott keine lebendige Wirklich-
keit mehr.

Drittens: Weil Gott in weiten Bereichen des Lebens nicht mehr vor-
kommt, weil er so fern und belanglos ist, wird der christliche Glaube,
auch was seine pastorale Schwerpunktsetzung betrifft, nicht selten als
eine intensive Form von Mitmenschlichkeit und Hilfe zu einem gliicken-
den Leben vorgestellt und praktiziert. Er wird betrachtet in seiner Rele-
vanz fiir das menschliche Leben, auf daB es groB3 und schon wird und
gelingen kann. ,,Wofiir ist Glaube gut?“ fragen die Menschen, vor allem
die jungen Leute. Und wir geben sogar bereitwillig Antwort auf diese
Frage, anstatt zunichst einmal — provozierend — zu sagen: Glaube ist zu
gar nichts gut! Denn Glaube, Beziehung zu Gott, darf nicht auf mich hin
verzweckt werden, genauso wenig wie Gebet verzweckt werden darf auf
das Bediirfnis hin, wieder einmal die geistig-geistlichen Krifte ,,aufzu-
tanken*. Zunichst einmal bin ich fiir Gott da und darf nicht Gott fiir
mich vereinnahmen. Das hat Bruder Karl vom Islam gelernt und spéter



Gisbert Greshake 278

dann von Johannes vom Kreuz und der Karmelspiritualitit. Bei beiden
lernte er das Ergriffensein von der iiberwiltigenden Wirklichkeit Gottes
und Glaube als leidenschaftlichen Einsatz fiir Gott kennen.

Doch kehren wir zuriick zu den Charakteristika unserer heutigen Si-
tuation: ,sdkularisierte Welt*, Funktionalisierung des Glaubens, Seel-
sorge primdr als Dienst an der Humanisierung des Menschen. Ange-
sichts dieser drei spezifischen Ziige unserer Zeit hat uns die Gestalt
Bruder Karls Entscheidendes zu sagen, und zwar dies: Das Erste und
Wichtigste fiir den Menschen und fiir die Welt ist das Durchdrungen-
sein von der iiberwiltigenden Wirklichkeit Gottes, und zwar nicht weil
und insofern sich das zugleich fiir mich auszahlt, weil es gut fiir mich ist,
weil es mir etwas bringt, so daB3 der Glaube an Gott letztlich zu einer
subtilen Weise der Selbstbefriedigung des Menschen, also zum Gétzen-
dienst wird, sondern ganz einfach, weil Gott Gott ist und es ,,verdient,
mit ganzer Leidenschaft geliebt zu werden®.

Wenn wir nun sehen, daB die heutige Welt — wie sie sich in unseren
Landern darstellt - sich diesem Gott entweder ganz verschlieBt oder ihn
nur noch gelten 14Bt, insofern er mir etwas bringt und sich sein Evange-
lium fiir alle moglichen Ziele und Zwecke instrumentalisieren 1468t, dann
wire die erste und wichtigste Aufgabe der Kirche und der Seelsorge, die
Wirklichkeit des lebendigen Gottes zu bezeugen, durch Worte - ja auch!
-, aber vor allem durch das eigene Leben, insbesondere durch die Praxis
der zweckfreien Anbetung Gottes und durch den Geist der Anbetung in
unserem Leben. Viele Menschen sehnen sich nach dem Zeugnis einer ra-
dikalen Gottesliebe, besser noch: sie sehnen sich danach, daB glaubende
Menschen die Wirklichkeit Gottes ganz ernst nehmen. Mehr als jedes
Wort vermag hier das gelebte Zeugnis. Kénnen die Menschen an unse-
rem Leben ablesen, dafl es Uber sich selbst hinausgeht auf den Deus
semper maior?

Je klarer und eindeutiger dieses Zeugnis auch unseren pastoralen
Dienst durchdringt, desto glaubwiirdiger wird unser Tun. Die Pastoral
lebt in erster Linie nicht von Methoden - Zielgruppen - klugen Pastoral-
pldnen. Diese sind wichtig, aber nicht das eigentlich integrierende Ele-
ment. Die Pastoral lebt in erster Linie vom Zeugnis unserer persénli-
chen, durch das Leben abgedeckten Leidenschaft fiir Gott, fiir Jesus
Christus, fiir sein Evangelium. So steht es auch auf dem Grab von Bru-
der Karl als einer seiner wichtigsten Leitsitze: ,,Ich will das Evangelium
herausschreien durch mein ganzes Leben*“. Unser eigenes Leben und das
der Kirche hat vor allem andern Gott zu bezeugen, die Wirklichkeit Got-
tes, die Liebe Gottes, das Evangelium Gottes. Manchmal denke ich, da
wir die Seelsorge in den Lindern unserer siakularisierten Welt falsch an-



Charles de Foucauld 279

packen, und zwar an der Wurzel verkehrt anpacken. Allméhlich mii3ten
doch alle merken, daB da etwas Grundsitzliches nicht stimmen kann.
Noch nie hat die Kirche so viele Mittel besessen, um den Glauben zu
verkiinden: Geldmittel fir Bildungseinrichtungen, Schulen, Fortbil-
dungsinstitutionen, Medienmittel (Zeitungen, Radio, Fernsehen), gesell-
schaftliche Mittel (Moglichkeiten zum schulischen Religionsunterricht,
zum sozialen Engagement, zur Bildungsarbeit und dergleichen). Noch
nie gab es so viele Aus- und Weiterbildungsinstitutionen fiir pastorale
Titigkeit, noch nie so viele pastorale Literatur, Fortbildungskurse. Viel-
leicht waren auch viele Seelsorger noch nie eifriger, engagierter, zupak-
kender als heute. Und das Ergebnis? Noch nie war vermutlich in der
Geschichte der Kirche das Verhiltnis von ,input“ und ,,output* nieder-
schmetternder. Manchmal scheint es, als ob die ganze Arbeit im Sande
verliefe. Und deshalb resignieren ja auch so viele. Miifiten wir nicht
ganz neu iiberlegen, was eigentlich das A und O allen kirchlichen Tuns
ist? Eben nicht alle moglichen pastoralen Aktionen und Tiatigkeiten,
seien sie nun liturgischer, diakonaler oder sozialpolitischer Art. Viel-
mehr geht es darum, Zeugnis vom lebendigen Gott zu geben durch das
Leben der Glaubenden. Das ist iibrigens das einzige, was in unserer
Welt und Gesellschaft sonst kein anderer tun kann und tut: Zeugnis
vom lebendigen Gott geben, leidenschaftlich auf ihn, auf Jesus Christus,
auf sein Evangelium hinweisen. Glaubhaftes Zeugnis fiir Gott ist aber
der Akt der Anbetung und die Haltung der Anbetung. Darin ver-eint
sich im wahrsten Sinne des Wortes christliches Leben, d.h. hier sollte es
seinen Einheitspunkt haben.

Ganz auf dieser Linie hat Bischof Wanke von Erfurt vor einiger Zeit
folgendes geschrieben: ,Die Wirksamkeit der priesterlichen Sendung
lebt von ihrer Absichtslosigkeit. Dieser Satz klingt zunédchst etwas pro-
vozierend, meint aber etwas ganz Schlichtes: ,Friichte’ wachsen nicht
auf Befehl, sondern im Normalfall von allein. Die wahren Friichte unse-
rer priesterlichen Sendung kommen nicht durch krampfhaften Aktionis-
mus zustande, sondern allein durch die Geduld und die Ausdauer, aus
der Kraft der ,Mitte‘ zu leben. Es geht uns in unserem priesterlichen
Dienst wie bei manchen anderen Dingen: Direkt und unmittelbar ange-
strebt, entziehen sie sich uns. Anderes, was wir iiberhaupt nicht im Blick
hatten, schenkt sich uns von allein... Ich habe um die Priester Angst, die
das neueste pastoraltheologische Rezeptbuch gelesen haben miissen, um
gute Priester sein zu kdnnen. Der Satz ,Nun laBt uns aber eine fachge-
rechte, methodenbewuBte Pastoral machen!’ wird sich im Normalfall
Jahmend auf die Seelsorge auswirken — so dhnlich wie die forsche Auf-
forderung in eine schweigsame Runde ,Nun wollen wir uns einmal gut



Gisbert Greshake 280

unterhalten!* das Schweigen nur um so eisiger macht. Der Priester muB
sich gewif iiber seinen Sendungsauftrag und die Methoden seines Dien-
stes ... Rechenschaft geben, aber er wird wissen, daB die ,Frucht* seines
Tuns von allein wachsen wird, wenn er nur das eine ,Notwendige* tut.
Vielleicht kénnen wir es auch so sagen: Wir miissen mehr bei uns selbst
(und beim Herrn) sein, um besser bei den Menschen sein zu konnen.
Wir miissen absichtsloser unter den Menschen sein, um ihnen ein Licht
aufstecken zu koénnen. Wir miissen inmitten des allgemeinen Lirms
noch viel stiller werden, damit die Horbereiten aufhorchen kénnen. Ob
wir nicht unseren Dienst noch stirker ,verfremden* miissen, damit er
nicht als Service einer Dienstleistungsgesellschaft fiir sanfte Humanisie-
rung milBverstanden werden kann 7

»Le sens de Dieu“ - _leidenschaftlich ergriffen sein von Gott“, so et-
was wie eine ,,Elia-Existenz* fiithren — darin kristallisiert sich ein erstes
Element der Spiritualitit von Bruder Karl.

Présence

Présence heiflt wortlich tibersetzt ,,Gegenwart™. Gemeint ist: ganz da-
sein bei den Menschen. Das scheint zunichst in Spannung zum ersten
Schliisselwort ,,Le sens de Dieu* zu stehen. Doch anfangs wurde schon
darauf hingewiesen: Das Besondere der spirituellen Gestalt von Charles
de Foucauld besteht gerade darin, die Einheit der verschiedenen Ele-
mente und ,,Pole* zu leben.

Er selbst schreibt: ,,Die Vereinfachung unseres Lebens, unsere voll-
stindige Bereitschaft, Gott iiber uns verfiigen zu lassen, kommt in der
Leichtigkeit zum Ausdruck, mit der wir den Ubergang vom Gebet zum
Dienst an den Menschen - und umgekehrt — vollziehen.“S Leben in der
Anbetung und Leben im Dasein fiir die Menschen, also: Anbetung und
Engagement, Kontemplation und Aktion, oder — wie es in Taizé heifit —
»Mystik und Kampf* bilden eine polar-gespannte Einheit und haben
eine dynamische Wechselbeziehung. Ohne Anbetung und Kontempla-
tion verliert der Mensch jene Identitit, in der und fiir die er geschaffen
ist, ndmlich vor dem lebendigen Gott zu stehen: ohne Engagement und
Aktion fiir die anderen wiirde er vor einem abstrakten, leblosen Gott ste-

*J. Wanke, Communio und missio. Uberlegungen zu Aussagen der rémischen Bischofssyn-
ode 1971 tiiber das Priesteramt, in: Priesterliche Lebensformen, hrsg. v. Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz = Arbeitshilfen Nr. 36, Bonn o. J. (= 1984), 22f.

’ Wasser aus der Wiiste. Worte aus dem Leben von Ch. d. Foucauld, hrsg. v. R. E. Frische,
GieBen-Basel 1983, 65.



Charles de Foucauld 281

hen. Denn der Gott unserer Leidenschaft ist selbst ein leidenschaftlicher
Gott, der ganz auf die Menschen zugegangen ist, der sich bis zum Letz-
ten als ,,Gott der Menschen* fiir die Menschen engagiert hat. Engage-
ment, Aktion, Dienst heiBt somit: sich in die Bewegung Gottes selbst
hineinnehmen lassen. ,,Wer wagt zu behaupten, das kontemplative Le-
ben sei vollkommener als das aktive, oder umgekehrt? Hat doch Jesus
beides als eines gelebt“, schreibt Bruder Karl. Deshalb verstand er sich
auch als ,frére universel®, als ,,Bruder aller Menschen®. Und der von
ihm (wie librigens auch von Karl Rahner) am haufigsten zitierte Schrift-
vers heiBt: ,,Was immer ihr einem dieser Geringsten, die meine Briider
sind, tut, das habt ihr mir getan* (Mt 25, 40).

Einheit von Kontemplation und Aktion ist etwas sehr Spezifisches fiir
Bruder Karl und von daher auch fir die Spiritualitit seiner geistlichen
Familie, eine Einheit, in der kein Pol fiir den andern verzweckt oder auf
den andern reduziert werden darf.

Das Schliisselwort présence — Dasein fiir andere — gewinnt nun bei
Bruder Karl sehr eigentiimliche Strukturziige, die im folgenden ein we-
nig aufgeschlossen werden sollen.

Eine erste Strukturierung 146t sich am Stichwort ,,Nazareth® ablesen.
Das Stichwort ,,Nazareth* ist nicht originell von Bruder Karl selbst ent-
deckt worden, es wurde ihm vermittelt durch Abbé Huvelin. Aber Char-
les de Foucauld hat es im Lauf seines Lebens mit eigenen Erfahrungen
gefiillt und dadurch neu interpretiert. Was ist mit ,Nazareth* gemeint?
Zunichst einmal eine staunenswerte, umwerfende, ja geradezu skandali-
sierende Wahrheit unseres Glaubens: Jesus Christus, der Sohn Gottes,
hat 30 Jahre lang in Nazareth gelebt, in jenem letzten Kaff, das man vor-
her nicht kannte und das ein total verlorenes Dasein am Rande der Welt
fristete. Um es provozierend zu formulieren: Gott, der in Jesus Christus
Mensch wurde und sich in ihm fiir immer mit der Welt verbunden hat,
hatte nichts Besseres zu tun, als den allergr6Bten Teil seines Lebens in
diesem ,,Dreckloch®, gewissermaBen in einer Sackgasse der Weltge-
schichte, zu verbringen. Nur drei Jahre, nach einigen Exegeten gar nur
ein Jahr sogenanntes 6ffentliches Leben, und sonst: Nazareth. Uber Na-
zareth gibt es in der Heiligen Schrift nur drei Dinge zu berichten. Er-
stens: Jesus Christus hat in Nazareth gelebt und heilit Nazarener. Zwei-
tens: Br war seinen Eltern untertan, und das heil3t im weiteren Sinne
doch wohl nicht nur seinen Eltern, sondern auch den Briduchen, Ge-
wohnheiten, Erfordernissen und Zwingen dieses Kaffs. Drittens: In die-
ser ereignislosen, unbedeutenden Alltdglichkeit nahm er nicht nur zu an

¢ Ebd. 40.



Gisbert Greshake 282

Alter, sondern auch ,,an Weisheit und Gnade vor Gott und den Men-
schen®. Sonst gibt es iiber die Zeit von Nazareth nichts zu berichten, es
war nichts zu berichten. Nicht in Sensationen (wie es die apokryphen
Evangelien gerne hitten), nicht in spektakulidren Ereignissen, nein, in
Nazareth, d. h. im grauen Alltag geschieht Wachsen und Reifen vor Gott
und den Menschen. DreiBig Jahre also lebt der Sohn Gottes in niedrig-
ster, extremster Alltdglichkeit: das ist die provozierende Botschaft von
Nazareth. Sie ist eine der deutlichsten Konkretionen der Tatsache, daB
Gott sich ganz und gar ,.entduBert” hat (vgl. Phil 2,7), daB3 er Fleisch ge-
worden ist (Joh 1, 14). Er ist so tief in die Strukturen der Welt eingegan-
gen, dall er nicht nur in einem allgemeinen Sinn Mensch geworden ist,
sondern ein ganz gewdhnlicher, kleiner, geringer Mensch, einer von de-
nen, die nichts Besonderes darstellen, die von der groBen Geschichte
der Welt vergessen werden. Kurz: Gott ist nicht einfach Mensch, son-
dern ,Fleisch“ geworden. Gerade so aber ist er den Mitbewohnern von
Nazareth ganz ,,prdsent”. Présence in Nazareth, das ist die Prasenz Got-
tes im Niedrigen und Alltdglichen der Welt. Im Kleinen und Gewdhnli-
chen verbirgt sich Gottes Herrlichkeit.

Genau hier gewinnt nun das Stichwort Nazareth Bedeutung fiir den
eigenen Glauben. Man braucht sich ja nur einmal zu fragen: Wo ist
mein Nazareth, mein Alltag, mein ganz gewdhnliches verbrauchtes All-
tagsleben mit seinem sich immer wiederholenden Trott, mit seinen Klei-
nigkeiten und Armseligkeiten? Und dann sollte man sich fragen: Habe
auch ich den Mut, Nazareth als Gestalt der Herrlichkeit Gottes zu be-
greifen, die sich in den gewd6hnlichen Alltag hinein entduBert hat?

Auf dieser Linie versteht Bruder Karl zunichst Nazareth, ndmlich als
Teilhabe an der Bewegung der SelbstentduBerung Gottes in die Armse-
ligkeit eines Menschenlebens hinein. Dabei nimmt fiir Bruder Karl, der
als Adliger kein Verhiltnis zur Handarbeit hatte, die Teilhabe an der ge-
woéhnlichen Arbeitswelt noch einmal eine besondere Brisanz an. Naza-
reth bedeutet fir ihn, so wie Jesus in der Gestalt eines kleinen, gewohn-
lichen, durch niedrige Arbeit bestimmten Lebens zu leben und gerade
darin Gottes Herrlichkeit zu entdecken. Das alte Prinzip der Mystik:
Gott in allen Dingen finden, erhilt so bei Bruder Karl die besondere
Pointe, Gott gerade im Alltdglichen und Geringen zu finden.

Das hat aber sofort eine wichtige Konsequenz. Wie Jesus in Nazareth
leben, das bedeutet auch: wie Jesus mit'den Menschen sein, présence
bei den Menschen verwirklichen. So wie Jesus gerade in Nazareth ein
solidarisches Mitsein mit den Menschen lebte: in der Familie, im Beruf,
im Dorf, so hat auch der Jiinger ganz da zu sein fiir die Menschen und
sich um solidarische Beziehungen zu ihnen zu bemiihen. So wird Naza-



Charles de Foucauld 283

reth fiir Bruder Karl der Ort briiderlichen Zusammenlebens. Wie kein
anderer verlangt er zeitlebens nach Briidern, mit denen zusammen er
,Nazareth* leben will, in einer geistlichen Bruderschaft, fiir die er das
Vorstellungsbild der heiligen Familie vor sich hat. Hier ist die wichtigste
Tugend die Gastfreundschaft, das offene Haus, in das jeder, vor allem
die Kleinen und Armen problemlos kommen kénnen und wo jedem
ohne gro3e Worte und Gesten Hilfe, Trost und Zuwendung zuteil wird.

Eine zweite Strukturlinie des Schliisselwortes présence 1dBt sich an
der besonderen Akzentuierung des einzelnen festmachen: Dasein fiir den
einzelnen. Das hiingt im {ibrigen auch noch einmal mit ,,Nazareth” zu-
sammen. Nazareth ist nicht der Raum groBer Aktionen, Strukturrefor-
men, Pastoralstrategien, Seelsorgsprogramme, sondern der Ort, wo Men-
schen briiderliche Beziehungen verwirklichen, bei denen der einzelne
zihlt und nicht die Zahl, nicht das Quantum, nicht der Erfolg, sondern
die Authentizitit der Beziehungen. Es ist eine durchgehende Erfahrung,
welche die Menschen mit Bruder Karl gemacht haben, daB die einzel-
nen sich von ihm angenommen und respektiert fithlten. Er hat Zeit fir
jeden, fiir personliche Sorgen und Néte. Darum fragt er auch bei seiner
Entscheidung, wohin er als Priester gehen soll, nicht danach: Wo treffe
ich zahlenmifBig mehr Menschen, wo sind groBere Bereiche da, wo
winkt der groBere Erfolg? - sondern: wo sind Menschen, die mich mehr
brauchen? Deswegen verlaBt er z. B. die Garnisonstadt Beni Abbés und
geht in das Zentrum der Sahara, zu den Entferntesten, zu denen, die
iiberhaupt noch keinen Kontakt mit dem christlichen Glauben hatten;
er geht nach Tamanrasset.

Eine dritte Strukturlinie der présence ist die Praxis, ein Zug, den er
selbst erst im Lauf seines Lebens mehr und mehr entdeckt hat und worin
er schlieBlich gegen Ende seines Lebens seiner Zeit um Jahrzehnte vor-
aus war. Wihrend namlich am Anfang seines geistlichen Weges das kon-
templative Moment vorherrschte (auch Nazareth war fiir ihn anfangs
eine vorwiegend kontemplativ-statische GroBe: ganz schlicht und ein-
fach mit Gott unter den Menschen leben), nimmt dieses Fiir-die-Men-
schen-da-Sein einen zunehmend praxisbezogenen und damit dynami-
schen Charakter an. In einem Brief an P. Guérni schreibt Bruder Karl:
., Wir sind verpflichtet, ,den Nichsten zu lieben wie uns selbst’ und ,an
anderen zu tun, was wir wiinschen, das uns selbst getan werde‘, und de-
mentsprechend alle nétigen Mittel zu ergreifen, um den Bedriickten Er-
leichterung zu verschaffen. ,Was wir fiir sie tun, tun wir fiir Jesus. Was
wir an ihnen versiumen, versiumen wir an Jesus.’ Jedenfalls haben wir
nicht das Recht, stumme Hunde zu sein. Mir scheint, wir diirfen uns nie
mit dem Unrecht abfinden, sondern miissen es mit aller Kraft bekdmp-



Gisbert Greshake 284

fen.*” In diesem Zitat steht eine Formulierung aus dem Propheten Jere-
mia: , Kein stummer Hund sein®, ein Wort, das Bruder Karl in den letz-
ten Jahren seines Lebens haufig wiederholt. Er entdeckt nimlich immer
mehr die Ungerechtigkeiten des Kolonialsystems, vor allem die von der
franzosischen Besatzung zum Teil geduldete Sklaverei, er entdeckt die
Not des kulturellen Niedergangs der Tuareg, die sich duBlert in Alkoho-
lismus und Unmoral sowie in Zerbrechen des bisherigen wirtschaftli-
chen Systems. Angesichts dieser Erfahrungen benutzt er seine friiheren
kameradschaftlichen Beziehungen zu den Offizieren, um Einspruch zu
erheben; er fertigt Gutachten zur Sklavenfrage an und interveniert an
das Parlament in Paris, setzt sich fiir eine Verwaltungsreform in der Sa-
hara ein, macht konkrete Vorschlige zur Entwicklungspolitik bei den
Tuareg und fordert selbst, so gut wie nur irgend moglich, — heute wiirde
man sagen — entwicklungspolitische Schritte nach vorn.

Présence unter den Menschen leben, ,,Nazareth* leben, das heifit jetzt
nicht nur ihr Schicksal teilen, sondern auch mit ihnen zusammen gegen
Unrecht, Gewalt, Unterdriickung und Armut anzukdmpfen. Charles de
Foucauld gehort also zu denen, die davon iiberzeugt sind, daB3 die Struk-
turen der Gesellschaft gedndert werden miissen. Allerdings ist er ebenso
davon iiberzeugt, daB diese Veridnderung der Strukturen bei ihm selbst,
bei seiner stindigen Bekehrung anzusetzen hat. Jedenfalls: aus dem
kontemplativen Nazarethideal wird mehr und mehr ein praxisbezoge-
nes, ja praxiserfiilltes Ideal.

Eine ganz dhnliche Entwicklung nimmt iibrigens die spezifische The-
matisierung der Wiiste in der Spiritualitdt Bruder Karls. Am Anfang sei-
nes geistlichen Weges betrachtet er die Wiiste noch eher auf der Linie
des altchristlichen Ménchtums als Ort der Kontemplation und des Da-
seins fiir Gott. Doch im Laufe seines Lebens wird dieses geistliche Ideal
der Wiiste auf eine andere Perspektive hin erweitert: Wiiste wird fiir
Bruder Karl der Ort, wo man - wie er unzihlige Male schreibt — ,,Gutes
tun kann*. Wiiste ist der Ort, wo nicht wenige Menschen in Not, allein,
krank, hilflos sind und wo man herausgefordert wird, sich fiir diese ein-
zusetzen, ,,um ihnen Gutes zu erweisen®.

Nicht, dal damit das kontemplative Ideal vergessen oder abgeschrie-
ben wire - auf gar keinen Fall! —, aber es wird dezidiert erweitert um ei-
nen zweiten Spannungspol; es wird erginzt durch das Ideal, Anwalt
Gottes fiir die Unterdriickten und Entrechteten zu sein. Von daher wird
ihm gegen Ende seines Lebens immer klarer: Das Evangelium kann man
Menschen nur bringen, wenn vorher bestimmte Bedingungen erfiillt

7 Oeuvres Spirituelles (s. Anm. 1) 620f.



Charles de Foucauld 285

sind, die das Evangelium sowohl glaubwiirdig wie auch lebbar machen.
Und zu diesen Bedingungen gehort es, daB man wie Jesus jemand sein
muB, der zunichst einmal ganz prisent ist bei den Menschen, um ihnen
dann das Reich Gottes zu verkiinden. Vor dem Offentlichen Leben Jesu
steht eben Nazareth, vor dem Evangelium kommt die Zeit der Pri-Evan-
gelisation, des einfiihlsamen, mitfiihlenden, helfenden Mit-Seins mit
den Menschen. Zwar kommt das Wort Prievangelisation bei Bruder
Karl noch nicht vor, aber de facto stammt diese moderne Idee von ihm.

Halten wir hier wieder ein, um zu fragen, was das Schliisselwort pré-
sence in seinen verschiedenen Ausprigungen fiir die Kirche von heute,
insbesondere fiir die Seelsorge zu bedeuten hat. Hier sind wohl kaum
viele Einzelheiten anzufiihren, weil die Folgerungen einfach auf der
Hand liegen. Es ist mit Sicherheit eine der ersten Gewissensfragen an
die Kirche von heute (und besonders an ihre Amtstrager), ob sie wirk-
lich prisent ist, ob ihre Reprisentanten das Leben der Menschen teilen.
Gerd Belker schreibt einmal: ,,Wie weit ist unser Leben und unsere Pa-
storal von der Liebe und Freundschaft zu den Menschen bestimmt?
,Man lernt nur lieben, indem man liebt.* Liebe sucht erfahrbaren, kon-
kreten, leibhaftigen Ausdruck. Das offene Pfarrhaus als Haus der Pfar-
rei und Ort der Gastfreundschaft, die tidglichen Begegnungen auf Stra-
Ben und Plitzen und Hausbesuche sind Ausdruck einer menschen-
freundlichen, Jesus verbundenen, briiderlichen Pastoral. Die Armen und
Kleinen, die Gott so sehr liebt, werden dadurch auch wieder einen Zu-
gang zu uns finden und wir zu ihnen. Sie werden uns bei der Hand neh-
men und tiefer in das Geschenk der Liebe und Freundschaft einfiih-
ren.“® Die Grundfrage also ist: Wie weit sind wir in unserem Leben und
in unserer Seelsorge wirklich unter den Menschen ,,prasent®?

Wir haben einmal eine Kleine Schwester gefragt, welchen ganz kon-
kreten Rat sie uns, Priestern der Unio, geben wolle. Und sie antwortete:
,, Fahrt in Euren Pfarreien nicht mit dem Auto, sondern geht zu Ful3, da-
mit IThr mit den Menschen reden koénnt!*“ Das ist eine kleine, aber eine
der vielen notwendigen Konkretionen fiir die gemeinte présence.

Und dann: das Interesse am einzelnen. Hier ist vor allem zu erinnern,
daB Jesus selbst kein Rundum-Service gemacht hat, er hat keine allum-
fassenden pastoralen Programme und Strategien entworfen, er hat sein
Augenmerk nicht auf das Quantum gerichtet. Jesus hat Zeichen gesetzt,
iiberzeugende Zeichen der Hoffnung, die darauf setzen, dall einmal uni-
versale Wirklichkeit werden wird, was jetzt nur in kleinen, bescheide-
nen, aber glaubwiirdigen Zeichen und Antizipationen aufleuchtet. Diese

8 Belker, a.a.0. (Anm. a) 375.



Gisbert Greshake 286

Haltung Jesu wird besonders in der Zachius-Perikope Lk 19,1 ff deut-
lich: Ganz Jericho lauft zusammen, um Jesus zu sehen, sein Wort zu ho-
ren und seine Machtzeichen zu erfahren. Und was tut er? Statt sich mit
allen einzulassen, bleibt er bei einem stehen, bei Zachdus. Ihm sagt er:
»~Heute mufich in deinem Haus zu Gast sein.“ Jesus sieht: Dieser Mann
braucht mich jetzt. Und so ist er ganz fiir diesen einen da, so als ob alle
anderen ringsum fiir ihn nicht mehr existierten. Wieviele Menschen muB
er enttduschen, da er sich dem einen wirklichen ,, MuB3“ stellt, dem MuB
des Willens seines Vaters. Diesem einen Zachdus schenkt er jetzt com-
munio mit sich und dem Vater; ihn nimmt er auf in die communio sei-
ner Jiinger. So also handelt Jesus: keine umfassende Betriebsamkeit,
kein Programm, moglichst alle Menschen zu erreichen. Er setzt glaub-
wiirdige Zeichen der Hoffnung, der Liebe, des Erbarmens. Er tut das
»eine Notwendige®, indem er auf den Anruf der Stunde hért, in wel-
chem ihm der Wille des Vaters begegnet. Es wire eine Testfrage an je-
den Seelsorger, wie er in Jericho gehandelt hitte. Jericho ist iberall da,
wo Menschen und Arbeitsmenge und alle méglichen Verpflichtungen
sich dringen. So hitte auch fiir den Priester das im Vordergrund zu ste-
hen, was bei Jesus vorrangig war: Im Horen auf den Anruf der Stunde
das ,eine Notwendige* zu tun, gelassen und ruhig, ganz daseiend und
iiberzeugend, im Wissen, daBl Gott durch ihn handeln will - jetzt im
Vor-Schein, in kleinen Zeichen und Fragmenten, und einmal so, da3 Er
selbst das universale Reich Gottes herbeifiihren wird. Diese geistliche
Uberzeugung miiBte eigentlich einen anderen Stil der Seelsorge bei uns
herbeifiihren, einen viel geistlicheren und gelasseneren Stil, vor allem
aber viel Freude, jene Freude, die so oft unter den vielbeschiftigten
Amtstragern fehlt.

SchlieBlich ist es eine Frage fiir uns, wie wir umgehen mit den an den
Rand der Gesellschaft gedringten, ins Abseits gestoBenen Menschen.
Welchen Platz haben die Armen und Kleinen in unseren Gemeinden?
Sind diese nicht vielfach gutbiirgerliche Gemeinden, wo die Armen und
Kleinen keinen rechten Platz haben? Man denke nur an unsere Pfarrge-
meinderdte. Wo sind darin Hilfsarbeiter, Asoziale, Abseitsstehende,
Marginalisierte? Stehen wir nicht auf der Linie dessen, was im Jakobus-
Brief so glossiert wird: ,,Wenn in eure Versammlung ein Mann mit gol-
denen Ringen und prichtiger Kleidung kommt, und zugleich kommt ein
Armer in schmutziger Kleidung, und ihr blickt auf den Mann in prichti-
ger Kleidung und sagt: Setz dich hier auf den guten Platz! und zu den
Armen sagt ihr: Du kannst dort stehen! oder: Setz dich zu meinen Fii-
Ben! - macht ihr da nicht untereinander Unterschiede und fillt Urteile
aufgrund verwerflicher Uberlegungen? Hért meine geliebten Briider:



Charles de Foucauld 287

Hat Gott nicht die Armen in der Welt auserwihlt, um sie durch den
Glauben reich und zu Erben des Reiches zu machen, das er denen ver-
heiBen hat, die ihn licben? Thr aber verachtet die Armen“ (Jak 2,2).
Gerd Belker schreibt zu Recht: ,,Die Glaubwiirdigkeit unseres Lebens,
unserer Pfarreien und der ganzen Kirche hidngt von dem Zeugnis ab, um
Jesu und des Evangeliums willen auf Vorrechte und Machtpositionen zu
verzichten und allein im Vertrauen auf Gott mit allen Menschen guten
Willens am Schalom dieser Erde mitzuarbeiten. Wieviele Impulse erge-
ben sich daraus fiir die Pastoral!? Wir kénnen an den Fragen und Pro-
blemen unserer Zeit — z. B. Friedensfragen, Arbeitslosigkeit, Ausldnder-
probleme, Ausbeutung der Dritten und Vierten Welt, gerechte Vertei-
lung der Giiter — nicht vorbeigehen, auch wenn sie uns und unsere Pfar-
reien in Konflikte bringen.*’

Stellvertretung

Als drittes Schliisselwort der Spiritualitit Bruder Karls sei das Wort
,Stellvertretung* genannt, auch wenn die Formulierung bei ihm meines
Wissens selten erscheint. Aber sein ganzes Tun ist von der Idee der Stell-
vertretung beseelt. Wenn er an einen neuen Ort kam, war es das wich-
tigste fir ihn, Eucharistie zu feiern und die eucharistischen Gestalten
aufzubewahren, damit der Herr dort bei den Menschen und fiir die
Menschen gegenwirtig sei und damit er, Bruder Karl, dort beim Herrn
fiir die Menschen dieses Ortes und der Umgebung eintreten kénne. Sein
Gebet ist wesentlich Gebet fiir die ihm anvertrauten Menschen. Die Bru-
derschaft, die er zu griinden sucht, soll sich verstehen als Raum des Ge-
betes und des Lebens nach dem Evangelium fiir die anderen. Von dieser
Grundidee her hat René Voillaume in seinem Buch ,,Mitten in der Welt*
iiber die Kleinen Briider Jesu eines seiner schonsten Kapitel iiberschrie-
ben mit dem Wort ,,Stindige Gebetsdelegierte”, namlich: Delegierte fiir
die Umgebung, in der die Bruderschaft lebt.'

Von Albert Peyriguére, der Bruder Karl in seiner Lebensform nachge-
folgt ist und seine geistlichen Ideen weitergetragen hat, wird berichtet,
daB er angesichts von nur ganz wenigen alten Gottesdienstbesuchern zu
sagen pflegte: ,,Meine Kirche ist immer brechend voll von Menschen!®
Und die Begriindung: Er selbst und die wenigen, die da mit ihm zusam-
men Eucharistie feierten, verstehen sich als stellvertretend fiir alle ande-

9 Ebd. 376.
10 R. Voillaume, Mitten in der Welt, Freiburg 21956, 107-124.



Gisbert Greshake 288

ren, so dall — anschaulich gesagt — immer alle anderen zusammen mit
den wenigen vor Gott stehen.

Auch hierzu einige aktualisierende Bemerkungen: Das Erwecken und
das Wachhalten des BewuBtseins, daB8 der Christ und eine christliche
Gemeinde ganz wesentlich stellvertretend fiir die andern zu stehen und
einzustehen haben, diirfte eine der wichtigsten Aufgaben der kirchlichen
Verkiindigung und Seelsorgsarbeit der Gegenwart sein. Gerade in unse-
rer Zeit des Umbruchs, da nicht mehr alle Menschen unseres Kultur-
raums Christen sind, da also der christliche Glaube nicht mehr damit
rechnen kann, daB alle oder die meisten je in die Gemeinschaft der Kir-
che aufgenommen werden und hier als lebendige Glieder mitmachen,
gilt es neu, dieses Grundprinzip christlichen Glaubens, ,,Stellvertre-
tung®, ins BewuBtsein zu riicken. Christ ist man fir die andern, stellver-
tretend fiir die andern. So wie das Sein Christi ,,Proexistenz* war (Heinz
Schiirmann), so ist auch christliche Existenz wesentlich Proexistenz. In
dieser proexistenten, stellvertretenden Grundhaltung unseres Lebens
nehmen wir die andern gleichsam mit vor Gott. Mdgen auch die Ge-
meinden klein werden, mégen auch immer weniger Menschen den Glau-
ben praktizieren, unsere Kirchen sind immer ,,brechend voll*, weil dieje-
nigen, welche kommen, auch die anderen mitbringen, weil die, die da
sind, bewuBt fiir die anderen dastehen.

Diese Grundhaltung wird eindrucksvoll in einem Gedicht von Silja
Walter ins Wort gebracht, wenn es dort u.a. heiBt:

Jemand mul3 zu Hause sein,
Herr,

wenn du kommst.

Jemand muB dich erwarten,
oben auf dem Berg

vor der Stadt.

Jemand muB3 nach dir Ausschau
halten

Tag und Nacht.

Wer weill denn, wann du kommst. ..

Wachen ist unser Dienst,
wachen.

Auch fiir die Welt.

Sie ist so leichtsinnig,
lduft drauBBen herum



Charles de Foucauld 289

und nachts ist sie auch nicht

zu Hause.

Denkt sie daran,

daf3 du kommst,

daB du ihr Herr bist und sicher kommst?

Herr,

jemand muB dich aushalten,
dich ertragen,

ohne davonzulaufen.

Deine Abwesenheit aushalten,
ohne an deinem Kommen

zu zweifeln.

Dein Schweigen aushalten
und trotzdem singen.

Dein Leiden, deinen Tod mitaushalten
und daraus leben.

Das muf} immer jemand tun
mit allen anderen.

Und fiir sie.

Wir haben bisher wohl kaum die sich daraus ergebenden pastoralen
Konsequenzen gezogen. Sie konnten(!) so lauten, wie Karl Rahner sie
als eines seiner letzten groBen Anliegen kurz vor seinem Tod hiaufig an-
gedeutet hat: Seelsorge hat sich neu zu orientieren: weg vom Bild einer
flachendeckenden Seelsorge — hin zu einer Seelsorge unter dem Leitwort
von Oasen, die gleichsam als leuchtende Zeichen des Lebens die ganze
Wiiste anziehen und stellvertretend fiir die Wiisten-Umgebung die Quel-
len lebendigen Wassers hiiten. Das ist im Ubrigen keine neue Idee:
Schon Paulus war gegen Ende seines Lebens davon iiberzeugt, daB das
Missionswerk im wesentlichen abgeschlossen ist, und zwar deshalb ab-
geschlossen, weil in jeder Region der Okumene, vor allem in deren
Hauptstidten, eine Christengemeinde existierte, so daB jeder, der Ohren
und Augen zum Schauen hat, das Evangelium Christi vernehmen
konnte."!

Wie auch immer: MiiBte nicht von der Idee der Stellvertretung aus ein
ganz neuer Stil der Seelsorge beginnen und ein neues BewuBtsein: Das
Besondere“ unserer christlichen Berufung ist gerade dies: Wir nehmen
die anderen mit vor Gott!

11 Siehe dazu N. Brox, Zur christlichen Mission in der Spitantike, in: Mission im Neuen Te-
stament, hrsg. v. K. Kertelge = QD 93, Freiburg, Basel, Wien 1982, bes. 194 ff.



Gisbert Greshake 290

»Der letzte Platz* — _ Die arme Kirche*

Charles de Foucauld hat das Schliisselwort vom ,letzten Platz“ von
Abbé Huvelin empfangen. In einer Predigt hat dieser bedeutende Geist-
liche, der sein langjdhriger geistlicher Begleiter war, gesagt: ,Jesus hat
so sehr den letzten Platz eingenommen, daB niemals jemand diesen
Platz ithm kann streitig machen.“!2 In der Tat: Dadurch, daB Jesus in sei-
nem Leben, Wirken und Erleiden und schlieBlich in seiner Todesverlas-
senheit an den buchstiblich letzten, duBersten Platz geht, umgreift er die
ganze Wirklichkeit. Diesen gleichen Gedanken hat iibrigens Hans Urs
von Balthasar mit seiner Auslegung des ,,Héllenabstiegs Jesu® vorgelegt.
Weil Jesus in das AllerduBerste, selbst in die dunkelste Gottesferne hin-
abgestiegen ist, gibt es kein Partikel der Wirklichkeit mehr, das nicht mit
ihm zu tun hitte. Deshalb kann auch nichts, gar nichts mehr aus seinen
Hénden fallen. Weil keiner drmer, bedringter, gottverlassener und gott-
ferner ist als er, vermag er die Welt zu erldsen, da er all ihre Héhen und
Tiefen umfingt und umgreift.

Vom Gedanken des ,letzten Platzes* ist Bruder Karl geradezu beses-
sen. Nachfolge heiB3t fiir ihn wesentlich, den letzten Platz suchen, weil es
der Platz Christi ist und weil es fiir ihn unméglich ist, Christus zu lieben
und gleichzeitig nicht zu suchen, sein Schicksal, seine Lebensgestalt, sei-
nen Hingabeweg zu teilen. So schreibt er: ,,Mein Herr, wie schnell wird
der arm, der Dich aus ganzem Herzen liebt und es nicht ertragen kann,
reicher zu sein als der, den er liebt.“!3 Oder auf die erste Seite seiner Ta-
gebucheintragungen von 1901 bis 1905 setzt er die Leitworte: ,,Je mehr
wir das Kreuz umarmen, um so mehr finden wir den, der daran angehef-
tet ist: Jesus. Je mehr uns auf der Welt fehlt, um so mehr finden wir das,
was uns die Erde als das Beste geben kann: das Kreuz.“* Man wiirde
diese Sidtze falsch interpretieren, wiirde man daraus irgendeine Form
von religiosem Masochismus heraushoren, eines Masochismus, der
meint, Leid, Kreuz, Tod seien aus sich heraus wertvoll und deswegen in
sich erstrebenswert. Das nicht! Aber Leiden, Kreuz und Tod vereinigen
uns aufs engste mit Christus, weil der letzte Platz sein Platz ist. Ja, mehr
noch: weil der besondere Ort des Handelns Gottes in der ganzen Heils-
geschichte stets der letzte Platz war. Das fingt an mit der Erwéhlung Is-
raels, des kleinsten und geringsten unter den Vélkern (vgl. Dtn 7,7). Die-
ser ,,Stil" des Handelns Gottes geht durch die ganze Heilsgeschichte
weiter bis ins Neue Testament hinein: die arme Jungfrau aus Nazareth

'? Oeuvres Spirituelles (s. Anm. 1) 26.
13 Ebd. 520.
4 Ebd. 339.



Charles de Foucauld 291

wird erwihlt, die armen Hirten sind die ersten Zeugen der Menschwer-
dung, ungebildete Fischer werden ausgesandt usw. Armen wird das
Evangelium verkiindet (Lk 4,18) und - so die Pointierung von Heinrich
Spaemann — ,,nur fiir die Armen ist die Botschaft eine frohe®.

In der Konsequenz dieses ,,Stils* des Handelns Gottes hat auch die
Kirche arme Kirche zu sein, eine Kirche, die den letzten Platz anstrebt
und das Evangelium mit armen und kleinen Mitteln verkiindet. Wie sehr
hat Paulus diesen Punkt angemahnt! Es sei nur an 1 Kor 1,26 erinnert:
,.Schaut doch auf euch selbst, Briider. Da sind nicht viele Weise im irdi-
schen Sinn, nicht viele Michtige, nicht viele Vornehme, sondern das To6-
richte in der Welt hat Gott erwdhlt, um die Weisen zuschanden zu ma-
chen, und das Schwache der Welt hat Gott erwahlt, um das Starke zu-
schanden zu machen. Und das Niedrige in der Welt und das Verachtete
hat Gott erwihlt, das, was nichts ist, um das, was etwas ist, zu vernich-
ten, damit kein Mensch sich rithmen kann vor Gott.“ Genau in diesem
Sinn setzt Bruder Karl die Pointen seines geistlichen Lebens. So schreibt
er etwa: ,,Gott baut auf dem Nichts auf. Es ist durch seinen Tod, daB Je-
sus die Welt geliebt hat. Es ist durch das Nichts der Apostel, daf3 er die
Kirche gegriindet hat. Es ist durch die Heiligkeit und durch das Nichts
menschlicher Mittel, da man den Himmel erreicht und daB der Glaube
sich verbreitet.“!s Die markantesten Meditationen Bruder Karls urgieren
diesen Punkt der Armut. Ein kleines Beispiel aus einer Meditation liber
die Anbetung der Hirten. Hier heiBt es: ,,Jesus selbst erwihlt sich Men-
schen, die ihn anbeten... Als Eltern hat er sich zwei arme Arbeiter er-
wihlt. Als erste, die ihn anbeten, erwdhlt er arme Hirten... Immer die
gleiche EntduBerung, immer die gleiche Liebe zur Armut und zu den Ar-
men... Jesus weist die Reichen nicht zuriick, er ist fiir sie gestorben, er
ruft sie alle, er liebt sie; aber er weist zuriick, ihren Reichtum zu teilen,
und er ruft die Armen an die erste Stelle... Was bist Du gut, unendlich
gut, mein Gott! Denn wenn Du zuerst die Reichen berufen hattest, wiir-
den die Armen es nicht wagen, sich Dir zu nidhern. Sie miiliten glauben,
sie hitten in der Ferne stehenzubleiben auf Grund ihrer Armut. Sie hit-
ten Dich von ferne betrachtet und hitten Reiche Dich umgeben lassen.
Aber indem Du die Hirten als erste gerufen hast, hast Du zu Dir die
ganze Welt gerufen: die Armen, weil Du ausdriicklich gezeigt hast bis
zum Ende der Zeiten, daB sie die Erstberufenen, die Favorisierten, die
Privilegierten sind. Die Reichen aber sind einerseits nicht dngstlich, und
andererseits hingt es ja von ihnen selbst ab, genauso arm zu sein wie die
Hirten. In einem einzigen Augenblick, wenn sie es nur wollen, wenn sie

'S Ebd. 333.



Gisbert Greshake 292

den Wunsch haben, Dir gleich zu werden, wenn sie fiirchten, daB ihr
Reichtum sie von Dir trennt, kénnen sie vollig arm werden... Was bist
Du gut! ... Und welchen Trost hast Du bis zum Ende der Zeiten ins
Herz der Armen, der Kleinen, der Verachteten in dieser Welt gesenkt, in-
dem Du ihnen von Deiner Geburt an zeigst, daB sie die Privilegierten,
die Favorisierten die zuerst Gerufenen sind.“¢ In diesem Text klingen
Tone an, die in der neuesten Befreiungstheologie ganz dhnlich zu finden
sind. Man denke nur an den Leitgedanken der ,,option preferential por
los pobres*™. Die Armen als die Privilegierten! Die Kirche muB arm, muf}
Kirche der Armen sein. Das hei3t aber auch, daB die Mittel der Pastoral
arm sein miissen. So heiBt es etwa in den Satzungen der Kleinen Briider
Jesu: ,,Unsere Mittel der Verkiindigung sind arme Mittel: das Gebet, das
bruderschaftliche Leben und die Handarbeit.*

Auch von hier aus noch einmal Fragen an uns: Setzen wir nicht zu
groe Hoffnung auf reiche Mittel? Meinen wir nicht oft, Voraussetzung
kirchlicher Jugendarbeit sei ein reich ausgestattetes Jugendheim, Vor-
aussetzung fiir einen guten Gottesdienstbesuch sei eine schone Kirche
mit neuen Glocken und neuer Orgel, Voraussetzung fiir die Verkiindi-
gung des Evangeliums sei ein bedeutsamer EinfluB3 der Kirche in der Of-
fentlichkeit, in den politischen Institutionen, Schulen, Medien? Wiirden
wir nicht glaubhafter sein, wenn wir arm wiren, persénlich und auch in
der Art und Weise, wie wir als Kirche auftreten? Kann man uns noch
anmerken, daf wir die Kirche desjenigen sind, der auf den buchstiblich
»letzten Platz“ gegangen ist? Es ist gewiB kein Zufall, daB gegenwirtig
dort die Kirchen am lebendigsten und am fruchtbarsten sind, wo sie arm
und dem Leidensdruck ausgesetzt sind. Dieses Faktum sollte uns wenig-
stens zu denken geben.

Nochmals: die spirituelle Gestalt Bruder Karls bildet eine nicht aus-
einanderbrechbare Einheit von Spannungspolen: Leidenschaftliches
Dasein fiir Gott und leidenschaftliches Mitsein mit den Menschen, be-
sondere Berufung zum stellvertretenden Dasein fiir die anderen und
Aufsuchen des letzten Platzes, der keine ,,Besonderheit mehr kennt. In
all diesen Schiiisselworten stecken Herausforderungen fiir uns. Sie im
gemeinsamen Gesprich und Suchen weiter zu konkretisieren, scheint
mir eine wichtige Aufgabe zu sein.

' Ebd. 174-176, dt. Ubersetzung in: G. Greshake/J. Weismayer, Quellen geistlichen Le-
bens, Bd. 111, Mainz 1989, 304f.





