
Die Bedeutung von Charles de Foucauld 
für die Kirche von heute 
Gisbert Greshake, Freiburg 

Die folgenden Ausführungen wurden erstmals auf dem Jahrestref- 
fen 1989 der Priestergemeinschaft Jesus-Caritas (Geistliche Fami- 
lie Charles de Foucauld) vorgetragen. Deshalb sind sie auch gleich 
auf das Problem zugespitzt: Welche Bedeutung haben die Impulse, 
die von der geistlichen Gestalt Charles de Foucaulds ausgehen, für 
unsere Seelsorge, für den Stil unserer Pastoral und für das Erschei- 
nungsbild der Kirche? Für diese •Übersetzung" der Botschaft von 
Bruder Karl in das Hier und Heute verdanke ich viele Anregungen 
den Schwestern und Brüdern der Geistlichen Familie Charles de 
Foucaulds, ohne daß ich dies immer im einzelnen kenntlich mache 
bzw. kenntlich machen kann*. Jedenfalls bin von einer Reihe der 
folgenden Ausführungen nicht eigentlich ich der Autor, sondern es 
handelt sich um gelebte und danach formulierte Erfahrungen vie- 
ler heutiger •Jünger" Bruder Karls. 

Vorweg ein methodisch-hermeneutischer Hinweis: Wenn man die Spiri- 
tualität Charles de Foucaulds in einzelne Teile zerlegt und sie - wie das 
im folgenden geschieht - in einige Zentralworte aufschlüsselt, so sind 
die einzelnen Elemente, je für sich gesehen, nicht sonderlich originell. 
Man kann fast alles, was Bruder Karl gesagt, getan und gewirkt hat, 
auch schon in der Geschichte der Spiritualität vor ihm finden. Im übri- 
gen weiß man ja auch, daß er die großen spirituellen Gestalten der Ver- 
gangenheit sehr genau gekannt bzw. sogar studiert hat: Franz von Assisi, 
Johannes vom Kreuz, Teresa von Avila, Ignatius von Loyola und andere 
mehr. Hinzu kommt noch, daß ihm entscheidende spirituelle Schwer- 
punkte von außen dargereicht wurden: So etwa kam ihm aus der Spiri- 
tualität seiner Zeit die spezifisch französische Variante der Herz-Jesu- 
Verehrung und der eucharistischen Frömmigkeit zu; anderes wurde ihm 

* Vgl. aber besonders G. Belker, Im Dienst der Gemeinde. - Impulse zu einer Pastoral aus 
der Spiritualität von Charles de Foucauld, in: Pastoralblatt i5(1983) 374-376; J. Kempe, 
Bruderschaft im Spannungsfeld der Gemeinde. Pastorale Praxisreflexion nach fünfzehnjäh- 
rigem Gemeindedienst, in: Priestergemeinschaft JESUS CARITAS. Rundbrief der deutsch- 
sprachigen Bruderschaften, Oktober 1986, 12-21. 



Charles de Foucauld 275 

vermittelt durch die Begegnung mit dem Islam und nicht zuletzt durch 
seinen geistlichen Vater Abbe Huvelin. Von letzterem hat er vor allem 
die Stichworte •Nazareth" und •letzter Platz" geerbt. Und doch gibt es 
trotz dieser vielfältigen Abhängigkeit eine wirkliche •Originalität" der 
Spiritualität von Bruder Karl. Sie besteht darin, daß viele Elemente, die 
vor ihm oder zu seiner Zeit bereits lebendig waren, durch ihn eine neue 
Synthese und damit eine überzeugende neue Gestalt gefunden haben. 
Das Gestalthafte also, d.h. der Umstand, daß die verschiedenen Teil- 
stücke sich buchstäblich zu einem Ganzen er-gänzen und ein gelebtes 
Ganzes ergeben: das ist das Originelle des spirituellen Projekts von Bru- 
der Karl. 

Wenn mithin die folgenden Darlegungen um vier zentrale Schlüssel- 
worte gruppiert sind und damit die Spiritualität von Charles de Fou- 
cauld gleichsam in vier Elemente zergliedert ist, so darf man nie verges- 
sen, daß es hier um ein unteilbares Ganzes geht, das bei ihm eine gelebte 
Synthese gefunden hat. Jede Isolierung eines einzelnen Elementes, jede 
Vernachlässigung eines anderen würde gerade das Ganze der Gestalt 
zerstören. 

•Le sens de Dieu" 

Als erste (wie auch dann später als zweite) Charakterisierung der Spiri- 
tualität von Bruder Karl wurde eine französische Formulierung: •Le 
sens de Dieu" gewählt, weil das Gemeinte sich nur schlecht präzise im 
Deutschen wiedergeben läßt. Die wörtliche Übersetzung: •Der Sinn für 
Gott" gibt kaum die eigentliche Sinntiefe wieder. Gemeint ist mit •sens 
de Dieu", daß dem Menschen das, was und wer Gott ist, einmal wirklich 
unter die Haut geht, daß er entdeckt: Gott ist der Lebendige, der All- 
mächtige und Alliebende, ein verzehrendes Feuer, jene Wirklichkeit, die 
den Menschen ganz und gar umgreift: Grund und Ziel des Lebens, so, 
daß das Geschöpf jetzt und in alle Ewigkeit vor Gott steht, von ihm be- 
schenkt, getroffen und in Anspruch genommen ist. •Leidenschaft für 
Gott", so könnte man vielleicht sehr frei, aber angemessen die Wendung 
•sens de Dieu" übersetzen. 

Bruder Karl hat eine erste staunende Erfahrung dieses •sens de Dieu" 
vor seiner sogenannten Bekehrung an seiner Kusine Madame de Bondy 
gemacht, an der er das •esse coram Deo" (= das Leben als Stehen vor 
der überwältigenden Wirklichkeit Gottes), als etwas ungemein Beein- 
druckendes und Überzeugendes wahrnahm, ohne es jedoch selbst nach- 
vollziehen zu können. Dann aber hat er diesen •sens de Dieu" gesehen 



Gisbert Greshake 276 

bei den Moslems in Algerien und Marokko. Es hat auf ihn einen unge- 
heuer tiefen Eindruck gemacht, daß Menschen mitten im öffentlichen 
Verkehr und Trubel des Alltags bei den Gebetsaufforderungen der Mu- 
ezzin sich zu Boden werfen und in der Haltung der Anbetung Gott die 
Ehre geben. Diese Erfahrung hat ihn nie in Ruhe gelassen. Nicht an der 
abgebrühten Frömmigkeit der christlichen Bürger Frankreichs, sondern 
an den Moslems ist ihm aufgegangen, was das heißt: von Gott leiden- 
schaftlich erfaßt zu sein. Und dies hat auch etwas mit der Wüstenerfah- 
rung zu tun, die sowohl den Moslems Afrikas wie auch später Bruder 
Karl zuteil ist: Wüste hat etwas Unerbittliches, Forderndes an sich. 
Jahwe ist •der Gott, der aus der Wüste kommt" und der als solcher ein 
leidenschaftlicher Gott ist, ein eifernder Gott, ein Gott, der den Men- 
schen nicht in Ruhe läßt. 

Auf diesem Hintergrund war auch die •Bekehrung" Bruder Karls - 
trotz aller vorbereitenden Schritte - wie ein Blitz, der sein Leben von der 
Wirklichkeit des lebendigen Gottes treffen, ja umwerfen ließ. Bekannt 
ist die Notiz in einem seiner Briefe: •Sobald ich zum Glauben gekom- 
men war, daß es einen Gott gab, da begriff ich, daß ich nicht anders 
handeln konnte, als nur für ihn zu leben. Meine Berufung zum Leben 
nach dem Evangelium datiert in der gleichen Stunde wie mein Glaube. 
Gott ist so groß, und es gibt eine solche Differenz zwischen Gott und all 
dem, was er nicht ist!"1 Hier ist die Erfahrung der Differenz zwischen 
Gott und Nicht-Gott thematisiert und darin das Überwältigtsein des Ge- 
schöpfes von der Größe und Transzendenz Gottes. 

Der Grundakt seines Lebens wird von jetzt an die Anbetung, aus der 
alles andere hervorzugehen und in das alles andere sich immer wieder 
hineinzu-•konzentrieren" hat. Die Anbetung ist der Ort, wo sich stets 
neu die Leidenschaft für Gott entzündet. 

Der christliche Gott aber ist der in Jesus offenbare Gott. Und so wird 
der •sens de Dieu" konkret festgemacht an der Person Jesu Christi. Im 
Hinblick darauf schreibt Bruder Karl: •Allein der Herr verdient es, mit 
ganzer Leidenschaft geliebt zu werden. Selig die Trümmer (in unserem 
Leben), die uns der Einsicht in diese Wahrheit näherbrachten."2 

•Leidenschaft für Gott" - •Leidenschaft für Jesus Christus", damit 
verbunden •Leidenschaft für das Evangelium." Sie drückt sich etwa aus 
in dem Satz: •Ich bin bereit, bis zum Jüngsten Tag zu leben und bis an 
das Ende der Welt zu gehen, um des Evangeliums willen."3 Wenn es um 

1 Brief an Henry de Castriesv. 14. August 1901, in: Oeuvres Spirituelles. Anthologie hrsg v 
D. Barrat, Paris 1958, 661. 
2 Ecrits Spirituelles. Paris 1933, 242. 
3 Ebd. 229. 



Charles de Foucauld 277 

Jesus Christus und sein Evangelium geht, dann gibt es keine Bedingun- 
gen, Vorbehalte, Modifikationen - dann ist alles einzusetzen. 

Halten wir hier einen Augenblick inne und fragen, was uns dieser 
Grundzug der spirituellen Gestalt Bruder Karls in unserer Situation zu 
sagen hat. Unsere geistige, kirchliche und seelsorgliche Situation ist - 
wenn man es sehr plakativ und holzschnittartig zusammenfaßt - wohl 
durch folgende Faktoren charakterisiert: 

Erstens ist da das Umfeld, das wir gewöhnlich mit dem Schlagwort 
•säkularisierte Welt" bezeichnen. Gott kommt für viele, für die mei- 
sten (?) Menschen in unserer Welt nicht mehr vor. Sie läuft in sich ge- 
schlossen gut oder schlecht ohne ihn ab. Der Glaube ist dabei zu ver- 
dunsten, ohne daß man bewußt etwas gegen den Glauben hat oder ge- 
gen ihn tut. Er ist für viele Menschen ganz einfach irrelevant, gleichgül- 
tig. Man zuckt mit den Achseln. •Glaube an Gott" - was soll das? 

Zweitens: Auch bei denen, die noch an Gott glauben - nehmen wir 
unsere sogenannten aktiven oder praktizierenden Gemeindemitglieder 
-, steht Gott weithin außerhalb der Welt, er lebt gleichsam in einer jen- 
seitigen Welt, der man sich am Sonntag, im festlichen Kult oder an Kno- 
tenpunkten des Lebens zuwendet, um seine religiösen Bedürfnisse zu be- 
friedigen: die Sehnsucht nach Sinn, ein vages Verlangen nach göttli- 
chem Beistand und Segen, das Bedürfnis nach Sprengung der grauen 
Alltagswelt. So ist auch der praktizierte Glaube weithin funktionalisiert 
entweder auf die Bedürfnisse bürgerlichen Lebens hin oder - in eher 
•linken" Kreisen - auf das Bedürfnis, sich die eigenen politischen An- 
schauungen ideologisch vom Evangelium her überhöhen und verstärken 
zu lassen. Jedenfalls ist für viele Christen Gott keine lebendige Wirklich- 
keit mehr. 

Drittens: Weil Gott in weiten Bereichen des Lebens nicht mehr vor- 
kommt, weil er so fern und belanglos ist, wird der christliche Glaube, 
auch was seine pastorale Schwerpunktsetzung betrifft, nicht selten als 
eine intensive Form von Mitmenschlichkeit und Hilfe zu einem glücken- 
den Leben vorgestellt und praktiziert. Er wird betrachtet in seiner Rele- 
vanz für das menschliche Leben, auf daß es groß und schön wird und 
gelingen kann. •Wofür ist Glaube gut?" fragen die Menschen, vor allem 
die jungen Leute. Und wir geben sogar bereitwillig Antwort auf diese 
Frage, anstatt zunächst einmal - provozierend - zu sagen: Glaube ist zu 
gar nichts gut! Denn Glaube, Beziehung zu Gott, darf nicht auf mich hin 
verzweckt werden, genauso wenig wie Gebet verzweckt werden darf auf 
das Bedürfnis hin, wieder einmal die geistig-geistlichen Kräfte •aufzu- 
tanken". Zunächst einmal bin ich für Gott da und darf nicht Gott für 
mich vereinnahmen. Das hat Bruder Karl vom Islam gelernt und später 



Gisbert Greshake 278 

dann von Johannes vom Kreuz und der Karmelspiritualität. Bei beiden 
lernte er das Ergriffensein von der überwältigenden Wirklichkeit Gottes 
und Glaube als leidenschaftlichen Einsatz für Gott kennen. 

Doch kehren wir zurück zu den Charakteristika unserer heutigen Si- 
tuation: •säkularisierte Welt", Funktionalisierung des Glaubens, Seel- 
sorge primär als Dienst an der Humanisierung des Menschen. Ange- 
sichts dieser drei spezifischen Züge unserer Zeit hat uns die Gestalt 
Bruder Karls Entscheidendes zu sagen, und zwar dies: Das Erste und 
Wichtigste für den Menschen und für die Welt ist das Durchdrungen- 
sein von der überwältigenden Wirklichkeit Gottes, und zwar nicht weil 
und insofern sich das zugleich für mich auszahlt, weil es gut für mich ist, 
weil es mir etwas bringt, so daß der Glaube an Gott letztlich zu einer 
subtilen Weise der Selbstbefriedigung des Menschen, also zum Götzen- 
dienst wird, sondern ganz einfach, weil Gott Gott ist und es •verdient, 
mit ganzer Leidenschaft geliebt zu werden". 

Wenn wir nun sehen, daß die heutige Welt - wie sie sich in unseren 
Ländern darstellt - sich diesem Gott entweder ganz verschließt oder ihn 
nur noch gelten läßt, insofern er mir etwas bringt und sich sein Evange- 
lium für alle möglichen Ziele und Zwecke instrumentalisieren läßt, dann 
wäre die erste und wichtigste Aufgabe der Kirche und der Seelsorge, die 
Wirklichkeit des lebendigen Gottes zu bezeugen, durch Worte -ja auch! 
-, aber vor allem durch das eigene Leben, insbesondere durch die Praxis 
der zweckfreien Anbetung Gottes und durch den Geist der Anbetung in 
unserem Leben. Viele Menschen sehnen sich nach dem Zeugnis einer ra- 
dikalen Gottesliebe, besser noch: sie sehnen sich danach, daß glaubende 
Menschen die Wirklichkeit Gottes ganz ernst nehmen. Mehr als jedes 
Wort vermag hier das gelebte Zeugnis. Können die Menschen an unse- 
rem Leben ablesen, daß es über sich selbst hinausgeht auf den Deus 
semper maior? 

Je klarer und eindeutiger dieses Zeugnis auch unseren pastoralen 
Dienst durchdringt, desto glaubwürdiger wird unser Tun. Die Pastoral 
lebt in erster Linie nicht von Methoden - Zielgruppen - klugen Pastoral- 
plänen. Diese sind wichtig, aber nicht das eigentlich integrierende Ele- 
ment. Die Pastoral lebt in erster Linie vom Zeugnis unserer persönli- 
chen, durch das Leben abgedeckten Leidenschaft für Gott, für Jesus 
Christus, für sein Evangelium. So steht es auch auf dem Grab von Bru- 
der Karl als einer seiner wichtigsten Leitsätze: •Ich will das Evangelium 
herausschreien durch mein ganzes Leben ". Unser eigenes Leben und das 
der Kirche hat vor allem andern Gott zu bezeugen, die Wirklichkeit Got- 
tes, die Liebe Gottes, das Evangelium Gottes. Manchmal denke ich, daß 
wir die Seelsorge in den Ländern unserer säkularisierten Welt falsch an- 



Charles de Foucauld 

packen, und zwar an der Wurzel verkehrt anpacken. Allmählich müßten 
doch alle merken, daß da etwas Grundsätzliches nicht stimmen kann. 
Noch nie hat die Kirche so viele Mittel besessen, um den Glauben zu 
verkünden:   Geldmittel  für  Bildungseinrichtungen,  Schulen,   Fortbil- 
dungsinstitutionen, Medienmittel (Zeitungen, Radio, Fernsehen), gesell- 
schaftliche Mittel (Möglichkeiten zum schulischen Religionsunterricht, 
zum sozialen Engagement, zur Bildungsarbeit und dergleichen). Noch 
nie gab es so viele Aus- und Weiterbildungsinstitutionen für pastorale 
Tätigkeit, noch nie so viele pastorale Literatur, Fortbildungskurse. Viel- 
leicht waren auch viele Seelsorger noch nie eifriger, engagierter, zupak- 
kender als heute. Und das Ergebnis? Noch nie war vermutlich in der 
Geschichte der Kirche das Verhältnis von •input" und •output" nieder- 
schmetternder. Manchmal scheint es, als ob die ganze Arbeit im Sande 
verliefe. Und deshalb resignieren ja auch so viele. Müßten wir nicht 
ganz neu überlegen, was eigentlich das A und O allen kirchlichen Tuns 
ist? Eben nicht alle möglichen pastoralen Aktionen und Tätigkeiten, 
seien sie nun liturgischer, diakonaler oder sozialpolitischer Art. Viel- 
mehr geht es darum, Zeugnis vom lebendigen Gott zu geben durch das 
Leben der Glaubenden. Das ist übrigens das einzige, was in unserer 
Welt und Gesellschaft sonst kein anderer tun kann und tut: Zeugnis 
vom lebendigen Gott geben, leidenschaftlich auf ihn, auf Jesus Christus, 
auf sein Evangelium hinweisen. Glaubhaftes Zeugnis für Gott ist aber 
der Akt der Anbetung und die Haltung der Anbetung. Darin ver-eint 
sich im wahrsten Sinne des Wortes christliches Leben, d. h. hier sollte es 
seinen Einheitspunkt haben. 

Ganz auf dieser Linie hat Bischof Wanke von Erfurt vor einiger Zeit 
folgendes geschrieben: •Die Wirksamkeit der priesterlichen Sendung 
lebt von ihrer Absichtslosigkeit. Dieser Satz klingt zunächst etwas pro- 
vozierend, meint aber etwas ganz Schlichtes: ,Früchte' wachsen nicht 
auf Befehl, sondern im Normalfall von allein. Die wahren Früchte unse- 
rer priesterlichen Sendung kommen nicht durch krampfhaften Aktionis- 
mus zustande, sondern allein durch die Geduld und die Ausdauer, aus 
der Kraft der ,Mitte' zu leben. Es geht uns in unserem priesterlichen 
Dienst wie bei manchen anderen Dingen: Direkt und unmittelbar ange- 
strebt, entziehen sie sich uns. Anderes, was wir überhaupt nicht im Blick 
hatten, schenkt sich uns von allein... Ich habe um die Priester Angst, die 
das neueste pastoraltheologische Rezeptbuch gelesen haben müssen, um 
gute Priester sein zu können. Der Satz ,Nun laßt uns aber eine fachge- 
rechte, methodenbewußte Pastoral machen!' wird sich im Normalfall 
lähmend auf die Seelsorge auswirken - so ähnlich wie die forsche Auf- 
forderung in eine schweigsame Runde ,Nun wollen wir uns einmal gut 



Gisbert Greshake 280 

unterhalten!' das Schweigen nur um so eisiger macht. Der Priester muß 
sich gewiß über seinen Sendungsauftrag und die Methoden seines Dien- 
stes ... Rechenschaft geben, aber er wird wissen, daß die ,Frucht' seines 
Tuns von allein wachsen wird, wenn er nur das eine .Notwendige' tut. 
Vielleicht können wir es auch so sagen: Wir müssen mehr bei uns selbst 
(und beim Herrn) sein, um besser bei den Menschen sein zu können. 
Wir müssen absichtsloser unter den Menschen sein, um ihnen ein Licht 
aufstecken zu können. Wir müssen inmitten des allgemeinen Lärms 
noch viel stiller werden, damit die Hörbereiten aufhorchen können. Ob 
wir nicht unseren Dienst noch stärker ,verfremden' müssen, damit er 
nicht als Service einer Dienstleistungsgesellschaft für sanfte Humanisie- 
rung mißverstanden werden kann?"4 

•Le sens de Dieu" - •leidenschaftlich ergriffen sein von Gott", so et- 
was wie eine •Elia-Existenz" führen - darin kristallisiert sich ein erstes 
Element der Spiritualität von Bruder Karl. 

Presence 

Presence heißt wörtlich übersetzt •Gegenwart". Gemeint ist: ganz da- 
sein bei den Menschen. Das scheint zunächst in Spannung zum ersten 
Schlüsselwort •Le sens de Dieu" zu stehen. Doch anfangs wurde schon 
daraufhingewiesen: Das Besondere der spirituellen Gestalt von Charles 
de Foucauld besteht gerade darin, die Einheit der verschiedenen Ele- 
mente und •Pole" zu leben. 

Er selbst schreibt: •Die Vereinfachung unseres Lebens, unsere voll- 
ständige Bereitschaft, Gott über uns verfügen zu lassen, kommt in der 
Leichtigkeit zum Ausdruck, mit der wir den Übergang vom Gebet zum 
Dienst an den Menschen - und umgekehrt - vollziehen."5 Leben in der 
Anbetung und Leben im Dasein für die Menschen, also: Anbetung und 
Engagement, Kontemplation und Aktion, oder - wie es in Taize heißt - 
•Mystik und Kampf bilden eine polar-gespannte Einheit und haben 
eine dynamische Wechselbeziehung. Ohne Anbetung und Kontempla- 
tion verliert der Mensch jene Identität, in der und für die er geschaffen 
ist, nämlich vor dem lebendigen Gott zu stehen; ohne Engagement und 
Aktion für die anderen würde er vor einem abstrakten, leblosen Gott ste- 

4 J. Wanke, Communio und missio. Überlegungen zu Aussagen der römischen Bischofssyn- 
ode 1971 über das Priesteramt, in: Priesterliche Lebensformen, hrsg. v. Sekretariat der 
Deutschen Bischofskonferenz = Arbeitshilfen Nr. 36, Bonn o. J. (=  1984), 22 f. 
5 Wasser aus der Wüste. Worte aus dem Leben von Ch. d. Foucauld, hrsg v' R E Frische 
Gießen-Basel 1983, 65. 



Charles de Foucauld 281 

hen. Denn der Gott unserer Leidenschaft ist selbst ein leidenschaftlicher 
Gott, der ganz auf die Menschen zugegangen ist, der sich bis zum Letz- 
ten als •Gott der Menschen" für die Menschen engagiert hat. Engage- 
ment, Aktion, Dienst heißt somit: sich in die Bewegung Gottes selbst 
hineinnehmen lassen. •Wer wagt zu behaupten, das kontemplative Le- 
ben sei vollkommener als das aktive, oder umgekehrt? Hat doch Jesus 
beides als eines gelebt"6, schreibt Bruder Karl. Deshalb verstand er sich 
auch als •frere universel", als •Bruder aller Menschen". Und der von 
ihm (wie übrigens auch von Karl Rahner) am häufigsten zitierte Schrift- 
vers heißt: •Was immer ihr einem dieser Geringsten, die meine Brüder 
sind, tut, das habt ihr mir getan" (Mt 25,40). 

Einheit von Kontemplation und Aktion ist etwas sehr Spezifisches für 
Bruder Karl und von daher auch für die Spiritualität seiner geistlichen 
Familie, eine Einheit, in der kein Pol für den andern verzweckt oder auf 
den andern reduziert werden darf. 

Das Schlüsselwort presence - Dasein für andere - gewinnt nun bei 
Bruder Karl sehr eigentümliche Strukturzüge, die im folgenden ein we- 
nig aufgeschlossen werden sollen. 

Eine erste Strukturierung läßt sich am Stichwort •Nazareth" ablesen. 
Das Stichwort •Nazareth" ist nicht originell von Bruder Karl selbst ent- 
deckt worden, es wurde ihm vermittelt durch Abbe Huvelin. Aber Char- 
les de Foucauld hat es im Lauf seines Lebens mit eigenen Erfahrungen 
gefüllt und dadurch neu interpretiert. Was ist mit •Nazareth" gemeint? 
Zunächst einmal eine staunenswerte, umwerfende, ja geradezu skandali- 
sierende Wahrheit unseres Glaubens: Jesus Christus, der Sohn Gottes, 
hat 30 Jahre lang in Nazareth gelebt, in jenem letzten Kaff, das man vor- 
her nicht kannte und das ein total verlorenes Dasein am Rande der Welt 
fristete. Um es provozierend zu formulieren: Gott, der in Jesus Christus 
Mensch wurde und sich in ihm für immer mit der Welt verbunden hat, 
hatte nichts Besseres zu tun, als den allergrößten Teil seines Lebens in 
diesem •Dreckloch", gewissermaßen in einer Sackgasse der Weltge- 
schichte, zu verbringen. Nur drei Jahre, nach einigen Exegeten gar nur 
ein Jahr sogenanntes öffentliches Leben, und sonst: Nazareth. Über Na- 
zareth gibt es in der Heiligen Schrift nur drei Dinge zu berichten. Er- 
stens: Jesus Christus hat in Nazareth gelebt und heißt Nazarener. Zwei- 
tens: Er war seinen Eltern Untertan, und das heißt im weiteren Sinne 
doch wohl nicht nur seinen Eltern, sondern auch den Bräuchen, Ge- 
wohnheiten, Erfordernissen und Zwängen dieses Kaffs. Drittens: In die- 
ser ereignislosen, unbedeutenden Alltäglichkeit nahm er nicht nur zu an 

6 Ebd. 40. 



Gisbert Greshake 282 

Alter, sondern auch •an Weisheit und Gnade vor Gott und den Men- 
schen". Sonst gibt es über die Zeit von Nazareth nichts zu berichten, es 
war nichts zu berichten. Nicht in Sensationen (wie es die apokryphen 
Evangelien gerne hätten), nicht in spektakulären Ereignissen, nein, in 
Nazareth, d. h. im grauen Alltag geschieht Wachsen und Reifen vor Gott 
und den Menschen. Dreißig Jahre also lebt der Sohn Gottes in niedrig- 
ster, extremster Alltäglichkeit: das ist die provozierende Botschaft von 
Nazareth. Sie ist eine der deutlichsten Konkretionen der Tatsache, daß 
Gott sich ganz und gar •entäußert" hat (vgl. Phil 2,7), daß er Fleisch ge- 
worden ist (Joh 1,14). Er ist so tief in die Strukturen der Welt eingegan- 
gen, daß er nicht nur in einem allgemeinen Sinn Mensch geworden ist, 
sondern ein ganz gewöhnlicher, kleiner, geringer Mensch, einer von de- 
nen, die nichts Besonderes darstellen, die von der großen Geschichte 
der Welt vergessen werden. Kurz: Gott ist nicht einfach Mensch, son- 
dern •Fleisch" geworden. Gerade so aber ist er den Mitbewohnern von 
Nazareth ganz •präsent". Presence in Nazareth, das ist die Präsenz Got- 
tes im Niedrigen und Alltäglichen der Welt. Im Kleinen und Gewöhnli- 
chen verbirgt sich Gottes Herrlichkeit. 

Genau hier gewinnt nun das Stichwort Nazareth Bedeutung für den 
eigenen Glauben. Man braucht sich ja nur einmal zu fragen: Wo ist 
mein Nazareth, mein Alltag, mein ganz gewöhnliches verbrauchtes All- 
tagsleben mit seinem sich immer wiederholenden Trott, mit seinen Klei- 
nigkeiten und Armseligkeiten? Und dann sollte man sich fragen: Habe 
auch ich den Mut, Nazareth als Gestalt der Herrlichkeit Gottes zu be- 
greifen, die sich in den gewöhnlichen Alltag hinein entäußert hat? 

Auf dieser Linie versteht Bruder Karl zunächst Nazareth, nämlich als 
Teilhabe an der Bewegung der Selbstentäußerung Gottes in die Armse- 
ligkeit eines Menschenlebens hinein. Dabei nimmt für Bruder Karl, der 
als Adliger kein Verhältnis zur Handarbeit hatte, die Teilhabe an der ge- 
wöhnlichen Arbeitswelt noch einmal eine besondere Brisanz an. Naza- 
reth bedeutet für ihn, so wie Jesus in der Gestalt eines kleinen, gewöhn- 
lichen, durch niedrige Arbeit bestimmten Lebens zu leben und gerade 
darin Gottes Herrlichkeit zu entdecken. Das alte Prinzip der Mystik: 
Gott in allen Dingen finden, erhält so bei Bruder Karl die besondere 
Pointe, Gott gerade im Alltäglichen und Geringen zu finden. 

Das hat aber sofort eine wichtige Konsequenz. Wie Jesus in Nazareth 
leben, das bedeutet auch: wie Jesus mit den Menschen sein, presence 
bei den Menschen verwirklichen. So wie Jesus gerade in Nazareth ein 
solidarisches Mitsein mit den Menschen lebte: in der Familie, im Beruf, 
im Dorf, so hat auch der Jünger ganz da zu sein für die Menschen und 
sich um solidarische Beziehungen zu ihnen zu bemühen. So wird Naza- 



Charles de Foucauld 283 

reth für Bruder Karl der Ort brüderlichen Zusammenlebens. Wie kein 
anderer verlangt er zeitlebens nach Brüdern, mit denen zusammen er 
•Nazareth" leben will, in einer geistlichen Bruderschaft, für die er das 
Vorstellungsbild der heiligen Familie vor sich hat. Hier ist die wichtigste 
Tugend die Gastfreundschaft, das offene Haus, in das jeder, vor allem 
die Kleinen und Armen problemlos kommen können und wo jedem 
ohne große Worte und Gesten Hilfe, Trost und Zuwendung zuteil wird. 

Eine zweite Strukturlinie des Schlüsselwortes presence läßt sich an 
der besonderen Akzentuierung des einzelnen festmachen: Dasein für den 
einzelnen. Das hängt im übrigen auch noch einmal mit •Nazareth" zu- 
sammen. Nazareth ist nicht der Raum großer Aktionen, Strukturrefor- 
men, Pastoralstrategien, Seelsorgsprogramme, sondern der Ort, wo Men- 
schen brüderliche Beziehungen verwirklichen, bei denen der einzelne 
zählt und nicht die Zahl, nicht das Quantum, nicht der Erfolg, sondern 
die Authentizität der Beziehungen. Es ist eine durchgehende Erfahrung, 
welche die Menschen mit Bruder Karl gemacht haben, daß die einzel- 
nen sich von ihm angenommen und respektiert fühlten. Er hat Zeit für 
jeden, für persönliche Sorgen und Nöte. Darum fragt er auch bei seiner 
Entscheidung, wohin er als Priester gehen soll, nicht danach: Wo treffe 
ich zahlenmäßig mehr Menschen, wo sind größere Bereiche da, wo 
winkt der größere Erfolg? - sondern: wo sind Menschen, die mich mehr 
brauchen? Deswegen verläßt er z.B. die Garnisonstadt Beni Abbes und 
geht in das Zentrum der Sahara, zu den Entferntesten, zu denen, die 
überhaupt noch keinen Kontakt mit dem christlichen Glauben hatten; 
er geht nach Tamanrasset. 

Eine dritte Strukturlinie der presence ist die Praxis, ein Zug, den er 
selbst erst im Lauf seines Lebens mehr und mehr entdeckt hat und worin 
er schließlich gegen Ende seines Lebens seiner Zeit um Jahrzehnte vor- 
aus war. Während nämlich am Anfang seines geistlichen Weges das kon- 
templative Moment vorherrschte (auch Nazareth war für ihn anfangs 
eine vorwiegend kontemplativ-statische Größe: ganz schlicht und ein- 
fach mit Gott unter den Menschen leben), nimmt dieses Für-die-Men- 
schen-da-Sein einen zunehmend praxisbezogenen und damit dynami- 
schen Charakter an. In einem Brief an P. Guerni schreibt Bruder Karl: 
•Wir sind verpflichtet, ,den Nächsten zu lieben wie uns selbst' und ,an 
anderen zu tun, was wir wünschen, das uns selbst getan werde', und de- 
mentsprechend alle nötigen Mittel zu ergreifen, um den Bedrückten Er- 
leichterung zu verschaffen. ,Was wir für sie tun, tun wir für Jesus. Was 
wir an ihnen versäumen, versäumen wir an Jesus.' Jedenfalls haben wir 
nicht das Recht, stumme Hunde zu sein. Mir scheint, wir dürfen uns nie 
mit dem Unrecht abfinden, sondern müssen es mit aller Kraft bekämp- 



Gisbert Greshake 284 

fen."7 In diesem Zitat steht eine Formulierung aus dem Propheten Jere- 
mia: •Kein stummer Hund sein", ein Wort, das Bruder Karl in den letz- 
ten Jahren seines Lebens häufig wiederholt. Er entdeckt nämlich immer 
mehr die Ungerechtigkeiten des Kolonialsystems, vor allem die von der 
französischen Besatzung zum Teil geduldete Sklaverei, er entdeckt die 
Not des kulturellen Niedergangs der Tuareg, die sich äußert in Alkoho- 
lismus und Unmoral sowie in Zerbrechen des bisherigen wirtschaftli- 
chen Systems. Angesichts dieser Erfahrungen benutzt er seine früheren 
kameradschaftlichen Beziehungen zu den Offizieren, um Einspruch zu 
erheben; er fertigt Gutachten zur Sklavenfrage an und interveniert an 
das Parlament in Paris, setzt sich für eine Verwaltungsreform in der Sa- 
hara ein, macht konkrete Vorschläge zur Entwicklungspolitik bei den 
Tuareg und fördert selbst, so gut wie nur irgend möglich, - heute würde 
man sagen - entwicklungspolitische Schritte nach vorn. 

Presence unter den Menschen leben, •Nazareth" leben, das heißt jetzt 
nicht nur ihr Schicksal teilen, sondern auch mit ihnen zusammen gegen 
Unrecht, Gewalt, Unterdrückung und Armut anzukämpfen. Charles de 
Foucauld gehört also zu denen, die davon überzeugt sind, daß die Struk- 
turen der Gesellschaft geändert werden müssen. Allerdings ist er ebenso 
davon überzeugt, daß diese Veränderung der Strukturen bei ihm selbst, 
bei seiner ständigen Bekehrung anzusetzen hat. Jedenfalls: aus dem 
kontemplativen Nazarethideal wird mehr und mehr ein praxisbezoge- 
nes, ja praxiserfülltes Ideal. 

Eine ganz ähnliche Entwicklung nimmt übrigens die spezifische The- 
matisierung der Wüste in der Spiritualität Bruder Karls. Am Anfang sei- 
nes geistlichen Weges betrachtet er die Wüste noch eher auf der Linie 
des altchristlichen Mönchtums als Ort der Kontemplation und des Da- 
seins für Gott. Doch im Laufe seines Lebens wird dieses geistliche Ideal 
der Wüste auf eine andere Perspektive hin erweitert: Wüste wird für 
Bruder Karl der Ort, wo man - wie er unzählige Male schreibt - •Gutes 
tun kann". Wüste ist der Ort, wo nicht wenige Menschen in Not, allein, 
krank, hilflos sind und wo man herausgefordert wird, sich für diese ein- 
zusetzen, •um ihnen Gutes zu erweisen". 

Nicht, daß damit das kontemplative Ideal vergessen oder abgeschrie- 
ben wäre - auf gar keinen Fall! -, aber es wird dezidiert erweitert um ei- 
nen zweiten Spannungspol; es wird ergänzt durch das Ideal, Anwalt 
Gottes für die Unterdrückten und Entrechteten zu sein. Von daher wird 
ihm gegen Ende seines Lebens immer klarer: Das Evangelium kann man 
Menschen nur bringen, wenn vorher bestimmte Bedingungen erfüllt 

7 Oeuvres Spirituelles (s. Anm. 1) 620f. 



Charles de Foucauld 285 

sind, die das Evangelium sowohl glaubwürdig wie auch lebbar machen. 
Und zu diesen Bedingungen gehört es, daß man wie Jesus jemand sein 
muß, der zunächst einmal ganz präsent ist bei den Menschen, um ihnen 
dann das Reich Gottes zu verbünden. Vor dem öffentlichen Leben Jesu 
steht eben Nazareth, vor dem Evangelium kommt die Zeit der Prä-Evan- 
gelisation, des einfühlsamen, mitfühlenden, helfenden Mit-Seins mit 
den Menschen. Zwar kommt das Wort Präevangelisation bei Bruder 
Karl noch nicht vor, aber de facto stammt diese moderne Idee von ihm. 

Halten wir hier wieder ein, um zu fragen, was das Schlüsselwort pre- 
sence in seinen verschiedenen Ausprägungen für die Kirche von heute, 
insbesondere für die Seelsorge zu bedeuten hat. Hier sind wohl kaum 
viele Einzelheiten anzuführen, weil die Folgerungen einfach auf der 
Hand liegen. Es ist mit Sicherheit eine der ersten Gewissensfragen an 
die Kirche von heute (und besonders an ihre Amtsträger), ob sie wirk- 
lich präsent ist, ob ihre Repräsentanten das Leben der Menschen teilen. 
Gerd Belker schreibt einmal: •Wie weit ist unser Leben und unsere Pa- 
storal von der Liebe und Freundschaft zu den Menschen bestimmt? 
,Man lernt nur lieben, indem man liebt.' Liebe sucht erfahrbaren, kon- 
kreten, leibhaftigen Ausdruck. Das offene Pfarrhaus als Haus der Pfar- 
rei und Ort der Gastfreundschaft, die täglichen Begegnungen auf Stra- 
ßen und Plätzen und Hausbesuche sind Ausdruck einer menschen- 
freundlichen, Jesus verbundenen, brüderlichen Pastoral. Die Armen und 
Kleinen, die Gott so sehr liebt, werden dadurch auch wieder einen Zu- 
gang zu uns finden und wir zu ihnen. Sie werden uns bei der Hand neh- 
men und tiefer in das Geschenk der Liebe und Freundschaft einfüh- 
ren."8 Die Grundfrage also ist: Wie weit sind wir in unserem Leben und 
in unserer Seelsorge wirklich unter den Menschen •präsent"? 

Wir haben einmal eine Kleine Schwester gefragt, welchen ganz kon- 
kreten Rat sie uns, Priestern der Unio, geben wolle. Und sie antwortete: 
•Fahrt in Euren Pfarreien nicht mit dem Auto, sondern geht zu Fuß, da- 
mit Ihr mit den Menschen reden könnt!" Das ist eine kleine, aber eine 
der vielen notwendigen Konkretionen für die gemeinte presence. 

Und dann: das Interesse am einzelnen. Hier ist vor allem zu erinnern, 
daß Jesus selbst kein Rundum-Service gemacht hat, er hat keine allum- 
fassenden pastoralen Programme und Strategien entworfen, er hat sein 
Augenmerk nicht auf das Quantum gerichtet. Jesus hat Zeichen gesetzt, 
überzeugende Zeichen der Hoffnung, die darauf setzen, daß einmal uni- 
versale Wirklichkeit werden wird, was jetzt nur in kleinen, bescheide- 
nen, aber glaubwürdigen Zeichen und Antizipationen aufleuchtet. Diese 

Belker, a.a.O. (Anm. a) 375. 



Gisbert Greshake 286 

Haltung Jesu wird besonders in der Zachäus-Perikope Lk 19,1 ff deut- 
lich: Ganz Jericho läuft zusammen, um Jesus zu sehen, sein Wort zu hö- 
ren und seine Machtzeichen zu erfahren. Und was tut er? Statt sich mit 
allen einzulassen, bleibt er bei einem stehen, bei Zachäus. Ihm sagt er: 
•Heute mußida in deinem Haus zu Gast sein." Jesus sieht: Dieser Mann 
braucht mich jetzt. Und so ist er ganz für diesen einen da, so als ob alle 
anderen ringsum für ihn nicht mehr existierten. Wieviele Menschen muß 
er enttäuschen, da er sich dem einen wirklichen •Muß" stellt, dem Muß 
des Willens seines Vaters. Diesem einen Zachäus schenkt er jetzt com- 
munio mit sich und dem Vater; ihn nimmt er auf in die communio sei- 
ner Jünger. So also handelt Jesus: keine umfassende Betriebsamkeit, 
kein Programm, möglichst alle Menschen zu erreichen. Er setzt glaub- 
würdige Zeichen der Hoffnung, der Liebe, des Erbarmens. Er tut das 
•eine Notwendige", indem er auf den Anruf der Stunde hört, in wel- 
chem ihm der Wille des Vaters begegnet. Es wäre eine Testfrage an je- 
den Seelsorger, wie er in Jericho gehandelt hätte. Jericho ist überall da, 
wo Menschen und Arbeitsmenge und alle möglichen Verpflichtungen 
sich drängen. So hätte auch für den Priester das im Vordergrund zu ste- 
hen, was bei Jesus vorrangig war: Im Hören auf den Anruf der Stunde 
das •eine Notwendige" zu tun, gelassen und ruhig, ganz daseiend und 
überzeugend, im Wissen, daß Gott durch ihn handeln will - jetzt im 
Vor-Schein, in kleinen Zeichen und Fragmenten, und einmal so, daß Er 
selbst das universale Reich Gottes herbeiführen wird. Diese geistliche 
Überzeugung müßte eigentlich einen anderen Stil der Seelsorge bei uns 
herbeiführen, einen viel geistlicheren und gelasseneren Stil, vor allem 
aber viel Freude, jene Freude, die so oft unter den vielbeschäftigten 
Amtsträgern fehlt. 

Schließlich ist es eine Frage für uns, wie wir umgehen mit den an den 
Rand der Gesellschaft gedrängten, ins Abseits gestoßenen Menschen. 
Welchen Platz haben die Armen und Kleinen in unseren Gemeinden? 
Sind diese nicht vielfach gutbürgerliche Gemeinden, wo die Armen und 
Kleinen keinen rechten Platz haben? Man denke nur an unsere Pfarrge- 
meinderäte. Wo sind darin Hilfsarbeiter, Asoziale, Abseitsstehende, 
Marginalisierte? Stehen wir nicht auf der Linie dessen, was im Jakobus- 
Brief so glossiert wird: •Wenn in eure Versammlung ein Mann mit gol- 
denen Ringen und prächtiger Kleidung kommt, und zugleich kommt ein 
Armer in schmutziger Kleidung, und ihr blickt auf den Mann in prächti- 
ger Kleidung und sagt: Setz dich hier auf den guten Platz! und zu den 
Armen sagt ihr: Du kannst dort stehen! oder: Setz dich zu meinen Fü- 
ßen! - macht ihr da nicht untereinander Unterschiede und fällt Urteile 
aufgrund verwerflicher Überlegungen? Hört meine geliebten Brüder: 



Charles de Foucauld 2°' 

Hat Gott nicht die Armen in der Welt auserwählt, um sie durch den 
Glauben reich und zu Erben des Reiches zu machen, das er denen ver- 
heißen hat, die ihn lieben? Ihr aber verachtet die Armen" (Jak 2,2). 
Gerd Belker schreibt zu Recht: •Die Glaubwürdigkeit unseres Lebens, 
unserer Pfarreien und der ganzen Kirche hängt von dem Zeugnis ab, um 
Jesu und des Evangeliums willen auf Vorrechte und Machtpositionen zu 
verzichten und allein im Vertrauen auf Gott mit allen Menschen guten 
Willens am Schalom dieser Erde mitzuarbeiten. Wieviele Impulse erge- 
ben sich daraus für die Pastoral!? Wir können an den Fragen und Pro- 
blemen unserer Zeit - z. B. Friedensfragen, Arbeitslosigkeit, Ausländer- 
probleme, Ausbeutung der Dritten und Vierten Welt, gerechte Vertei- 
lung der Güter - nicht vorbeigehen, auch wenn sie uns und unsere Pfar- 
reien in Konflikte bringen."9 

Stellvertretung 

Als drittes Schlüsselwort der Spiritualität Bruder Karls sei das Wort 
•Stellvertretung" genannt, auch wenn die Formulierung bei ihm meines 
Wissens selten erscheint. Aber sein ganzes Tun ist von der Idee der Stell- 
vertretung beseelt. Wenn er an einen neuen Ort kam, war es das wich- 
tigste für ihn, Eucharistie zu feiern und die eucharistischen Gestalten 
aufzubewahren, damit der Herr dort bei den Menschen und für die 
Menschen gegenwärtig sei und damit er, Bruder Karl, dort beim Herrn 
für die Menschen dieses Ortes und der Umgebung eintreten könne. Sein 
Gebet ist wesentlich Gebet für die ihm anvertrauten Menschen. Die Bru- 
derschaft, die er zu gründen sucht, soll sich verstehen als Raum des Ge- 
betes und des Lebens nach dem Evangelium für die anderen. Von dieser 
Grundidee her hat Rene Voillaume in seinem Buch •Mitten in der Welt" 
über die Kleinen Brüder Jesu eines seiner schönsten Kapitel überschrie- 
ben mit dem Wort •Ständige Gebetsdelegierte", nämlich: Delegierte für 
die Umgebung, in der die Bruderschaft lebt.10 

Von Albert Peyriguere, der Bruder Karl in seiner Lebensform nachge- 
folgt ist und seine geistlichen Ideen weitergetragen hat, wird berichtet, 
daß er angesichts von nur ganz wenigen alten Gottesdienstbesuchern zu 
sagen pflegte: •Meine Kirche ist immer brechend voll von Menschen!" 
Und die Begründung: Er selbst und die wenigen, die da mit ihm zusam- 
men Eucharistie feierten, verstehen sich als stellvertretend für alle ande- 

9 Ebd. 376. 
10 R. Voillaume, Mitten in der Welt, Freiburg 21956, 107-124. 



Gisbert Greshake 288 

ren, so daß - anschaulich gesagt - immer alle anderen zusammen mit 
den wenigen vor Gott stehen. 

Auch hierzu einige aktualisierende Bemerkungen: Das Erwecken und 
das Wachhalten des Bewußtseins, daß der Christ und eine christliche 
Gemeinde ganz wesentlich stellvertretend für die andern zu stehen und 
einzustehen haben, dürfte eine der wichtigsten Aufgaben der kirchlichen 
Verkündigung und Seelsorgsarbeit der Gegenwart sein. Gerade in unse- 
rer Zeit des Umbruchs, da nicht mehr alle Menschen unseres Kultur- 
raums Christen sind, da also der christliche Glaube nicht mehr damit 
rechnen kann, daß alle oder die meisten je in die Gemeinschaft der Kir- 
che aufgenommen werden und hier als lebendige Glieder mitmachen, 
gilt es neu, dieses Grundprinzip christlichen Glaubens, •Stellvertre- 
tung", ins Bewußtsein zu rücken. Christ ist man für die andern, stellver- 
tretend für die andern. So wie das Sein Christi •Proexistenz" war (Heinz 
Schürmann), so ist auch christliche Existenz wesentlich Proexistenz. In 
dieser proexistenten, stellvertretenden Grundhaltung unseres Lebens 
nehmen wir die andern gleichsam mit vor Gott. Mögen auch die Ge- 
meinden klein werden, mögen auch immer weniger Menschen den Glau- 
ben praktizieren, unsere Kirchen sind immer •brechend voll", weil dieje- 
nigen, welche kommen, auch die anderen mitbringen, weil die, die da 
sind, bewußt für die anderen dastehen. 

Diese Grundhaltung wird eindrucksvoll in einem Gedicht von Silja 
Walter ins Wort gebracht, wenn es dort u.a. heißt: 

Jemand muß zu Hause sein, 
Herr, 
wenn du kommst. 
Jemand muß dich erwarten, 
oben auf dem Berg 
vor der Stadt. 

Jemand muß nach dir Ausschau 
halten 
Tag und Nacht. 
Wer weiß denn, wann du kommst... 

Wachen ist unser Dienst, 
wachen. 
Auch für die Welt. 
Sie ist so leichtsinnig, 
läuft draußen herum 



289 Charles de Foucauld 

und nachts ist sie auch nicht 
zu Hause. 
Denkt sie daran, 
daß du kommst, 
daß du ihr Herr bist und sicher kommst? 

Herr, 
jemand muß dich aushalten, 
dich ertragen, 
ohne davonzulaufen. 
Deine Abwesenheit aushalten, 
ohne an deinem Kommen 
zu zweifeln. 
Dein Schweigen aushalten 
und trotzdem singen. 
Dein Leiden, deinen Tod mitaushalten 
und daraus leben. 
Das muß immer jemand tun 
mit allen anderen. 
Und für sie. 

Wir haben bisher wohl kaum die sich daraus ergebenden pastoralen 
Konsequenzen gezogen. Sie könnten (!) so lauten, wie Karl Rahner sie 
als eines seiner letzten großen Anliegen kurz vor seinem Tod häufig an- 
gedeutet hat: Seelsorge hat sich neu zu orientieren: weg vom Bild einer 
flächendeckenden Seelsorge - hin zu einer Seelsorge unter dem Leitwort 
von Oasen, die gleichsam als leuchtende Zeichen des Lebens die ganze 
Wüste anziehen und stellvertretend für die Wüsten-Umgebung die Quel- 
len lebendigen Wassers hüten. Das ist im übrigen keine neue Idee: 
Schon Paulus war gegen Ende seines Lebens davon überzeugt, daß das 
Missionswerk im wesentlichen abgeschlossen ist, und zwar deshalb ab- 
geschlossen, weil in jeder Region der Ökumene, vor allem in deren 
Hauptstädten, eine Christengemeinde existierte, so daß jeder, der Ohren 
und  Augen  zum  Schauen  hat,  das  Evangelium  Christi  vernehmen 

konnte.11 

Wie auch immer: Müßte nicht von der Idee der Stellvertretung aus ein 
ganz neuer Stil der Seelsorge beginnen und ein neues Bewußtsein: Das 
•Besondere" unserer christlichen Berufung ist gerade dies: Wir nehmen 
die anderen mit vor Gott! 

11 Siehe dazu N. Brox, Zur christlichen Mission in der Spätantike, in: Mission im Neuen Te- 
stament, hrsg. v. K. Kertelge = QD 93, Freiburg, Basel, Wien 1982, bes. 194ff. 



Gisbert Greshake 290 

•Der letzte Platz" - •Die arme Kirche" 

Charles de Foucauld hat das Schlüsselwort vom •letzten Platz" von 
Abbe Huvelin empfangen. In einer Predigt hat dieser bedeutende Geist- 
liche, der sein langjähriger geistlicher Begleiter war, gesagt: •Jesus hat 
so sehr den letzten Platz eingenommen, daß niemals jemand diesen 
Platz ihm kann streitig machen."12 In der Tat: Dadurch, daß Jesus in sei- 
nem Leben, Wirken und Erleiden und schließlich in seiner Todesverlas- 
senheit an den buchstäblich letzten, äußersten Platz geht, umgreift er die 
ganze Wirklichkeit. Diesen gleichen Gedanken hat übrigens Hans Urs 
von Balthasar mit seiner Auslegung des •Höllenabstiegs Jesu" vorgelegt. 
Weil Jesus in das Alleräußerste, selbst in die dunkelste Gottesferne hin- 
abgestiegen ist, gibt es kein Partikel der Wirklichkeit mehr, das nicht mit 
ihm zu tun hätte. Deshalb kann auch nichts, gar nichts mehr aus seinen 
Händen fallen. Weil keiner ärmer, bedrängter, gottverlassener und gott- 
ferner ist als er, vermag er die Welt zu erlösen, da er all ihre Höhen und 
Tiefen umfängt und umgreift. 

Vom Gedanken des •letzten Platzes" ist Bruder Karl geradezu beses- 
sen. Nachfolge heißt für ihn wesentlich, den letzten Platz suchen, weil es 
der Platz Christi ist und weil es für ihn unmöglich ist, Christus zu lieben 
und gleichzeitig nicht zu suchen, sein Schicksal, seine Lebensgestalt, sei- 
nen Hingabeweg zu teilen. So schreibt er: •Mein Herr, wie schnell wird 
der arm, der Dich aus ganzem Herzen liebt und es nicht ertragen kann, 
reicher zu sein als der, den er liebt."13 Oder auf die erste Seite seiner Ta- 
gebucheintragungen von 1901 bis 1905 setzt er die Leitworte: •Je mehr 
wir das Kreuz umarmen, um so mehr finden wir den, der daran angehef- 
tet ist: Jesus. Je mehr uns auf der Welt fehlt, um so mehr finden wir das, 
was uns die Erde als das Beste geben kann: das Kreuz."14 Man würde 
diese Sätze falsch interpretieren, würde man daraus irgendeine Form 
von religiösem Masochismus heraushören, eines Masochismus, der 
meint, Leid, Kreuz, Tod seien aus sich heraus wertvoll und deswegen in 
sich erstrebenswert. Das nicht! Aber Leiden, Kreuz und Tod vereinigen 
uns aufs engste mit Christus, weil der letzte Platz sein Platz ist. Ja, mehr 
noch: weil der besondere Ort des Handelns Gottes in der ganzen Heils- 
geschichte stets der letzte Platz war. Das fängt an mit der Erwählung Is- 
raels, des kleinsten und geringsten unter den Völkern (vgl. Dtn 7,7). Die- 
ser •Stil" des Handelns Gottes geht durch die ganze Heilsgeschichte 
weiter bis ins Neue Testament hinein: die arme Jungfrau aus Nazareth 
12 Oeuvres Spirituelles (s. Anm. 1) 26. 
" Ebd. 520. 
14 Ebd. 339. 



Charles de Foucauld • 1 

wird erwählt, die armen Hirten sind die ersten Zeugen der Menschwer- 
dung, ungebildete Fischer werden ausgesandt usw. Armen wird das 
Evangelium verkündet (Lk 4,18) und - so die Pointierung von Heinrich 
Spaemann - •nur für die Armen ist die Botschaft eine frohe". 

In der Konsequenz dieses •Stils" des Handelns Gottes hat auch die 
Kirche arme Kirche zu sein, eine Kirche, die den letzten Platz anstrebt 
und das Evangelium mit armen und kleinen Mitteln verkündet. Wie sehr 
hat Paulus diesen Punkt angemahnt! Es sei nur an 1 Kor 1,26 erinnert: 
•Schaut doch auf euch selbst, Brüder. Da sind nicht viele Weise im irdi- 
schen Sinn, nicht viele Mächtige, nicht viele Vornehme, sondern das Tö- 
richte in der Welt hat Gott erwählt, um die Weisen zuschanden zu ma- 
chen, und das Schwache der Welt hat Gott erwählt, um das Starke zu- 
schanden zu machen. Und das Niedrige in der Welt und das Verachtete 
hat Gott erwählt, das, was nichts ist, um das, was etwas ist, zu vernich- 
ten, damit kein Mensch sich rühmen kann vor Gott." Genau in diesem 
Sinn setzt Bruder Karl die Pointen seines geistlichen Lebens. So schreibt 
er etwa: •Gott baut auf dem Nichts auf. Es ist durch seinen Tod, daß Je- 
sus die Welt geliebt hat. Es ist durch das Nichts der Apostel, daß er die 
Kirche gegründet hat. Es ist durch die Heiligkeit und durch das Nichts 
menschlicher Mittel, daß man den Himmel erreicht und daß der Glaube 
sich verbreitet."15 Die markantesten Meditationen Bruder Karls urgieren 
diesen Punkt der Armut. Ein kleines Beispiel aus einer Meditation über 
die Anbetung der Hirten. Hier heißt es: •Jesus selbst erwählt sich Men- 
schen, die ihn anbeten... Als Eltern hat er sich zwei arme Arbeiter er- 
wählt. Als erste, die ihn anbeten, erwählt er arme Hirten... Immer die 
gleiche Entäußerung, immer die gleiche Liebe zur Armut und zu den Ar- 
men. .. Jesus weist die Reichen nicht zurück, er ist für sie gestorben, er 
ruft sie alle, er liebt sie; aber er weist zurück, ihren Reichtum zu teilen, 
und er ruft die Armen an die erste Stelle... Was bist Du gut, unendlich 
gut, mein Gott! Denn wenn Du zuerst die Reichen berufen hättest, wür- 
den die Armen es nicht wagen, sich Dir zu nähern. Sie müßten glauben, 
sie hätten in der Ferne stehenzubleiben auf Grund ihrer Armut. Sie hät- 
ten Dich von ferne betrachtet und hätten Reiche Dich umgeben lassen. 
Aber indem Du die Hirten als erste gerufen hast, hast Du zu Dir die 
ganze Welt gerufen: die Armen, weil Du ausdrücklich gezeigt hast bis 
zum Ende der Zeiten, daß sie die Erstberufenen, die Favorisierten, die 
Privilegierten sind. Die Reichen aber sind einerseits nicht ängstlich, und 
andererseits hängt es ja von ihnen selbst ab, genauso arm zu sein wie die 
Hirten. In einem einzigen Augenblick, wenn sie es nur wollen, wenn sie 

15 Ebd. 333. 



Gisbert Greshake 292 

den Wunsch haben, Dir gleich zu werden, wenn sie fürchten, daß ihr 
Reichtum sie von Dir trennt, können sie völlig arm werden... Was bist 
Du gut! ... Und welchen Trost hast Du bis zum Ende der Zeiten ins 
Herz der Armen, der Kleinen, der Verachteten in dieser Welt gesenkt, in- 
dem Du ihnen von Deiner Geburt an zeigst, daß sie die Privilegierten, 
die Favorisierten die zuerst Gerufenen sind."16 In diesem Text klingen 
Töne an, die in der neuesten Befreiungstheologie ganz ähnlich zu finden 
sind. Man denke nur an den Leitgedanken der •option preferential por 
los pobres". Die Armen als die Privilegierten! Die Kirche muß arm, muß 
Kirche der Armen sein. Das heißt aber auch, daß die Mittel der Pastoral 
arm sein müssen. So heißt es etwa in den Satzungen der Kleinen Brüder 
Jesu: •Unsere Mittel der Verkündigung sind arme Mittel: das Gebet, das 
bruderschaftliche Leben und die Handarbeit." 

Auch von hier aus noch einmal Fragen an uns: Setzen wir nicht zu 
große Hoffnung auf reiche Mittel? Meinen wir nicht oft, Voraussetzung 
kirchlicher Jugendarbeit sei ein reich ausgestattetes Jugendheim, Vor- 
aussetzung für einen guten Gottesdienstbesuch sei eine schöne Kirche 
mit neuen Glocken und neuer Orgel, Voraussetzung für die Verkündi- 
gung des Evangeliums sei ein bedeutsamer Einfluß der Kirche in der Öf- 
fentlichkeit, in den politischen Institutionen, Schulen, Medien? Würden 
wir nicht glaubhafter sein, wenn wir arm wären, persönlich und auch in 
der Art und Weise, wie wir als Kirche auftreten? Kann man uns noch 
anmerken, daß wir die Kirche desjenigen sind, der auf den buchstäblich 
•letzten Platz" gegangen ist? Es ist gewiß kein Zufall, daß gegenwärtig 
dort die Kirchen am lebendigsten und am fruchtbarsten sind, wo sie arm 
und dem Leidensdruck ausgesetzt sind. Dieses Faktum sollte uns wenig- 
stens zu denken geben. 

Nochmals: die spirituelle Gestalt Bruder Karls bildet eine nicht aus- 
einanderbrechbare Einheit von Spannungspolen: Leidenschaftliches 
Dasein für Gott und leidenschaftliches Mitsein mit den Menschen, be- 
sondere Berufung zum stellvertretenden Dasein für die anderen und 
Aufsuchen des letzten Platzes, der keine •Besonderheit" mehr kennt. In 
all diesen Schlüsselworten stecken Herausforderungen für uns. Sie im 
gemeinsamen Gespräch und Suchen weiter zu konkretisieren, scheint 
mir eine wichtige Aufgabe zu sein. 

16 Ebd. 174-176, dt. Übersetzung in: G. Greshake/J. Weismayer, Quellen geistlichen Le- 
bens, Bd. III, Mainz 1989, 304f. 




