
Das Heil des Menschen im Islam 
Hans Zirker, Duisburg 

Man kann mit gutem Grund sagen: Dem islamischen Glauben ist das 
Bedürfnis nach Erlösung im biblischen Sinn fremd; zumindest sind die 
Unterschiede zur jüdisch-christlichen Tradition in diesem Punkt be- 
trächtlich - nicht etwa nur aus der distanzierten Sicht eines religionswis- 
senschaftlichen Vergleichs, sondern auch im Verständnis der Muslime 
selbst1. Ihr Glaube, ganz auf den barmherzigen Gott angewiesen zu sein, 
hat seine besonderen theologischen Voraussetzungen und seine eigen 
geprägte Spiritualität. 

Der Mensch als Gottes Geschöpf in Niedrigkeit und Würde 

Wenn wir in biblischer Tradition von der Erschaffung des Menschen 
sprechen, denken wir in erster Linie an die beiden urgeschichtlichen Er- 
zählungen vom Sieben-Tage-Werk und von Adam und Eva. Davon ist 
andeutungsweise im Koran auch die Rede, aber Erschaffung des Men- 
schen meint hier vor allem: die Erschaffung jedes einzelnen Menschen 
in seiner jeweiligen Herkunft von Zeugung und Geburt, in seinem 
Wachstum und Alt-werden: •Er ist es, der euch aus Erde erschaffen hat, 
dann aus einem Tropfen, dann aus einem Embryo. Dann läßt er euch als 
Kind herauskommen; damit ihr dann eure Vollkraft erreicht; dann 
Greise werdet - unter euch sind einige, die er vorher abberuft - und eine 
bestimmte Frist erreicht. Vielleicht werdet ihr verständig" (40,67). Von 
den zwei Perspektiven der Schöpfung - zum einen am Anfang und zum 
anderen im ständigen Prozeß - ist also die zweite im Koran viel kräftiger 
betont. In der ersten bricht nur das Wirken Gottes an, das sich danach 
ungemindert fortsetzt. 

Dementsprechend heißt es im Koran nicht, daß Gott am siebten Tag 
•ruhte", nachdem er sein •Werk, das er erschuf, vollendet hatte" (Gen 
2,2); er überläßt es nicht der eigenständigen Kraft des Menschen (nach 
dem biblischen Auftrag von Gen 1,28: •Seid fruchtbar und vermehrt 
euch, bevölkert die Erde, unterwerft sie euch...!"), sondern er setzt sich 
in Herrschaft, führt aus und teilt zu: •Er ist es, der Himmel und Erde in 

1 Vgl. L.-Y. Hava, Some religious aspects of Islam, Leiden 1981, 40-57 (mit Anmerkungen 
S. 146-148); A. Th. Khoury, Heilsvorstellungen im Islam. In: Ders./P. Hünermann, Hg., 
Was ist Erlösung? Die. Antwort der Weltreligionen, Freiburg 1955, 91-109. 



Hans Zirker 294 

sechs Tagen geschaffen und sich dann auf den Thron setzte... Er läßt die 
Nacht in den Tag übergehen und den Tag in die Nacht..." (57,4.6). 
•Gott hat euch aus dem Leib eurer Mütter hervorgebracht, während ihr 
nichts wußtet; und er hat euch Gehör, Augenlicht und Herz gegeben. 
Vielleicht seid ihr dankbar. Haben sie nicht auf die Vögel gesehen, die in 
der Luft des Himmels dienstbar gemacht wurden? Nur Gott hält sie. 
Darin sind Zeichen für Leute, die glauben. Und Gott hat euch aus euren 
Häusern eine Ruhestätte gemacht; er hat euch aus den Häuten des Viehs 
Behausungen gemacht, die ihr am Tag eures Aufbruchs und am Tag eu- 
rer Rast leicht benutzen könnt, und aus ihrer Wolle, ihrem Fell und ih- 
rem Haar Ausstattung und Nutznießung für eine Weile. Und Gott hat 
euch aus dem, was er erschuf, Schatten gemacht. Und er hat euch aus 
den Bergen Verstecke gemacht; und er hat euch Gewänder gemacht, die 
euch vor der Hitze schützen, und Gewänder, die euch vor eurer Gewalt 
schützen. So vollendet er seine Gnade an euch. Vielleicht seid ihr erge- 
ben" (16, 78-81). Der Anfang, die Dauerund schließlich sogar das Ende 
der Welt mit der Auferstehung der Toten verbinden sich im Vertrauen 
auf den einen Schöpfer und Herrn aller Dinge (vgl. 30,17-27). •Er ist je- 
den Tag mit einer Sache befaßt" (55,29). Schöpfung bedeutet Fortbe- 
stand ter Ordnung, die der Mensch selbst nie stiften, aber auch nicht be- 
wahren könnte. 

Daß der Koran die Menschen derart nachdrücklich auf die ständige 
Wirksamkeit des Schöpfers verweist, steht in unmittelbarem Zusammen- 
hang mit seinem mahnenden und drohenden Ruf zur Umkehr2. Wer 
nicht begreift, daß er bis in das kleinste Moment seines Lebens auf Gott 
angewiesen ist, verfällt einer gefährlichen Selbstherrlichkeit, aus der es 
nur ein böses Erwachen geben kann. Die Rede von der Schöpfung und 
vom Gericht gehören im Koran unauflöslich zusammen. 

Die Betonung der Allursächlichkeit Gottes führt häufig dazu, daß 
man dem Islam irrtümlich einen religiösen Fatalismus zuschreibt. Doch 
spricht der Koran den Menschen intensiv auf seine eigene Verantwort- 
lichkeit hin an. Wer sich darauf hinausreden möchte, daß sich das ei- 
gene Bemühen erübrigte, da alles ohnehin schon unausweichlich festge- 
legt wäre, könnte sich nicht auf ihn berufen. Die Spannung von göttli- 
cher Macht und Bestimmung einerseits und menschlicher Freiheit ande- 
rerseits ist im Islam prinzipiell nicht anders als in jüdisch-christlicher 
Tradition. 

Weil Gott ständig alles erhält und bewirkt, gibt es für den Islam im ei- 
gentlichen Sinn auch keine in sich selbst bestehenden •Naturgesetze"; 

'• Vgl. T. Nagel, Der Koran. Einführung - Texte - Erläuterungen, München 1983, 175. 



Islam 295 

sie sind nur •Gewohnheiten Gottes", von denen er jederzeit auch abge- 
hen kann. Deshalb kennt der Islam nicht die im christlichen Mittelalter 
formulierte philosophisch-theologische Lehre, daß die Welt ein System 
relativ eigenständiger •Zweitursachen" sei. Ununterbrochen und unmit- 
telbar erfährt der Mensch die Abhängigkeit von Gott. Wohl läßt sich 
dies auch christlich sagen, aber nicht mit derselben Radikalität im Blick 
auf jedes Ereignis in seiner Besonderheit. 

Ob Adam erschaffen wurde oder heute ein Kind entsteht - es ist im 
Blick auf Gott kein prinzipieller Unterschied - im einen wie im anderen 
Fall eine Neuschöpfung aus dem Willen und der Macht Gottes, demge- 
genüber die biologischen Zusammenhänge, an denen Menschen betei- 
ligt sind - die Eltern zeugen das Kind - bedeutungslos werden. Deshalb 
fügt sich nach muslimischer Sicht auch die Mitteilung des Koran, daß 
Jesus ohne Mitwirkung eines Vaters empfangen worden sei, bruchlos in 
den Schöpfungsglauben ein: •Jesus ist vor Gott gleich wie Adam. Den 
erschuf er aus Erde; dann sagte er zu ihm: ,Sei!', da war er" (3,59). 

Da die Welt ständig von Gott erschaffen und erhalten wird, ist sie von 
Gott her auch durchweg gut. Wo sie uns dunkel und gestört vorkommt, 
liegt es nicht etwa daran, daß wir Menschen sie in einer schuldvollen 
Geschichte von Anfang an verdorben hätten - es gibt für den Islam 
keine •Erbsünde" -; der Grund ist allein, daß wir Gottes Absichten 
nicht durchschauen können. Nicht die Welt steht irgendwie in Frage, 
sondern nur das Selbstverständnis und Handeln der Menschen; ob wir 
uns ganz als von Gott Geschaffene, von ihm Abhängige, auf ihn Ange- 
wiesene, zur Dankbarkeit ihm gegenüber Aufgerufene begreifen. 

Deshalb erkennt der Koran selbst dort, wo die Bibel einen deutlichen 
Ausdruck menschlicher Verwirrung, eine Folge radikaler Störung sieht: 
in der Vielheit der Sprachen, ein rühmenswertes Werk Gottes: •die Ver- 
schiedenheit eurer Sprachen und Farben; darin sind Zeichen für die 
Wissenden" (30,22); die Vielfalt soll auch hier als ein Moment am 
Reichtum der Welt genommen werden, nicht als eine Trennung der 
Menschheit in  Rassen,  Nationalismen,  Sprachen usw. 

Ein besonders herausgehobenes Moment an der Geschöpflichkeit des 
Menschen ist, daß Gott ihn auf Gemeinschaft hin ausrichtete: •Zu sei- 
nen Zeichen gehört es, daß er euch aus euch selber Gattinnen geschaf- 
fen hat, damit ihr bei ihnen wohnt [oder: ruht]. Er hat bewirkt, daß ihr 
einander in Liebe und Güte zugetan seid. Darin liegen Zeichen für 
Leute, die nachdenken" (30,21). Hier zeigt sich, wie die Überschrift die- 
ses Kapitels •Der Mensch in Niedrigkeit und Würde" nicht in zwei ge- 
trennten Teilen ausgeführt werden kann: Es ist der •Klumpen Blut", das 
•Stück Ton", das zur Liebe hin geschaffen wird. 



Hans Zirker 2Q<s 

Dabei gehört es aber nicht zum islamischen Verständnis des Men- 
schen, daß er •nach dem Bild und Gleichnis Gottes" geschaffen sei. Das 
Wort •Gottebenbildlichkeit"•mit in den Gefühlen der Muslime eine Auf- 
lehnung hervor. Denn Gott ähnelt, wie der Koran lehrt, in keiner Weise 
der Kreatur"3. Als Schöpfer und Herr steht er der Welt und allen Men- 
schen in ihr als der ganz Andere in völliger Überlegenheit gegenüber. 
Das Prädikat, das dem Menschen in erster Linie zukommt und sein 
Selbstverständnis auszeichnen soll, heißt: •Diener (oder Knecht, gar 
Sklave) Gottes"; der Mensch •ist nur geschaffen, um Gott zu dienen" 
(51,56). Freilich ist er damit zugleich auch gegenüber allen anderen 
Mächten, die ihn beherrschen wollen, grundsätzlich freigesetzt. Auch 
hier zeigt sich, daß Niedrigkeit und Würde zwei untrennbare Seiten der 
einen menschlichen Existenz sind. Die radikale Unterordnung unter 
Gott gewährt der Welt gegenüber Freiheit und Verfügungsgewalt. 

Diese Stellung des Menschen kommt vor allem dort in den Blick, wo 
er als •Stellvertreter" bezeichnet wird - in der Sprache des Koran als 
•halifa"; das uns vertraute Wort •Kalif" meint also nicht von vornher- 
ein das herrschaftliche Amt an der Spitze der muslimischen Gemein- 
schaft, sondern zunächst eine auszeichnende Stellung aller gläubigen 
Menschen in dieser Welt. Freilich sind die entsprechenden Stellen des 
Koran in ihrem Sinn nicht eindeutig. Man könnte auch übersetzen, daß 
der Mensch •Nachfolger"sei; aber es ist dann nicht gesagt, wem er nach- 
folge; möglicherweise spricht Sure 2,30 die Menschen als •Nachfolger" 
der Engel an4; jedenfalls erfahren diese den Menschen als (unangemes- 
sene) Konkurrenz5. Aber der Bedeutungsraum dieses arabischen Wortes 
wird schließlich weiter gefaßt: •Da... oft davon die Rede ist, daß die 
Schöpfung den Menschen zur Nutzung zur Verfügung steht, lag es nahe, 
die Nachfolgeschaft zu einer Stellvertreterschaft umzudeuten; der 
Mensch, der gemäß göttlichem Gesetz in die Schöpfung eingreift, wird 
zu einem Stellvertreter Gottes."6 Nachfolgeschaft/Stellvertretung •ist 
für den Muslim der Inbegriff der Rolle der Menschen im Diesseits... 
von Gott mit der Stellvertreterschaft über die übrigen Geschöpfe im 

3 S. Balic, Das islamische Verständnis von Judentum und Christentum. In: Martin Stöhr, 
Hg., Abrahams Kinder. Juden - Christen - Moslems, Frankfurt 1983, 46-61, hier 55. 
4 An einigen Stellen kann man auch einfach annehmen, daß die Menschen als •Nachfol- 
ger" der vorausgehenden Generationen angesprochen werden. Doch schon wenn im Ko- 
ran Gott zu David sagt: •David, wir haben dich als halifa auf der Erde eingesetzt" (38,26) 
ist es fraglich, ob man mit R. Paret, Der Koran, Stuttgart 1979, zur Stelle nur lesen soll: 
•Nachfolger (früherer Herrscher)"; was besagt das mehr als eine Banalität? 
5 Vgl. T. Nagel, Der Koran (s. Anm. 2) 239; R. Paret, Der Koran. Kommentar und Konkor- 
danz, Stuttgart 21981, 16. 
6 T. Nagel, Der Koran (s. Anm. 2) 240. 



Islam 297 

Diesseits betraut"7. Gott •lehrte Adam alle Namen" (2,31): damit gab er 
ihm eine herausragende Verfügungsgewalt: die Engel nämlich sind in 
dieser Szene gerade nicht in der Lage, den Dingen ihre Namen zu nen- 
nen. Die Menschen sind ihnen also in der •Nachfolgeschaft" überlegen: 
•Einst sagten wir zu den Engeln: ,Werft euch vor Adam nieder!' Da war- 
fen sie sich nieder, bis auf Iblis, der sich weigerte und anmaßend war. Er 
gehörte ja zu den Ungläubigen." (V. 34 - ein bezeichnender Begriff von 
•Unglaube"!). Die zugesprochene Überlegenheit schließt freilich Ver- 
antwortung ein: •Der Mensch ist nicht Eigentümer der Welt, die er sei- 
nen Zwecken unterwirt, er ist von Gott lediglich als ein Nachfolger ein- 
gesetzt worden"8. In diesem Sinn werden die Gläubigen in Sure 57,7 
aufgefordert: •Glaubt an Gott und seinen Gesandten, und spendet von 
dem, worüber er euch als Nachfolger eingesetzt hat." 

Diese Spannbreite der Stellung des Menschen von Gottes Geschöpf 
aus Erde zu Gottes Statthalter über die Erde ist in der Sicht des Koran 
von der Schöpfung an grundgelegt, nie aufgehoben und grundsätzlich 
nie zu überbieten. 

Die Verfehlungen des Menschen und die Barmherzigkeit Gottes 

Die radikale Abhängigkeit des Menschen von Gott zeigt sich in beson- 
derem Maß angesichts der Gefährdungen zum Bösen. Zunächst sagt der 
Koran allgemein: •Der Mensch ist schwach erschaffen" (4,28). Dies er- 
gibt sich aus seiner Geschöpflichkeit. Darüber hinaus heißt es: •Der 
Mensch ist aus Eile erschaffen worden" (21,37); er kann nicht mit Ge- 
lassenheit warten, sondern will hastig haben, was ihm möglich scheint. 
Und schließlich gilt im Islam das, was Joseph in Ägypten als Einsicht 
gewinnt: •Die Seele gebietet mit Nachdruck das Böse; es sei denn, mein 
Herr erbarmt sich" (12,53). Die Anfälligkeit zur Sünde ist von Anfang 
an mit dem Wesen des Menschen gegeben. Nach einer Überlieferung 
sagte Mohammed: •Kein Nachkomme Adams wird geboren, ohne daß 
der Satan ihn im Augenblick seiner Geburt berührt; derart, daß der erste 
Schrei, den er hören läßt, ein Schrei unter der Berührung Satans ist - 
nur nicht Maria und ihr Sohn, die eine Ausnahme von der Regel sind."9 

Dies hört sich an, als ob wir doch auch im Islam die christliche Lehre 
der Erbsünde von Adam her fänden, bis hin zur Erlösung aus diesem 

7 Ebd. 240. 
8 Ebd. 232. 
9 Vgl. G. C. Anawati, L'Islam ä l'heure du Concile. In: Angelicum 41, 1964, 145-168, hier 
153, zit. Bukhan, Nr. 44; Muslim. 



Hans Zirker 298 

Schuldzusammenhang durch Jesus - auf besondere Weise repräsentiert 
in der Sündenfreiheit Marias. Daß dies nicht so ist, erkennen wir, wenn 
wir beachten, wie unterschiedlich der Koran die Konsequenzen des er- 
sten Sündenfalls im Paradies sieht: In Sure 20,121 f heißt es im Anschluß 
an den Ungehorsam der ersten Menschen im Paradies: •Adam war ge- 
gen seinen Herrn widerspenstig; so irrte er ab. Dann erwählte ihn sein 
Herr, er wandte sich ihm zu und leitete recht." Zwar wird auch hier an- 
gekündigt: •Geht aus ihm [dem Paradies] hinunter! Die einen von euch 
sind den anderen feind"; aber es heißt dann sofort wieder im Blick auf 
alle Menschen je für sich: •Wenn dann von mir eine Rechtleitung zu 
euch kommt - wer dann meiner Rechtleitung folgt, wird nicht irregehen 
und nicht unglücklich sein. Wer sich aber von meiner Ermahnung ab- 
wendet, wird ein beengtes Leben führen. Am Tag der Auferstehung ver- 
sammeln wir ihn blind" (123 f)- Ähnlich lesen wir in Sure 2: •Da ließ sie 
Satan beide aus ihm [dem Garten] fallen und schaffte sie hinaus von 
dort, wo sie waren. Und wir [d.h. Gott] sagten: ,Geht hinunter! Die ei- 
nen von euch sind Feinde der anderen. Ihr habt auf der Erde Aufenthalt 
und Nutznießung für eine Weile.' Da nahm Adam von seinem Herrn 
Worte entgegen; so wandte er sich ihm gnädig zu. Er ist der, der sich 
gnädig zuwendet, der Barmherzige" (2,36f)- Das Verhältnis zu Gott ist 
also nur kurz gestört: Gott wendet sich Adam zu, und dieser greift seine 
Worte auf. Hier ist vor allem die Individualität von Schuld und Verant- 
wortung im Blick, kein Ursprung menschlicher Schuldverfallenheit; hier 
beginnt nicht eine Unheilsgeschichte, die von einer Erlösungsgeschichte 
überboten werden müßte; hier ist nur das geschehen, was zwischen Gott 
und Menschen immer wieder geschieht; also nicht •peccatum originale" 
- nicht Urschuld, die über sich hinaus das Unheil zeugt, nicht •Erb- 
sünde" -, sondern Vergehen und Vergebung in typischer Weise, im Urbild. 
Dementsprechend ist die häufigste Bezeichnung Gottes im Koran •der 
Barmherzige"10. (Beiläufig sei auch angemerkt, daß hier beide, Adam 
und seine Frau, gleichursprünglich gesündigt haben; daß nicht wie in der 
Bibel Adam von Eva verführt wird; daß auch nicht Adam, der Mann, als 
erster haftbar gemacht wird, sondern beide ohne Reihen- und Rang- 
folge) 

Für den Begriff •Heilsgeschichte", der in christlicher Theologie eine 
wichtige Rolle spielt, ist hier zunächst kein Platz. Dieser Begriff stammt 
zwar nicht aus der Sprache der Bibel, verweist aber darauf, daß in dieser 
die Hinwendung Gottes zu den Menschen und deren Weg mit ihm nicht 
10 Vgl. Abdoljavad Falaturi, Der Islam - Religion der Rahma, der Barmherzigkeit. In: Ders. 
u.a., Hg., Universale Vaterschaft Gottes, Begegnung der Religionen, Freiburg 1987 S 
67-87. 



Islam 2" 

für alle Zeiten gleichförmig gedacht werden, sondern - im Bild gespro- 
chen - wie der Verlauf eines Gesprächs, in dem man einander näher- 
kommt, das aber auch von Mißverständnissen, Verständnislosigkeit, gar 
Streit gestört sein kann; das - wenn es dann wieder aufgenommen wird 
- nicht einfach dort einsetzt, wo es unterbrochen wurde, oder gar von 
seinem ursprünglichen Anfang an neu beginnt, sondern die bisherigen 
Erfahrungen mitverarbeitet, Entfremdungen überwindet, daraus neue 
Bereicherungen erfährt usw. Hier können Vergangenheiten verabschie- 
det, zukünftige Verhältnisse, die noch ausstehen, verheißen werden, hier 
werden Erfahrungen in Aussicht gestellt, die bislang noch keiner ma- 
chen konnte. Hier werden neue Wege entworfen, wird neues Verständ- 
nis eröffnet, wird zu neuem Handeln befähigt. All dies entspricht nicht 
dem Glaubensverständnis des Islam; in seiner Sicht ruft Gott vielmehr 
immer wieder einfach zu dem zurück, was von Anfang an war. 

Nach dem Koran kann man deshalb auch nicht mit dem Römerbrief 
sagen: •Durch einen einzigen Menschen kam die Sünde in die Welt" 
(5,12) - die Macht des Bösen im Singular, die sich in den unzähligen 
späteren Sünden auswirkt; es gibt hier vielmehr nur die immer wieder 
neu und doch gleichartig begangenen Vergehen; immer wieder gibt es 
die strafende Konsequenz, aber auch das barmherzig vergebende Wort 
Gottes. Was von den ersten Menschen erzählt wird, hat keine Wirkungs- 
geschichte, sondern nur eine herausragende Bedeutung als Exempel. Je- 
der steht immer wieder in der Verantwortung und hat das Entschei- 
dungsvermögen wie am Anfang der Menschheitsgeschichte. Hier gibt es 
keinen prinzipiellen Wandel zum Schlimmen oder Guten. 

In einer Hinsicht jedoch überschreitet auch der Islam diese individu- 
elle und gleichartig immer wiederkehrende Wahrnehmung von Schuld 
und Verantwortung; denn Gott hat die Menschheit nach dem Koran am 
Anfang anders angelegt, als sie sich schließlich selbst realisierte; immer 
wieder betont er mit Nachdruck: •Die Menschen waren eine einzige Ge- 
meinschaft..." (2,213). •Die Menschen waren nur eine einzige Gemein- 
schaft. Dann wurden sie uneins..." (10,19). Dieser Zustand, der bis zur 
Gegenwart nicht überwunden ist, verweist auf die soziale Dimension 
menschlicher Schuld. Dementsprechend ist dann auch Gottes Vergebung 
darauf gerichtet, solche Zerrüttung zu überwinden. Dies zeigt sich be- 
sonders deutlich bei der Berufung Abrahams; hier geht es nicht um ihn 
und seine nähere Umgebung allein, bittet er doch gerade Gott: •Herr, 
mache uns beide [Abraham und Ismael] dir ergeben und aus unserer 
Nachkommenschaft eine Gemeinschaft, die dir ergeben ist!" (2,128) 
und: •Gib mir einen guten Ruf bei den Späteren!" (26,84) - nicht zur 
bloßen Ehre Abrahams selbst, sondern zum Zeichen dafür, daß es in der 



Hans Zirker IQQ 

Folge dieses Gerechten eine gottgefällige Gemeinschaft gibt. Und im 
Blick auf das Bekenntnis Abrahams, Gott werde ihn recht leiten, heißt 
es: •Er [Gott] machte es zu einem bleibenden Wort unter denen, die 
nach ihm kamen, damit sie vielleicht umkehren" (43,28). In christlich- 
theologischer Sprechweise kann man dies - daß Gott durch die Erwäh- 
lung Abrahams und durch seinen Glauben ein •bleibendes Wort" stiftet 
- als ein entscheidendes Stück •Heilsgeschichte" und •Erlösung" anse- 
hen, auch wenn diese Begriffe in islamischer Theologie so nicht vorkom- 
men. 

Zwar werden die Propheten zunächst immer wieder nur für einzelne 
Stämme und Völker berufen, damit sie durch ihre Warnung und Wei- 
sung aus dem drohenden Unheil herausführen; aber letztlich bezieht 
sich Gottes •Rechtleitung" doch auf die Menschheit als ganze. Er stiftet 
mit der Verkündigung des Koran durch Mohammed eine Glaubensge- 
meinschaft mit universaler Verantwortung: •So haben wir euch zu einer 
in der Mitte stehenden Gemeinschaft gemacht, auf daß ihr Zeugen seid 
über die Menschen und daß der Gesandte Zeuge sei über euch" (2,143). 
•Aus euch wird eine Gemeinschaft entstehen: Sie rufen zum Guten auf, 
gebieten das Rechte und verbieten das Verwerfliche" (3,104). •Ihr Men- 
schen, zu euch ist eine Ermahnung von eurem Herrn gekommen und 
eine Heilung für das, was in eurem Inneren ist, Rechtleitung und Barm- 
herzigkeit für die Gläubigen" (10,57). Was durch Mohammed vermittelt 
wird, ist •eine Ermahnung für die Menschen aller Welt" (6,90); er ist ge- 
sandt •für die Menschen allesamt" (34,28). 

Dabei richtet sich Gottes Absicht auf eine gelungene Gemeinschaft 
der Menschen, in der •die gläubigen Männer und Frauen untereinander 
Freunde werden" (9,71). Es geht also nicht in erster Linie darum, daß 
die Menschen eine •Gottesferne" überwinden, sondern die Zwietracht 
und Zerklüftung der Menschheit aufgehoben werde. Dementsprechend 
mahnt der Koran: •Haltet euch zusammen fest am Seil Gottes, und zer- 
teilt euch nicht! Gedenkt der Gnade, die Gott euch erwies, als ihr 
Feinde wart und er eure Herzen in Freundschaft miteinander verband, 
so daß ihr in seiner Gnade Brüder wurdet!" (3,103). Von dieser Gemein- 
schaft, wie Gott sie will, heißt es schließlich aber auch, daß sich in ihr 
die Menschen finden, •die er liebt und die ihn lieben" (5,54). 

Freilich ist in diesem Glauben an Gottes Heilswirken im entscheiden- 
den Unterschied zum christlichen Erlösungsglauben für zwei Momente 
kein Ansatz: Erstens fehlt völlig der Gedanke, daß jemand •stellvertre- 
tend" für andere eintrete; daß durch sein Leben die Geschichte der 
Menschheit neu qualifiziert werde; vielmehr ist hier jeder gleicherma- 
ßen als einzelner mit dem Aufruf Gottes konfrontiert: •Dies ist mein 



Islam 301 

Weg; er ist gerade. Folgt ihm!" (6,153). Es steht nichts anderes an als 
die persönliche Entscheidung aller Menschen. Deshalb kann auch - 
zweitens - dem Leiden keine heilsstiftende Kraft zukommen. Als einen 
Grundsatz, der gegen die christliche Erlösungstheologie spricht, kann 
man in islamischer Literatur die Aussage des Koran zitiert finden: •Kei- 
ner wird die Last eines anderen tragen" (6,164)". Nach allgemeinem 
muslimischen Verständnis starb Jesus nicht am Kreuz, sondern wurde 
von Gott dem Zugriff derer, die ihn töten wollten, entzogen: Die Juden 
•sagten: ,Wir haben den Christus Jesus, den Sohn Marias, den Gesand- 
ten Gottes, getötet' - sie haben ihn aber nicht getötet, und sie haben ihn 
nicht gekreuzigt, sondern er wurde ihnen so ähnlich gemacht12. Die über 
ihn uneins sind, sind im Zweifel über ihn. Sie haben kein Wissen über 
ihn; sie folgen nur Vermutungen. Sie haben ihn nicht mit Gewißheit ge- 
tötet, sondern Gott hat ihn zu sich erhoben. Gott ist mächtig und weise" 
(4,157f). Wohl werden im Islam - und in besonderem Maß in der Schia 
die Glaubenszeugen gepriesen, die um Gottes willen ihr Leben verlie- 
ren; aber dies ist ihr Einsatz, der ihnen jeweils - prinzipiell wie ihre an- 
deren guten Taten - von Gott belohnt wird. 

Doch trotz dieser zwei Einschränkungen bleibt der gelegentliche Ein- 
wand, daß dem Islam mit der Leugnung des Kreuzestodes Jesu die 
•Möglichkeit einer wahren Erlösung" verstellt sei, zu oberflächlich13. 
Entscheidend ist, daß nach dem Glauben der Muslime die Menschen 
ganz auf das entgegenkommende, rettende Handeln Gottes angewiesen 
sind. 

Die Hoffnung auf die Gärten des Paradieses 

Der Islam hält wie keine andere Religion die entschlossene Zuwendung 
zum Diesseits - im sinnenfrohen Genuß seiner Güter wie in der Gestal- 
tung seiner Verhältnisse bis hin zu den politischen Strukturen - mit ei- 
ner radikalen Jenseitsorientierung zusammen. Deshalb kann dem Gläu- 
bigen auch beides vorbehaltlos zugesprochen werden: •So gab ihnen 
Gott den Lohn des Diesseits und den schönen Lohn des Jenseits. Gott 

11 Ausdrücklich gegen den christlichen Erlösungsglauben zitiert diesen Vers z.B. M. Ga- 
zäli, humüm dä'iya, Kairo 21405 (1985), 89. 
12 Man könnte auch übersetzen: •Es wurde ihnen einer [ein anderer] so ähnlich gemacht." 
13 Vgl. G. Jaeschke, Sucht ein Muslim nach Erlösung, und wo findet er sie? In: ZMR 41, 
1957, 294-301, hier 295: •Mit der Leugnung des Kreuzestodes Jesu bzw. seiner doketi- 
schen Umdeutung beraubt Muhammed seine Gemeinde der Möglichkeit einer wahren Er- 
lösung." 



Hans Zirker 302 

liebt die Rechtschaffenen" (3,148). Ein Gegensatz zwischen beidem tut 
sich nur für den auf, der nicht sieht, daß das diesseitige Leben befristet 
ist, und der deshalb sein Herz ganz an das hängt, was er jetzt hat. Dieser 
Gefahr gegenüber warnt der Koran: •Mein Volk, dieses irdische Leben 
ist nur Nutznießung! Das Jenseits aber ist die Wohnstätte zum Bleiben" 
(40,39). •Wißt, daß das diesseitige Leben nur Spiel und Zerstreuung ist, 
Schmuck und Prahlerei unter euch und Sucht nach mehr Vermögen und 
Kindern. Es ist wie mit reichlichem Regen, dessen Pflanzenwuchs den 
Ungläubigen gefällt. Dann aber verdorrt er, und du siehst, wie er gelb 
wird. Dann wird alles zu brüchigem Zeug. Im Jenseits gibt's eine heftige 
Strafe, aber auch Vergebung von Gott und Wohlgefallen. Das dieseitige 
Leben ist nur betörende Nutznießung" (57,20). 

Was den Menschen in den Gärten des Paradieses erwartet, kann der 
Koran in bunter Szenerie malen, aber auch mit dem schlichten Wort 
vorstellen, mit dem der Gläubige einst begrüßt werden soll: •Du beru- 
higte Seele, kehre zu deinem Herrn zufrieden und beruhigt zurück! Tritt 
ein in die Reihen meiner Diener, tritt ein in meinen Garten!" (89, 27-30) 
Doch muß man auch hier wieder von vornherein einen erheblichen Un- 
terschied zur eschatologischen Hoffnung in biblischer Tradition festhal- 
ten, wenn man nicht einem Mißverständnis verfallen will: Diese •Rück- 
kehr zu Gott besagt nicht, daß der Mensch in die •Gemeinschaft mit 
Gott" eingehe; einen solchen Gedanken faßt allenfalls die islamische 
Mystik14. Im Sinn des Koran ist den Menschen nach ihrem Tod jedoch 
nur die Begegnung mit ihrem Herrn bei Auferstehung und Gericht ver- 
heißen, darüber hinaus die dauernde, unzerstörbare und ungetrübte Ge- 
meinschaft der Glaubenden - Gott •nahe gebracht" (z.B. 56,11). Nach 
einem überlieferten Wort sagte Mohammed zu dieser Nähe und Distanz 
Gottes: •Er schaut zu ihnen, und sie schauen zu ihm. Und sie kümmern 
sich um nichts mehr von der Wonne, solange sie zu ihm schauen, bis er 
ihnen verhüllt wird. Jedoch verweilen sein Licht und sein Segen über ih- 
nen in ihren Behausungen."15 

So sind also die paradiesischen Gärten des Koran nicht der Ort Got- 
tes selbst, sondern der der Menschen; sie sind nicht •der Himmel", son- 
dern das erhöhte, ideale Diesseits! Wie weit man die Schilderungen, die 
der Koran entwirft, als offene •Bilder" verstehen dürfe oder als unmit- 

14 A. Schimmel, Ich bin Wind und du bist Feuer. Leben und Werk des großen Mystikers, 
Köln 1984, bes. 152-169. Das Gebet: 171-201: Die läuternde Flamme der Liebe; darüber 
hinaus umfassend: dies., Mystische Dimensionen des Islam. Die Geschichte des Sufismus, 
Köln 1985; T. Andrae, Islamische Mystiker, Stuttgart 21980. 
15 Ein Hadith aus der Sammlung des Muslim, zitiert in: So sprach der Prophet. Worte aus 
der islamischen Überlieferung. Ausgew. und übers, von A. Th. Khoury, Gütersloh 1988, 
110. 



Islam 303 

telbare •Abbilder" lesen müsse, wird innerhalb der muslimischen theo- 
logischen Traditionen unterschiedlich beantwortet. In ihrer Sinnenfreu- 
digkeit heben sie sich jedenfalls von vergleichbaren biblischen Texten 
deutlich ab. •Da bewahrt sie Gott vor dem Unheil jenes Tages und läßt 
sie strahlendes Glück und Freude finden, und er vergilt ihnen dafür, daß 
sie geduldig waren, mit einem Garten und mit Seide. Sie liegen in ihm 
auf Ruhebetten, und sie sehen in ihm weder Sonne noch bittere Kälte. 
Seine Schatten sind niedrig über ihnen, und seine Früchte hängen ihnen 
herunter. Man macht bei ihnen die Runde mit Gefäßen aus Silber und 
Humpen, die Gläser sind, Gläser aus Silber, die sie nach Maß bemessen. 
Ein Becher wird ihnen darin zu trinken gegeben, dem Ingwer beige- 
mischt ist, aus einer Quelle, die Salsabil genannt wird. Bei ihnen machen 
ewig junge Knaben die Runde. Wenn du sie siehst, hältst du sie für aus- 
gestreute Perlen. Wenn du dort hinschaust, siehst du Wonne und ein 
großes Königreich. Sie haben grüne Gewänder aus Seide an und Brokat, 
und sie sind mit Armreifen aus Silber geschmückt. Ihr Herr gibt ihnen 
ein reines Getränk zu trinken. Das ist die Vergeltung für euch; euch 
wird für euer Mühen gedankt" (76,11-22). •Die von der rechten Seite 
[bei der Aufteilung der Menschen im Gericht] - was sind die von der 
rechten Seite?... Das sind die, die [Gott] nahe gebracht werden, in den 
Gärten der Wonne... Auf durchwobenen Betten liegen sie einander ge- 
genüber. Unter ihnen machen ewig junge Knaben die Runde mit Hum- 
pen, Krügen und einem Becher aus einem Quell, von dem sie weder 
Kopfweh bekommen noch sich berauschen, und mit Früchten von dem, 
was sie sich auswählen, und Fleisch von Geflügel wonach sie begehren. 
Und Huris [die Mädchen des Paradieses] mit großen Augen, gleich 
wohlverwahrten Perlen - als Lohn für das, was sie taten. Sie hören darin 
kein Geschwätz und keine Sündhaftigkeit, sondern nur das Wort: 
,Friede! Friede!' ... Sie sind unter Zyziphusbäumen ohne Dornen und 
Bananen mit übereinandergeschichteten Früchten und langgestrecktem 
Schatten, an Wasser, das sich ergießt, mit vielen Früchten, die weder ab- 
gehauen noch verwehrt sind, und auf erhöhten Polstern. Wir haben sie 
[die Huris] eigens entstehen lassen und sie zu Jungfrauen gemacht, liebe- 
voll und gleichaltrig, für die von der rechten Seite" (56, 8-38). 

Um eine unter Christen weit verbreitete falsche Vorstellung abzuweh- 
ren, sei besonders betont, daß diese paradiesischen Gärten selbstver- 
ständlich nicht nur den Männern verheißen sind - selbst wenn die Schil- 
derungen manchmal der Männerphantasie entsprungen zu sein schei- 
nen-; prinzipiell gilt: •Die etwas von den rechten Werken tun, ob 
Mann oder Frau, und dabei gläubig sind, werden in den Garten einge- 
hen, und ihnen wird nicht ein Dattelgrübchen Unrecht getan" (4,124). 



Islam 304 

•Die Leute des Gartens sind heute beschäftigt und heiter. Sie und ihre 
Gattinnen liegen im Schatten auf Ruhebetten. Sie haben darin Früchte 
und was sie sich wünschen. ,Friede!' als Anrede von einem barmherzi- 
gen Herrn" (36, 55-58). •Gott hat den gläubigen Männern und den gläu- 
bigen Frauen Gärten versprochen, unter denen Bäche fließen und in de- 
nen sie ewig weilen werden, und gute Wohnungen in den Gärten von 
Eden. Aber Wohlgefallen von Gott ist mehr. Das ist der gewaltige Er- 
folg" (9,72). 

Mit dem letzten Zitat ist zugleich noch einmal die theologisch ange- 
messene Perspektive betont: Es geht bei all dem in erster Linie um die 
Bejahung der Gläubigen durch Gott; das Leben in den Gärten ist seine 
Anerkennung dafür, daß das irdische Leben rechtgeleitet und also gut 
war. 

Deshalb bleibt •das jenseitige Haus" (6,32) auch kein äußerlicher 
Lohn, sondern läßt die Menschen in sich selbst aufatmen und zueinan- 
der freiwerden: •Wir nehmen weg, was in ihrem Inneren an Groll ist, so 
daß sie Brüder sind - auf Ruhekissen einander gegenüber" (15,47). Das 
ganze Leben überschauend können die Gläubigen letztlich dankbar sa- 
gen: •Lob sei Gott, der uns hierher geleitet hat! Wir wären unmöglich 
rechtgeleitet worden, hätte uns Gott nicht rechtgeleitet. Die Gesandten 
unseres Herrn sind wirklich mit der Wahrheit gekommen" (7,43). 

Aber selbst bei der Frage danach, worin schließlich das menschliche 
Leben zu seiner Erfüllung gelange, kann der Koran Diesseits und Jen- 
seits zusammensehen, denn für beide gilt das Wort: •Im Gedenken Got- 
tes findet das Herz Ruhe" (13,28). 




