
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Jugenderziehung und Lebensgemeinschaft 

Deir-ez-Zafaran: Ein altes Modell weckt neue Ideen - 
Impulse von einer Türkei-Reise* 

Der Hinweis eines türkeikundigen Freundes hatte uns nicht ohne Erwartungen 
das traditionsreiche Deir-ez-Zafaran aufsuchen lassen. Der Aufenthalt in die- 
sem syrisch-orthodoxen Kloster und das Geschenk einer außergewöhnlichen 
Gastfreundschaft hat unsere touristischen Interessen weit übertroffen. In dieser 
fremden und uns fernen Welt durfte ich ahnen, wie unsere Kirche überleben 
kann, auf welche Weise eine sterbende Kirche die Jugend zu gewinnen vermag. 
Wir konnten miterleben, wie eine alte Tradition eine aktuelle Lebensform her- 
vorruft, wie eng Glaubens-Erziehung und Lebensgemeinschaft zusammenwir- 
ken. Eine solche fremde Tradition und Kultur könnte uns provozieren, gemein- 
sam mit der Jugend im Glauben aufzubrechen. 

Ein altes Kloster 

Am Auslauf des Tur Abdin, eines Plateaus im arabischen Grenzgebiet der Tür- 
kei an der Nordostspitze Syriens, war in frühbyzantinischer Zeit ein bedeuten- 
des Zentrum der monastischen Bewegung und christlicher Theologie. Das sy- 
risch-orthodoxe Kloster DEIR-EZ-ZAFARAN, unweit der geschichtsträchtigen 
Stadt Mardin, stammt mit seinen Anlagen aus dem 4.-6. Jahrhundert. Es wurde 
an der Stelle eines noch viel älteren Sonnengott-Tempels errichtet, dessen bis 
heute noch sichtbaren Reste bis ins 3. Jahrtausend v. Chr. zurückreichen. Das 
Kloster selbst ist in erstaunlich gutem Zustand; es lebt von den Obstbäumen 
und Ziegen rund um das Kloster, hauptsächlich aber von Spenden aus syrischen 
Gemeinden, die heute vor allem in Europa und USA leben. In Deir-ez-Zafaran 
residierte von 636 bis zum Jahre 1932 der syrisch-orthodoxe Patriarch; auch 
wenn er seither aus politischen Gründen nach Damaskus gewechselt ist, gilt 
Deir-ez-Zafaran bis heute als der offizielle Sitz des Patriarchen. Derzeit leben im 
Kloster noch zwei Mönche im Alter von siebzig und fünfunddreißig. Der jün- 
gere Mönch war während unseres Besuches gerade auf Reisen. 

Wer trägt die Kirche, wovon lebt eine Glaubensgemeinschaft? 

Das Hauptproblem der syrisch-orthodoxen Kirche ist, daß die Jugend fast gänz- 
lich verschwunden ist. Das hat verschiedenste Gründe: viele sind ausgewandert 

* Dieser Bericht ist Teil einer Studie des Ludwig-Boltzmann-Instituts für Präventions- und 
Rehabilitationspsychologie im Jugendalter, Wien. Die Redaktion 



Aus dem Leben der Kirche 306 

aufgrund wirtschaftlicher und religiöser Benachteiligungen. So hat das Kloster 
keinen Nachwuchs mehr, die Familien sterben aus, die Häuser sind verlassen, 
ganze Gemeinden haben bereits ihren Geist aufgegeben. Allein in Midyat, wo 
vor fünf Jahren noch etwa 20000 jakobitische Christen lebten, ist ihre Zahl mitt- 
lerweile auf ein Viertel geschrumpft. Von diesem Hintergrund her wird die sor- 
genvolle Frage des alten Mönches verständlich, wie es denn den zahllosen Emi- 
granten in Österreich und Deutschland ergehe, ob sie dort eine neue Existenz 
gründen können oder mit der Ausweisung rechnen müssen. In ihrer alten Hei- 
mat haben sie zumindest alles verkauft und aufgegeben; es gibt für sie kein Zu- 
rück mehr. 

Eine alte Tradition 

Die Mitglieder der syrisch-orthodoxen Kirche werden auch Jakobiten genannt, 
nach Jakob Baradai (um 490-578), welcher mit Unterstützung der Kaiserin 
Theodora zum Bischof von Syrien geweiht worden war. Wegen theologischer 
Streitigkeiten um den Monophysitismus sagte sich Baradai schließlich vom Pa- 
triarchat von Konstantinopel los. Als der Südosten Anatoliens dem Byzantini- 
schen Reich verlorenging, führte dies zum bleibenden Bruch mit der griechisch- 
orthodoxen Kirche. 1400 Jahre lang bildeten die Jakobiten und die anderen 
Ostchristen eine Diaspora inmitten der islamischen Welt. Ein Treffen zwischen 
dem syrisch-orthodoxen Patriarchen und Papst Johannes Paul II. im Jahre 1982 
hat glaubensmäßig eine weitgehende Übereinstimmung der beiden kirchlichen 
Traditionen dokumentiert sowie das Interesse an verstärktem Zusammenleben 
und Austausch, einschließlich der Interkommunion, zum Ausdruck gebracht. 

Eine Bibelschule in der Sprache Jesu 

In der alten Kirche wird täglich bis auf den heutigen Tag auf Aramäisch - der 
Sprache Jesu - Gottesdienst gefeiert. Das ist ein besonderes Merkmal dieses 
Klosters. Ein zweites ist die Art ihrer Lebensweise: etwa fünfzehn Schüler, Bu- 
ben im Alter von 7 bis 20 Jahren, leben und arbeiten mit, um die Bibel und zu- 
gleich den Traditionsschatz der syrischen Kirche kennenzulernen. So bilden sie 
eine Glaubens- und Lebensschule, eine Bibelschule. Die Burschen sind alle kahl 
geschoren, sauber gekleidet; sie bleiben durchschnittlich für zwei bis drei Jahre 
im Kloster, zunächst während der Ferien und nach ihrem Schulabschluß das 
ganze Jahr über. Manchmal allerdings geschieht es, daß ein Schüler von seinen 
Eltern geholt wird, weil sie mit ihm nach Europa oder in die USA umziehen 
wollen. 

Auf meine Frage, ob sich der Mönch nicht Nachwuchs für sein Kloster 
wünscht, weicht er aus: •Nicht hier, sondern in Europa müßt ihr Klöster grün- 
den. Dort sollen meine Landsleute und Glaubensbrüder eintreten. Ich kann kei- 



Aus dem Leben der Kirche 307 

nem, der wegziehen will, zumuten, hier zu bleiben, um seinen Glauben zu gewin- 
nen. In dieser politischen Situation riskiert er seine Lebenschancen." 

Die Lebenserfahrungen des alten Mönches hier im Osten der Türkei sind 
herb, so daß er nicht ohne weiteres um Nachwuchs werben kann. Belastend 
bleibt die Bedrohung durch die türkische Öffentlichkeit. Einige Jahre lang wa- 
ren die Schulräume von der Regierung versiegelt und konnten nicht benutzt wer- 
den. Heute noch werden die Türen der Schulräume immer geschlossen gehalten, 
damit niemand die Lerngemeinschaft und die Bücher sehen kann. Das wäre zu 
gefährlich. Offiziell sind alle Jugendlichen im Kloster eingesetzt für die anfallen- 
den Dienste wie Reinigung, Reparaturen und andere Hilfsdienste. Eine solche 
Arbeit ist legitim, nicht aber das Lernen der Religion, die Bibelschule. Selbstver- 
ständlich hängt überall das Bild von Atatürk; sogar im Empfangssalon des Patri- 
archen überragt ein goldgerahmtes Bild des Gründers der modernen Türkei die 
Galerie der Patriarchenportraits. Eine strikte Trennung von Staat und Religion 
ist erklärtes Programm und fordert alle religiösen Gruppen und Bewegungen 
heraus. 

Im Kloster lebt seit zwei Jahren auch ein 25jähriger Lehrer namens Isar, der 
Türkisch, Kurdisch und Aramäisch spricht und sich auch in dieser geistigen 
Welt zu Hause fühlt; er spricht zudem fließend Englisch und ist dadurch An- 
sprechpartner für die zahlreichen Touristen und Gäste, die das Kloster besuchen 
kommen. Isar hat ein kleines Radio, mit dem er abends die Nachrichten in ver- 
schiedenen Sprachen hört und so sein Englisch schult; er lernt auch etwas 
Deutsch. Er hilft dem Pater im religiösen Unterricht und in der Liturgie. Auf die 
Frage, ob er nicht auch einmal Mönch werden will, um die Zukunft des Klosters 
zu sichern, antwortete er: •Vielleicht. Jedenfalls will ich der Kirche helfen. Da- 
für lebe ich." 

Die Schüler müssen für den Aufenthalt und den Unterricht nichts bezahlen; 
das ist der Dienst der Kirche, die von Spenden aus den Gemeinden lebt. Wer die 
Träger der Lebensgemeinschaft und des Gottesdienstes sind, läßt sich am alltäg- 
lichen Tagesablauf erkennen: es sind die Jugendlichen und Kinder. Sie haben 
freien Zugang zu allen Räumen. Ihnen ist spürbar anzumerken, daß sie nicht nur 
dasein und mittun dürfen, sondern daß sie selbst die tragenden Säulen des klö- 
sterlichen Lebens sind. Sie bilden die Mönchsgemeinschaft, die Gebets- und 
Dienstgemeinschaft, sie sind die Kirche. Darüber muß nicht gesprochen werden, 
das ist das durchgängige Erleben dieser jungen Menschen. 

Im Vergleich zur kirchlichen Situation hierzulande stellen sich zahlreiche Fra- 
gen: 

- Wie profitieren wir von einem geregelten Miteinander von Kirche und Staat? 
- Ist das gesellschaftlich-politische Leben bei uns tatsächlich schon/noch so ver- 
christlicht, daß die kirchliche Praxis nicht mehr provokant zu sein hat, oder ist 
das kirchliche Leben lediglich hoffnungslos angepaßt an die herrschenden Ver- 
hältnisse? 
-Welche Möglichkeiten bieten die vorhandenen Freiräume und finanziellen 
Mittel, die Planstellen und Pastoralpläne: wecken sie die Mitbeteiligung und die 



Aus dem Leben der Kirche 308 

verborgenen Talente aller oder entmündigen sie eher? Wie lebendig ist unter uns 
das Bewußtsein, selbst Kirche zu sein, Trägerin des Glaubens? 
- Wo sind unsere Glaubensorte bei allen Glaubensworten? 

Beobachtungen und Eindrücke einer fremden Lebens-Welt 

Eine Lebensgemeinschaft 

Der ältere Pater schläft bei den Schülern. Alle tragen für die Nacht ihre Betten 
ins Freie auf eine Terrasse mit herrlichem Ausblick hinunter auf die syrische 
Ebene. Auf der einen Seite steht das alte Holzbett des Mönches, gegenüber be- 
findet sich die lange Reihe der Schülerbetten. Das ist Lebensgemeinschaft bis 
hin zum gemeinsamen Schlafraum, der im Mondlicht der Sommernächte einem 
Tausend-Sterne-Hotel gleichkommt. Da ist es leicht, von den Verheißungen des 
Bundes zu träumen und an den Glauben Abrahams zu denken. Das Gotteslob 
ist nahe. 

Die Mahlzeiten werden in einem Refektorium alten Stils eingenommen: oben 
querstehend ein Steintisch, an dem der Pater allein sitzt; zwei weitere längere Ti- 
sche aus Stein erstrecken sich über die ganze Länge des Refektors. Auf der einen 
Seite sitzen die Schüler, an der Spitze der Lehrer und nachfolgend die Schüler 
ihrem Alter beziehungsweise ihrer Größe nach. Auf der anderen Seite sitzen wir, 
die drei Gäste, dann der Fahrer, der Viehhüter, der Hirte und ein weiterer Haus- 
angestellter. 

Das Essen ist beim Betreten des Speisesaals schon sorgsam hergerichtet in 
kleinen blitzblanken Blechschalen und -bechern. Heute gibt es Nudeln mit et- 
was Tomatensauce und Spuren von Ei, dazu Brot und in einer anderen Schale 
aufgeschnittene Wassermelonen, dazu ein Becher Ayran, ein Getränk aus Jo- 
ghurt, Wasser und Salz, das bei dieser Hitze sehr durstlöschend ist und alles er- 
setzt, was man beim Schwitzen verliert. Ein Schüler schenkt laufend nach. Spä- 
ter übernimmt ein anderer diesen Dienst, damit auch der erste zum Essen 
kommt. Die Bedienung ist sehr aufmerksam, kaum hat man einen Schluck ge- 
nommen, wird nachgeschenkt. Beim Essen wird geschwiegen; nur am Anfang 
erklärt der Lehrer dem Mönch kurz, wer die Gäste sind. Der Pater lächelt uns 
freundlich zu, dann wird geschwiegen bis zum Gebet am Schluß der Mahlzeit. 
Es ist das Vaterunser in der Sprache Jesu - ein besonderes Erlebnis. 

Dann ist Rekreation. Der Pater setzt sich unter den Arkaden des Innenhofes 
auf einen mit Stoff überzogenen, gepolsterten Sessel. Die Gäste sind eingeladen, 
ihm Gesellschaft zu leisten. Es entsteht ein interessantes Gespräch über die Ein- 
heit der Kirchen. Der alte Pater meint, das Volk sehne sich nach der Einheit, 
Schwierigkeiten hätten nur die Patriarchen und Bischöfe. Die Zerstrittenheit sei 
für die Moslems ein willkommenes Argument gegen das Christentum. An den 
Moslems läßt der Mönch wenig Gutes; zu sehr ist das Kloster bedroht vom neu- 
aufflackernden Fundamentalismus, zu oft war der Pater selbst aus Glaubens- 
gründen im Gefängnis, zu oft ist in diesem Jahrhundert den Armeniern und 



Aus dem Leben der Kirche 309 

Christen in dieser Gegend Unrecht getan worden. Das Kloster liegt nahe bei Ar- 
menien, auch viele Kurden leben hier, was heute Probleme mit dem Terrorismus 
schafft. Zudem kommen immer mehr Flüchtlinge aus dem Irak in diesen öst- 
lichsten Teil der Türkei. 

Als wir uns mit dem Pater und dem Lehrer als Übersetzer zusammengesetzt 
haben, hatten sich auch schon die meisten Schüler in unserer Nähe hinter einer 
Säule versammelt. Sie alle haben ein Buch in der Hand, lesen aber nicht, son- 
dern hören uns zu. Das nahe Verhältnis zum Buch fällt auf. Mir wird deutlich: 
das Christentum ist eine Buchreligion. Daran werden wir auch erinnert, als uns 
in der Kirche die kunstvoll geschriebenen liturgischen Bücher gezeigt werden. 
Mit welchem Eifer muß erst Jesus seine Torarollen gelesen haben? Beim Hören 
wollen wir Jesu Sprache entdecken. 

Die Schüler hören unserem Gespräch gespannt zu. Sie sind hier wie überall 
einfach dabei, um zu hören und zu lernen. Sie diskutieren nicht mit, sie hören 
nur zu. Wenn ein Dienst nötig ist, sehen sie es sogleich und springen auf, um ihn 
zu tun: fast mit Ehrgeiz wollen sie einander zuvorkommen. Ich spüre in allem 
ihr Interesse, das von Herzen kommt, ihre Freiheit und ihr Vertrauen zum Pater, 
zum Lehrer wie auch zu den Gästen. 

In dieser Stunde erleben wir den Segen orientalischer Gastfreundschaft: 
Nachdem wir am Abend gut gegessen hatten, wird uns Tee serviert und immer 
wieder nachgeschenkt, dann herrlich frisches Quellwasser, schließlich noch 
Trauben. Abschließend reicht uns ein Schüler ein Handtuch, das an einem Ende 
naß, am anderen trocken ist, damit wir uns die Hände reinigen können. Wäh- 
rend wir uns gemütlich unterhalten, besorgen die Schüler mit größter Aufmerk- 
samkeit und Diskretion begeistert all die kleinen Dienste. 

Um 22 Uhr ist noch das gemeinsame Abendgebet an Ort und Stelle, dann ge- 
hen alle schlafen. Die Schüler haben irgendwann am Abend unsere Betten aus 
der Zelle, die für uns vorgesehen war, herausgetragen, damit auch wir die Kühle 
der Nacht im Freien genießen können. 

Nach einer wunderbaren Nacht unter zahllosen Sternen und einem angenehm 
frischen Wind folgen wir am Morgen um 5 Uhr dem Glockenruf zum Morgenge- 
bet, das fast eine Stunde dauert. Das wechselseitige Chorgebet wird überwie- 
gend im Stehen gehalten. Die dreifache Proskynese ist Ausdruck leibhaftigen 
Betens so wird die gemeinsame Ausrichtung und Konzentration in der Vernei- 
gung ganzheitlich erfahrbar. Gerade auch den ganz jungen Schülern wird so ein 
Mitvollzug der Liturgie eröffnet. Diese Proskynese, der Kniefall, ist uns aus den 
Moscheen bekannt und scheint von den Moslems übernommen. Der Lehrer aber 
protestiert und sagt, daß diese Gebetspraxis viel älter sei als der Islam, so daß 
die Moslems ihrerseits die Gebetshaltung von den Syrianis übernommen haben. 

Die Heilige Schrift steht aufgeschlagen in der Mitte vor dem Altar; sie wird zu 
Beginn und zum Abschluß des Gottesdienstes mit einem Kuß verehrt. Es folgt 
ein ausführlicher Friedensgruß durch den zelebrierenden Pater. Die Schüler 
sind den gesamten Gottesdienst hindurch aktiv beteiligt: bei der Vorbereitung 
durch das Läuten, beim Anzünden der Lichter und Kerzen, beim Vorhangschie- 



Aus dem Leben der Kirche 310 

ben, wie auch beim Vorsingen und Vorbeten. Dreimal in der Woche - am Sonn- 
tag, Mittwoch und Freitag - ist im Anschluß an das Morgenlob die gemeinsame 
Eucharistiefeier. 

Zum Tagesverlauf 

Im Anschluß an das Morgenlob wird für eineinhalb Stunden einfache Handar- 
beit verrichtet: Aufräumen, Tisch decken, Innenhof kehren, putzen. Man sieht, 
wie emsig alle Schüler mit Besen in der Hand durch Hof und Gänge laufen. Die 
Gemeinschaft ist im Beten wie im Arbeiten sichtbar. 

Beim Frühstück übernimmt auch der Lehrer einen Dienst. Wie einer der Schü- 
ler schenkt er Tee ein, für die Gäste gibt es auch frisches Wasser. Beim Früh- 
stück wird - wie bei den anderen Mahlzeiten - geschwiegen. Wir bekommen ein 
Stück Ziegenkäse, Brot, Gurken und Tee. Heute früh ist auch eine belgische Fa- 
milie mit zwei kleinen Kindern zu Gast beim Frühstück. Sie wurden nachts noch 
aus ihrem Campingwagen in das Kloster geholt, damit sie hier in Sicherheit 
schlafen können. Das Frühstück wird wieder mit einem gemeinsamen Gebet, 
das alle auswendig können, beendet. Auf der einen Seite bleiben die Gäste nach 
dem Aufbruch der Schüler noch sitzen, auf der anderen Seite zwei Schüler, die 
mit dem Essen noch nicht fertig sind. Ganz selbstverständlich und ohne jede 
Eile können sie weiter essen, während die anderen schon zu den Büchern eilen. 

Trotz des durchgängigen gemeinsamen Programms für die Schüler, die meist 
noch Kinder sind, scheint hier die Individualität heilig zu sein. Immer wieder 
taucht in uns die Frage auf, wie bei den Schülern so viel innere Motivation, 
selbstverständliche Teilnahme und Bereitschaft zum Hören und Lernen geweckt 
werden konnte. Noch eine nette Beobachtung: Ganz unten sitzt ein Dreijähriger, 
er ist Gast beim Frühstück. Er gehört zu einer Familie, die auch im Kloster 
wohnt. Ein achtjähriger Schüler schenkt ihm Tee ein und mischt seinen Tee mit 
Rücksicht auf das junge Alter mit Wasser - trotz aller Proteste des Kleinen. Zum 
Trost bekommt er dafür zwei Schalen des verdünnten Tee. Bei einem solchen 
Frühstück im Kinderkloster kommt einem unwillkürlich das Märchen von 
Schneewittchen und den Sieben Zwergen in den Sinn. 

Während der Lehrer und ein Schüler das Refektor reinigen und das Geschirr 
abtragen, sitzt draußen im Schatten der Pater, umgeben von Schülern, und liest 
mit ihnen in einem syrisch geschriebenen Buch. Es ist die Heilige Schrift. Für 
das Lernen sind wichtig: der Lehrer, der einweist und begleitet; das Buch in der 
Hand und eine Atmosphäre des Lernens und Hörens, in der man immer laut 
vorlesen kann. Das heilige Buch, die Autorität des Lehrers und aufmerksame 
Ehrfurcht prägen hier das Zusammenleben. 

Wir gehen schließlich auf die Dachterrasse, um unsere Betten wieder in die 
Zelle zurückzubringen. Aber alles ist schon wieder gemacht, irgendwelche Hein- 
zelmännchen haben es für uns getan. Sehr auffällig ist bei diesen Schülern der 
Erfindungsgeist und die Aufmerksamkeit sowie der Ehrgeiz zu dienen. Trotz kri- 
tischer Beobachtung, die wir zu dritt anstellen, entdecken wir nirgends ein Zei- 
chen der Unterdrückung. Im Gegenteil, wir fragen uns, wie in einem Internat 



Aus dem Leben der Kirche ->11 

oder in einer Schule, in einem Heim bei uns solche Freiheit gelassen und gestif- 
tet werden könnte wie hier. Disziplin und motivierter Mitvollzug scheinen sich 

hier wechselseitig zu beleben. 
Im Kloster gibt es einen Fernsehapparat, der interessanterweise aber kaum 

benutzt wird. Manchmal werden die Nachrichten angeschaut, aber eigentlich 
hat das Fernsehen in diesem Programm von Beten, Zusammensein und Lernen 

keinen Raum. 
Im Kloster lebt auch Tun; er ist Moslem und hat seinen selbstverständlichen 

Platz in dieser Lebensgemeinschaft. Die anderen Hausangestellten, wie Türhüter 
und Fahrer, kommen auch zu den Gebetszeiten, wenn auch mit einiger Verspä- 
tung. Wieder fragen wir uns, warum dieses ungezwungene und partnerliche Zu- 
sammenleben bis hinein in die religiöse Praxis bei uns so schwer gelingt. 

Zwischen Abendgebet und Abendessen machen wir mit dem Lehrer noch einen 
kleinen Spaziergang in die Umgebung des Klosters. Wir dürfen von den Bäu- 
men frische Mandeln kosten, die in dieser Jahreszeit nicht mehr bitter, sondern 
schon etwas süß sind. Von Sträuchern gibt er uns kleine Beeren zu essen, die den 
Geschmack von Essig haben und im Mund merkwürdig lustig schmecken. Von 
einem anderen Baum dürfen wir frische und herrlich süße Feigen nehmen. 
Dann erklingt das Zeichen, das zum Abendessen ruft. Für die Ohren des Lehrers 
deutlich zu unterscheiden von der Glocke, die zum Gebet einzuladen pflegt. 

Eine solche biblisch-motivierte Lebensgemeinschaft stimmt nachdenklich und 
gibt Anstöße, um mit der Jugend zu lernen: - Ist das Anliegen der Glaubenswei- 
tergabe bei uns nicht zu stark getrennt von unserem Alltagsgeschäft? Wie könnte 
unser Schlafen, Essen, Arbeiten, Trauern und Feiern spürbarer von den Lebens- 
weisen der Bibel durchdrungen werden (Dtn 6,4-9)? Die alten Zeichen unserer 
Tradition könnten als Ausgangspunkte und Lernorte einer alltäglichen Kate- 
chese wiederentdeckt werden (zum Beispiel Kreuzzeichen, Weihwasser am Tür- 
eingang, Tischgebet, einander öfter Segen zusprechen, Stoßgebete bewußter und 
positiv wahrnehmen, Haussegnung zum Dreikönigsfest, Segensbitte beim Be- 
ginn einer Reise, Dankgebet nach einer Prüfung etc.). 
- Wie können die vielfältigen Aktivitäten einer kirchlichen Jugendarbeit stärker 
aus biblischer Sicht gestaltet werden? 
- Wie oft nehme ich die Bibel in die Hand? Entdecke ich das Alte Testament als 
die Heilige Schrift Jesu? Wie kann bei der Jugend und bei uns selbst die Scheu 
vor der Bibel abgebaut werden? 
- Können wir die Weite biblischen Denkens von der kirchlichen Tagespolitik 
unterscheiden und trotzdem in Zusammenhang bringen? 
- Welche Gebetsformen kennen und praktizieren wir, welche auch unsere Sinne 

und den Leib einbeziehen? 
Die Stunden in Deir-ez-Zafaran waren Stunden wie im Paradies. Sie sind uns 

als Provokation in lebendiger Erinnerung geblieben. Liegt die Herausforderung 
nicht gerade im Fremden, das uns mit seinem eigenartigen Charme berührt hat? 
Dieses Fremde will unter uns verschüttete Lebensquellen aufbrechen lassen und 
eine Glaubensgemeinschaft wecken, die immer mehr aus der Bibel leben lernt. 

Christian Metz, Wien 




