AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Jugenderziehung und Lebensgemeinschaft

Deir-ez-Zafaran: Ein altes Modell weckt neue Ideen -
Impulse von einer Tiirkei-Reise*

Der Hinweis eines tiirkeikundigen Freundes hatte uns nicht ohne Erwartungen
das traditionsreiche Deir-ez-Zafaran aufsuchen lassen. Der Aufenthalt in die-
sem syrisch-orthodoxen Kloster und das Geschenk einer auBergewdhnlichen
Gastfreundschaft hat unsere touristischen Interessen weit tibertroffen. In dieser
fremden und uns fernen Welt durfte ich ahnen, wie unsere Kirche iiberleben
kann, auf welche Weise eine sterbende Kirche die Jugend zu gewinnen vermag.
Wir konnten miterleben, wie eine alte Tradition eine aktuelle Lebensform her-
vorruft, wie eng Glaubens-Erziehung und Lebensgemeinschaft zusammenwir-
ken. Eine solche fremde Tradition und Kultur kénnte uns provozieren, gemein-
sam mit der Jugend im Glauben aufzubrechen.

Ein altes Kloster

Am Auslauf des Tur Abdin, eines Plateaus im arabischen Grenzgebiet der Tiir-
kei an der Nordostspitze Syriens, war in friihbyzantinischer Zeit ein bedeuten-
des Zentrum der monastischen Bewegung und christlicher Theologie. Das sy-
risch-orthodoxe Kloster DEIR-EZ-ZAFARAN, unweit der geschichtstrichtigen
Stadt Mardin, stammt mit seinen Anlagen aus dem 4.-6. Jahrhundert. Es wurde
an der Stelle eines noch viel dlteren Sonnengott-Tempels errichtet, dessen bis
heute noch sichtbaren Reste bis ins 3. Jahrtausend v. Chr. zuriickreichen. Das
Kloster selbst ist in erstaunlich gutem Zustand; es lebt von den Obstbdumen
und Ziegen rund um das Kloster, hauptséchlich aber von Spenden aus syrischen
Gemeinden, die heute vor allem in Europa und USA leben. In Deir-ez-Zafaran
residierte von 636 bis zum Jahre 1932 der syrisch-orthodoxe Patriarch; auch
wenn er seither aus politischen Griinden nach Damaskus gewechselt ist, gilt
Deir-ez-Zafaran bis heute als der offizielle Sitz des Patriarchen. Derzeit leben im
Kloster noch zwei Ménche im Alter von siebzig und fiinfunddreiBig. Der jin-
gere Monch war wihrend unseres Besuches gerade auf Reisen.

Wer trigt die Kirche, wovon lebt eine Glaubensgemeinschaft?

Das Hauptproblem der syrisch-orthodoxen Kirche ist, daB die Jugend fast génz-
lich verschwunden ist. Das hat verschiedenste Griinde: viele sind ausgewandert

* Dieser Bericht ist Teil einer Studie des Ludwig-Boltzmann-Instituts fiir Praventions- und
Rehabilitationspsychologie im Jugendalter, Wien. Die Redaktion



Aus dem Leben der Kirche 306

aufgrund wirtschaftlicher und religiéser Benachteiligungen. So hat das Kloster
keinen Nachwuchs mehr, die Familien sterben aus, die Hiuser sind verlassen,
ganze Gemeinden haben bereits ihren Geist aufgegeben. Allein in Midyat, wo
vor funf Jahren noch etwa 20000 jakobitische Christen lebten, ist ihre Zahi mitt-
lerweile auf ein Viertel geschrumpft. Von diesem Hintergrund her wird die sor-
genvolle Frage des alten Monches verstindlich, wie es denn den zahllosen Emi-
granten in Osterreich und Deutschland ergehe, ob sie dort eine neue Existenz
griinden konnen oder mit der Ausweisung rechnen miissen. In ihrer alten Hei-
mat haben sie zumindest alles verkauft und aufgegeben; es gibt fiir sie kein Zu-
riick mehr.

Eine alte Tradition

Die Mitglieder der syrisch-orthodoxen Kirche werden auch Jakobiten genannt,
nach Jakob Baradai (um 490-578), welcher mit Unterstitzung der Kaiserin
Theodora zum Bischof von Syrien geweiht worden war. Wegen theologischer
Streitigkeiten um den Monophysitismus sagte sich Baradai schlieBlich vom Pa-
triarchat von Konstantinopel los. Als der Siidosten Anatoliens dem Byzantini-
schen Reich verlorenging, fiihrte dies zum bleibenden Bruch mit der griechisch-
orthodoxen Kirche. 1400 Jahre lang bildeten die Jakobiten und die anderen
Ostchristen eine Diaspora inmitten der islamischen Welt. Ein Treffen zwischen
dem syrisch-orthodoxen Patriarchen und Papst Johannes Paul II. im Jahre 1982
hat glaubensmiBig eine weitgehende Ubereinstimmung der beiden kirchlichen
Traditionen dokumentiert sowie das Interesse an verstirktem Zusammenleben
und Austausch, einschlieBlich der Interkommunion, zum Ausdruck gebracht.

Eine Bibelschule in der Sprache Jesu

In der alten Kirche wird tiglich bis auf den heutigen Tag auf Aramiisch — der
Sprache Jesu - Gottesdienst gefeiert. Das ist ein besonderes Merkmal dieses
Klosters. Ein zweites ist die Art ihrer Lebensweise: etwa fiinfzehn Schiiler, Bu-
ben im Alter von 7 bis 20 Jahren, leben und arbeiten mit, um die Bibel und zu-
gleich den Traditionsschatz der syrischen Kirche kennenzulernen. So bilden sie
eine Glaubens- und Lebensschule, eine Bibelschule. Die Burschen sind alle kahl
geschoren, sauber gekleidet; sie bleiben durchschnittlich fiir zwei bis drei Jahre
im Kloster, zunichst wihrend der Ferien und nach ihrem Schulabschlufl das
ganze Jahr iiber. Manchmal allerdings geschieht es, daB ein Schiiler von seinen
Eltern geholt wird, weil sie mit ihm nach Europa oder in die USA umziehen
wollen.

Auf meine Frage, ob sich der Monch nicht Nachwuchs fiir sein Kloster
wiinscht, weicht er aus: ,,Nicht hier, sondern in Europa mit ihr Kloster griin-
den. Dort sollen meine Landsleute und Glaubensbriider eintreten. Ich kann kei-



Aus dem Leben der Kirche 307

nem, der wegziehen will, zumuten, hier zu bleiben, um seinen Glauben zu gewin-
nen. In dieser politischen Situation riskiert er seine Lebenschancen.”

Die Lebenserfahrungen des alten Mdnches hier im Osten der Tirkei sind
herb, so daB er nicht ohne weiteres um Nachwuchs werben kann. Belastend
bleibt die Bedrohung durch die tiirkische Offentlichkeit. Einige Jahre lang wa-
ren die Schulrdume von der Regierung versiegelt und konnten nicht benutzt wer-
den. Heute noch werden die Tiiren der Schulrdume immer geschlossen gehalten,
damit niemand die Lerngemeinschaft und die Biicher sehen kann. Das wire zu
gefahrlich. Offiziell sind alle Jugendlichen im Kloster eingesetzt fiir die anfallen-
den Dienste wie Reinigung, Reparaturen und andere Hilfsdienste. Eine solche
Arbeit ist legitim, nicht aber das Lernen der Religion, die Bibelschule. Selbstver-
stindlich hangt iberall das Bild von Atatiirk; sogar im Empfangssalon des Patri-
archen iberragt ein goldgerahmtes Bild des Griinders der modernen Tiirkei die
Galerie der Patriarchenportraits. Eine strikte Trennung von Staat und Religion
ist erklirtes Programm und fordert alle religidsen Gruppen und Bewegungen
heraus.

Im Kloster lebt seit zwei Jahren auch ein 25jdhriger Lehrer namens Isar, der
Tiirkisch, Kurdisch und Aramiisch spricht und sich auch in dieser geistigen
Welt zu Hause fiihlt; er spricht zudem flieBend Englisch und ist dadurch An-
sprechpartner fiir die zahlreichen Touristen und Giste, die das Kloster besuchen
kommen. Isar hat ein kleines Radio, mit dem er abends die Nachrichten in ver-
schiedenen Sprachen hort und so sein Englisch schult; er lernt auch etwas
Deutsch. Er hilft dem Pater im religidsen Unterricht und in der Liturgie. Auf die
Frage, ob er nicht auch einmal Ménch werden will, um die Zukunft des Klosters
zu sichern, antwortete er: ,,Vielleicht. Jedenfalls will ich der Kirche helfen. Da-
fiir lebe ich.”

Die Schiiler miissen fiir den Aufenthalt und den Unterricht nichts bezahlen;
das ist der Dienst der Kirche, die von Spenden aus den Gemeinden lebt. Wer die
Triger der Lebensgemeinschaft und des Gottesdienstes sind, 1a8t sich am alltag-
lichen Tagesablauf erkennen: es sind die Jugendlichen und Kinder. Sie haben
freien Zugang zu allen Rdumen. Thnen ist spiirbar anzumerken, daB sie nicht nur
dasein und mittun diirfen, sondern daB sie selbst die tragenden Siulen des kl6-
sterlichen Lebens sind. Sie bilden die Ménchsgemeinschaft, die Gebets- und
Dienstgemeinschaft, sie sind die Kirche. Dariiber muB nicht gesprochen werden,
das ist das durchgingige Erleben dieser jungen Menschen.

Im Vergleich zur kirchlichen Situation hierzulande stellen sich zahlreiche Fra-
gen:

— Wie profitieren wir von einem geregelten Miteinander von Kirche und Staat?
- Ist das gesellschaftlich-politische Leben bei uns tatsdchlich schon/noch so ver-
christlicht, daB die kirchliche Praxis nicht mehr provokant zu sein hat, oder ist
das kirchliche Leben lediglich hoffnungslos angepaBt an die herrschenden Ver-
hiltnisse?

- Welche Maglichkeiten bieten die vorhandenen Freiriume und finanziellen
Mittel, die Planstellen und Pastoralpline: wecken sie die Mitbeteiligung und die



Aus dem Leben der Kirche 308

verborgenen Talente aller oder entmiindigen sie eher? Wie lebendig ist unter uns
das BewuBtsein, selbst Kirche zu sein, TrigerIn des Glaubens?
- Wo sind unsere Glaubensorte bei allen Glanbensworten?

Beobachtungen und Eindriicke einer fremden Lebens-Welt

Eine Lebensgemeinschaft

Der dltere Pater schlift bei den Schiilern. Alle tragen fiir die Nacht ihre Betten
ins Freie auf eine Terrasse mit herrlichem Ausblick hinunter auf die syrische
Ebene. Auf der einen Seite steht das alte Holzbett des Monches, gegeniiber be-
findet sich die lange Reihe der Schiilerbetten. Das ist Lebensgemeinschaft bis
hin zum gemeinsamen Schlafraum, der im Mondlicht der Sommernichte einem
Tausend-Sterne-Hotel gleichkommt. Da ist es leicht, von den VerheiBungen des
Bundes zu traumen und an den Glauben Abrahams zu denken. Das Gotteslob
ist nahe.

Die Mahlzeiten werden in einem Refektorium alten Stils eingenommen: oben
querstehend ein Steintisch, an dem der Pater allein sitzt; zwei weitere langere Ti-
sche aus Stein erstrecken sich iiber die ganze Lange des Refektors. Auf der einen
Seite sitzen die Schiiler, an der Spitze der Lehrer und nachfolgend die Schiiler
ithrem Alter beziehungsweise ihrer GroBe nach. Auf der anderen Seite sitzen wir,
die drei Giste, dann der Fahrer, der Viehhiiter, der Hirte und ein weiterer Haus-
angestellter.

Das Essen ist beim Betreten des Speisesaals schon sorgsam hergerichtet in
kleinen blitzblanken Blechschalen und -bechern. Heute gibt es Nudeln mit et-
was Tomatensauce und Spuren von Ei, dazu Brot und in einer anderen Schale
aufgeschnittene Wassermelonen, dazu ein Becher Ayran, ein Getrink aus Jo-
ghurt, Wasser und Salz, das bei dieser Hitze sehr durstldschend ist und alles er-
setzt, was man beim Schwitzen verliert. Ein Schiiler schenkt laufend nach. Spi-
ter tibernimmt ein anderer diesen Dienst, damit auch der erste zum Essen
kommt. Die Bedienung ist sehr aufmerksam, kaum hat man einen Schluck ge-
nommen, wird nachgeschenkt. Beim Essen wird geschwiegen; nur am Anfang .
erkldrt der Lehrer dem Ménch kurz, wer die Giste sind. Der Pater lichelt uns
freundlich zu, dann wird geschwiegen bis zum Gebet am Schlu8 der Mahlzeit.
Es ist das Vaterunser in der Sprache Jesu - ein besonderes Erlebnis.

Dann ist Rekreation. Der Pater setzt sich unter den Arkaden des Innenhofes
auf einen mit Stoff iiberzogenen, gepolsterten Sessel. Die Giste sind eingeladen,
ihm Gesellschaft zu leisten. Es entsteht ein interessantes Gesprich iiber die Ein-
heit der Kirchen. Der alte Pater meint, das Volk sehne sich nach der Einheit,
Schwierigkeiten hitten nur die Patriarchen und Bischéfe. Die Zerstrittenheit sei
fiir die Moslems ein willkommenes Argument gegen das Christentum. An den
Moslems 148t der Monch wenig Gutes; zu sehr ist das Kloster bedroht vom neu-
aufflackernden Fundamentalismus, zu oft war der Pater selbst aus Glaubens-
grinden im Gefédngnis, zu oft ist in diesem Jahrhundert den Armeniern und



Aus dem Leben der Kirche 309

Christen in dieser Gegend Unrecht getan worden. Das Kloster liegt nahe bei Ar-
menien, auch viele Kurden leben hier, was heute Probleme mit dem Terrorismus
schafft. Zudem kommen immer mehr Fliichtlinge aus dem Irak in diesen Ost-
lichsten Teil der Tiirkei.

Als wir uns mit dem Pater und dem Lehrer als Ubersetzer zusammengesetzt
haben, hatten sich auch schon die meisten Schiiler in unserer Nihe hinter einer
Siule versammelt. Sie alle haben ein Buch in der Hand, lesen aber nicht, son-
dern horen uns zu. Das nahe Verhiltnis zum Buch fillt auf. Mir wird deutlich:
das Christentum ist eine Buchreligion. Daran werden wir auch erinnert, als uns
in der Kirche die kunstvoll geschriebenen liturgischen Biicher gezeigt werden.
Mit welchem Eifer muB erst Jesus seine Torarollen gelesen haben? Beim Horen
wollen wir Jesu Sprache entdecken.

Die Schiiler héren unserem Gesprich gespannt zu. Sie sind hier wie iiberall
einfach dabei, um zu héren und zu lernen. Sie diskutieren nicht mit, sie héren
nur zu. Wenn ein Dienst notig ist, sehen sie es sogleich und springen auf, um ihn
zu tun: fast mit Ehrgeiz wollen sie einander zuvorkommen. Ich spiire in allem
ihr Interesse, das von Herzen kommt, ihre Freiheit und ihr Vertrauen zum Pater,
zum Lehrer wie auch zu den Gisten.

In dieser Stunde erleben wir den Segen orientalischer Gastfreundschaft:
Nachdem wir am Abend gut gegessen hatten, wird uns Tee serviert und immer
wieder nachgeschenkt, dann herrlich frisches Quellwasser, schlieBlich noch
Trauben. AbschlieBend reicht uns ein Schiiler ein Handtuch, das an einem Ende
naB, am anderen trocken ist, damit wir uns die Hinde reinigen kdnnen. Wih-
rend wir uns gemiitlich unterhalten, besorgen die Schiiler mit gréBter Aufmerk-
samkeit und Diskretion begeistert all die kleinen Dienste.

Um 22 Uhr ist noch das gemeinsame Abendgebet an Ort und Stelle, dann ge-
hen alle schlafen. Die Schiiler haben irgendwann am Abend unsere Betten aus
der Zelle, die fir uns vorgesehen war, herausgetragen, damit auch wir die Kiihle
der Nacht im Freien genieBSen konnen.

Nach einer wunderbaren Nacht unter zahllosen Sternen und einem angenehm
frischen Wind folgen wir am Morgen um 5 Uhr dem Glockenruf zum Morgenge-
bet, das fast eine Stunde dauert. Das wechselseitige Chorgebet wird iiberwie-
gend im Stehen gehalten. Die dreifache Proskynese ist Ausdruck leibhaftigen
Betens so wird die gemeinsame Ausrichtung und Konzentration in der Vernei-
gung ganzheitlich erfahrbar. Gerade auch den ganz jungen Schiilern wird so ein
Mitvollzug der Liturgie eroffnet. Diese Proskynese, der Kniefall, ist uns aus den
Moscheen bekannt und scheint von den Moslems iibernommen. Der Lehrer aber
protestiert und sagt, daB diese Gebetspraxis viel alter sei als der Islam, so daB
die Moslems ihrerseits die Gebetshaltung von den Syrianis ibernommen haben.

Die Heilige Schrift steht aufgeschlagen in der Mitte vor dem Altar; sie wird zu
Beginn und zum AbschluB des Gottesdienstes mit einem Kul3 verehrt. Es folgt
ein ausfithrlicher FriedensgruB durch den zelebrierenden Pater. Die Schiiler
sind den gesamten Gottesdienst hindurch aktiv beteiligt: bei der Vorbereitung
durch das Liuten, beim Anziinden der Lichter und Kerzen, beim Vorhangschie-



Aus dem Leben der Kirche 310

ben, wie auch beim Vorsingen und Vorbeten. Dreimal in der Woche — am Sonn-
tag, Mittwoch und Freitag - ist im Anschlu8 an das Morgenlob die gemeinsame
Eucharistiefeier.

Zum Tagesverlauf

Im Anschlul an das Morgenlob wird fiir eineinhalb Stunden einfache Handar-
beit verrichtet: Aufraumen, Tisch decken, Innenhof kehren, putzen. Man sieht,
wie emsig alle Schiiler mit Besen in der Hand durch Hof und Ginge laufen. Die
Gemeinschaft ist im Beten wie im Arbeiten sichtbar.

Beim Friihstiick iibernimmt auch der Lehrer einen Dienst. Wie einer der Schii-
ler schenkt er Tee ein, fir die Giste gibt es auch frisches Wasser. Beim Friih-
stiick wird — wie bei den anderen Mahizeiten - geschwiegen. Wir bekommen ein
Stiick Ziegenkise, Brot, Gurken und Tee. Heute frih ist auch eine belgische Fa-
milie mit zwei kleinen Kindern zu Gast beim Friihstiick. Sie wurden nachts noch
aus ihrem Campingwagen in das Kloster geholt, damit sie hier in Sicherheit
schlafen kénnen. Das Friithstiick wird wieder mit einem gemeinsamen Gebet,
das alle auswendig kénnen, beendet. Auf der einen Seite bleiben die Giste nach
dem Aufbruch der Schiiler noch sitzen, auf der anderen Seite zwei Schiiler, die
mit dem Essen noch nicht fertig sind. Ganz selbstverstdndlich und ohne jede
Eile kdnnen sie weiter essen, wihrend die anderen schon zu den Biichern eilen.

Trotz des durchgiingigen gemeinsamen Programms fiir die Schiiler, die meist
noch Kinder sind, scheint hier die Individualitit heilig zu sein. Immer wieder
taucht in uns die Frage auf, wie bei den Schiilern so viel innere Motivation,
selbstverstindliche Teilnahme und Bereitschaft zum Héren und Lernen geweckt
werden konnte. Noch eine nette Beobachtung: Ganz unten sitzt ein Dreijahriger,
er ist Gast beim Frihstick. Er gehort zu einer Familie, die auch im Kloster
wohnt. Ein achtjahriger Schiiler schenkt ihm Tee ein und mischt seinen Tee mit
Riicksicht auf das junge Alter mit Wasser - trotz aller Proteste des Kleinen. Zum
Trost bekommt er dafiir zwei Schalen des verdiinnten Tee. Bei einem solchen
Frihstick im Kinderkloster kommt einem unwillkiitlich das Mirchen von
Schneewittchen und den Sieben Zwergen in den Sinn.

Wihrend der Lehrer und ein Schiiler das Refektor reinigen und das Geschirr
abtragen, sitzt drauBen im Schatten der Pater, umgeben von Schiilern, und liest
mit ihnen in einem syrisch geschriebenen Buch. Es ist die Heilige Schrift. Fiir
das Lernen sind wichtig: der Lehrer, der einweist und begleitet; das Buch in der
Hand und eine Atmosphire des Lernens und Hérens, in der man immer laut
vorlesen kann. Das heilige Buch, die Autoritit des Lehrers und aufmerksame
Ehrfurcht priagen hier das Zusammenleben.

Wir gehen schliefllich auf die Dachterrasse, um unsere Betten wieder in die
Zelle zuriickzubringen. Aber alles ist schon wieder gemacht, irgendwelche Hein-
zelménnchen haben es fiir uns getan. Sehr auffillig ist bei diesen Schiilern der
Erfindungsgeist und die Aufmerksamkeit sowie der Ehrgeiz zu dienen. Trotz kri-
tischer Beobachtung, die wir zu dritt anstellen, entdecken wir nirgends ein Zei-
chen der Unterdriickung. Im Gegenteil, wir fragen uns, wie in einem lnternat



Aus dem Leben der Kirche 311

oder in einer Schule, in einem Heim bei uns solche Freiheit gelassen und gestif-
tet werden konnte wie hier. Disziplin und motivierter Mitvollzug scheinen sich
hier wechselseitig zu beleben.

Im Kloster gibt es einen Fernsehapparat, der interessanterweise aber kaum
benutzt wird. Manchmal werden die Nachrichten angeschaut, aber eigentlich
hat das Fernsehen in diesem Programm von Beten, Zusammensein und Lernen
keinen Raum.

Im Kloster lebt auch Tiin; er ist Moslem und hat seinen selbstverstidndlichen
Platz in dieser Lebensgemeinschaft. Die anderen Hausangestellten, wie Tiirhiiter
und Fahrer, kommen auch zu den Gebetszeiten, wenn auch mit einiger Verspé-
tung. Wieder fragen wir uns, warum dieses ungezwungene und partnerliche Zu-
sammenleben bis hinein in die religiése Praxis bei uns so schwer gelingt.

Zwischen Abendgebet und Abendessen machen wir mit dem Lehrer noch einen
kleinen Spaziergang in die Umgebung des Klosters. Wir diirfen von den Béu-
men frische Mandeln kosten, die in dieser Jahreszeit nicht mehr bitter, sondern
schon etwas siiB sind. Von Striuchern gibt er uns kleine Beeren zu essen, die den
Geschmack von Essig haben und im Mund merkwiirdig lustig schmecken. Von
einem anderen Baum diirfen wir frische und herrlich siiBe Feigen nehmen.
Dann erklingt das Zeichen, das zum Abendessen ruft. Fiir die Ohren des Lehrers
deutlich zu unterscheiden von der Glocke, die zum Gebet einzuladen pflegt.

Eine solche biblisch-motivierte Lebensgemeinschaft stimmt nachdenklich und
gibt Anstifie, um mit der Jugend zu lernen: - Ist das Anliegen der Glaubenswei-
tergabe bei uns nicht zu stark getrennt von unserem Alltagsgeschift? Wie konnte
unser Schiafen, Essen, Arbeiten, Trauern und Feiern spiirbarer von den Lebens-
weisen der Bibel durchdrungen werden (Dtn 6,4-9)? Die alten Zeichen unserer
Tradition konnten als Ausgangspunkte und Lernorte einer alltéglichen Kate-
chese wiederentdeckt werden (zum Beispiel Kreuzzeichen, Weihwasser am Tiir-
eingang, Tischgebet, einander 6fter Segen zusprechen, StoBgebete bewuBter und
positiv wahrnehmen, Haussegnung zum Dreikonigsfest, Segensbitte beim Be-
ginn einer Reise, Dankgebet nach einer Priifung etc.).

— Wie kénnen die vielfiltigen Aktivititen einer kirchlichen Jugendarbeit stirker
aus biblischer Sicht gestaltet werden?

_ Wie oft nehme ich die Bibel in die Hand? Entdecke ich das Alte Testament als
die Heilige Schrift Jesu? Wie kann bei der Jugend und bei uns selbst die Scheu
vor der Bibel abgebaut werden?

— Kénnen wir die Weite biblischen Denkens von der kirchlichen Tagespolitik
unterscheiden und trotzdem in Zusammenhang bringen?

_ Welche Gebetsformen kennen und praktizieren wir, welche auch unsere Sinne
und den Leib einbeziehen?

Die Stunden in Deir-ez-Zafaran waren Stunden wie im Paradies. Sie sind uns
als Provokation in lebendiger Erinnerung geblieben. Liegt die Herausforderung
nicht gerade im Fremden, das uns mit seinem eigenartigen Charme beriihrt hat?
Dieses Fremde will unter uns verschiittete Lebensquellen aufbrechen lassen und
eine Glaubensgemeinschaft wecken, die immer mehr aus der Bibel leben lernt.

Christian Metz, Wien





