Georg Eickhoff 324

Rom: ,,Mein Wunsch ist es, dal die Gesellschaft Jesu, inspiriert und er-
mutigt vom Beispiel ihres beriihmten Sohnes und gefiihrt auf den uner-
forschlichen Wegen des Heiligen Geistes, die Moglichkeit haben mége,
auch heute einen wirksamen Beitrag zu leisten zur Kulturarbeit und zur
Evangelisation des chinesischen Volkes.“ Der Begriinder der neuzeitli-
chen Mission in China war P. Matteo Ricci SJ, genannt Li Matou.

Wenn von September 1990 bis Juli 1991 der Jesuitenorden mit seinen
Freunden ein Jubildumsjahr feiert, dann erinnert er sich nicht nur der
450. Wiederkehr seiner Griindung am 27. September 1540, sondern auch
des 500. Geburtstages seines Griinders, des Ignatius von Loyola, der
1491 im Baskenland geboren wurde. Am 31. Juli 1556 starb er in Rom.

Das Jubildum soll dazu da sein, um Dank zu sagen. Es ist zugleich eine
Zeit, bewuBt nach vorne zu schauen, den Einsatz fiir Glaube und Ge-
rechtigkeit im Blick auf Jesus Christus, den Gekreuzigten und Aufer-
standenen aufs neue zu wagen. Erneuerung aus dem Geist des Ur-
sprungs tut immer not, nicht nur fiir die Kirche, sondern auch fiir einen
Orden, der fiir den Dienst an den anderen zur grofieren Ehre Gottes ge-
griindet worden ist. An Ménnern wie Matteo Ricci wird der Geist des
Ordens sichtbar.

Inigo de Loyola, die Reichen und die Armen

Der Begriff der ,,Gerechtigkeit* in Spanien um 1500
Georg Eickhoft, Berlin
Miguel Batllori zum 80. Geburtstag

Die vita des Griinders der Gesellschaft Jesu zerfillt in zwei Abschnitte,
das Leben der Siinde und das Leben der Gnade. Den 35 Jahren des Hei-
ligen Ignatius - nach der Bekehrung im Jahre 1521 - stehen die immer-
hin 30 Jahre des Ritters Iriigo gegeniiber. Diese binidre Grundstruktur im
Lebensbild des Heiligen ist in ihrer schematischen Form ein Produkt der
tridentinischen Hagiographie, die das traditionelle Saulus-Paulus-Mo-
dell der Heiligenleben auf Ignatius anwendet (man vergleiche etwa die
Viten des Augustinus und Franziskus). Die Anfeindungen, denen sich
die Societas Jesuschon vor der eigentlichen Griindung und erst recht im



Gerechtigkeit 325

Zuge des schnellen Wachsens ihres Einflusses ausgesetzt sah, machten
die Lebensbeschreibung des Jesuitengriinders von Anfang an zum Politi-
kum. In der Folge der gegenreformatorischen Neuorientierung wahrend
und nach dem Trienter Konzil (1545-1563) erschien deshalb die Darstel-
lung der biographischen Verwurzelung des Ordensgriinders im humani-
stischen, spiter als unorthodox gesehenen Ambiente der Kartholischen
Reform', die dem Tridentinum vorausgegangen war, als wenig geboten.
Auf wesentliche Ziige des biographischen Gesamtbildes, das als das
Bild eines Menschen natiirlich nicht von Ambivalenzen und Briichen
frei sein konnte, muBte unter dem Druck des konfessionellen Integris-
mus, den Stereotypen der Hagiographie gehorchend, verzichtet werden.

So 1aBt sich das weitgehende Fehlen verldBlichen Materials iber die
ersten drei Lebensjahrzehnte Loyolas erkldren. Der autobiographische
Lebensbericht des Heiligen wurde von den Jesuiten der Griindungsgene-
ration als sehr unvollkommene Sache angesehen. Ihrem gutwilligen —
und sicher auch von Ignatius selbst intendierten — vorrangingen Bemii-
hen um Erbauung und um Werbung fiir den von ihm gewiesenen Weg
der Selbstheiligung, kam es auBerdem entgegen, dal durch die Strei-
chung einiger der ersten Seiten des Berichtes das souverdne Wirken der
Gnade besonders leuchtend strahlte. Ein simpler und unmoralischer
Ifigo lieB den klugen und heiligen Ignatius um so eindrucksvoller als
Werk der géttlichen Gnade dastehen.

Ein gewandeltes Verstindnis der christlichen Anthropologie fiihrt in-
zwischen zu einem gewandelten Begriff christlicher Heiligkeit. Das Wir-
ken der Gnade durch die Natur erscheint nicht weiter als Gnadenwirken
zweiten Ranges. Im Lebensbericht des Ignatius selbst tritt die Wertschit-
zung fiir das historisch Konkrete deutlich hervor. Ignatius scheint davon
iberzeugt gewesen zu sein, daB auch und erst recht die Unvollkommen-
heit seiner eigenen Person dazu bestimmt war, die Gréf3e und Vollkom-
menheit der gottlichen Personen zu verherrlichen.

Das gesamte dokumentierte Lebenswerk Loyolas gibt deutliches
Zeugnis davon, daB Ignatius im Unterschied zu der Mehrzahl seiner er-
sten Gefihrten kein tiberragender Theoretiker war. Philosophisch, theo-
logisch und rhetorisch entbehrt sein Schrifttum jener wissenschaftlichen
Brillanz, die seine Mitbriider im UbermaB besaflen. Dieser zweifelsfreie
Gemeinplatz der Ignatiushagiographie hat Anlafl dazu gegeben, das da-

' Zu diesem Begriff aus der Kirchengeschichte des 15. und 16. Jahrhunderts, der von Hu-
bert Jedin eingefiihrt wurde, vgl. die Diskussion in: Gottfried Maron, Das Schicksal der
katholischen Reform im 16. Jahrhundert. Zur Frage der Kontinuitit in der Kirchenge-
schichte. In: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte 88 (1977) 218-229. Und: Ders., Katholische
Reform und Gegenreformation. In: Theologische Realenzyklopddie, Bd. 18. 45-72.



Georg Eickhoff 326

mit bezeichnete Phianomen in der vira Loyolas unbefragt zuriickzuver-
lingern und die héfische Bildung Ifiigos unterzubewerten oder insge-
samt als negativ zu verbuchen. Zur Negativbilanz der ignatianischen
Jugendjahre hat dariiber hinaus die globale Bewertung des angeblich
gar nicht existierenden oder doch sehr inferioren spanischen Humanis-
mus beigetragen. Sicherlich 148t sich Spanien im ausgehenden Mittelal-
ter, was das Niveau humanistischer Bildung angeht, nicht mit der
Renaissancenation par exellence, mit ltalien, vergleichen, dennoch darf
von einem eigenen typisch spanischen und auch kastilischen Humanis-
mus gesprochen werden.? Ein erster Blick auf die dokumentarisch gesi-
cherten Fakten tiber die Jugend Loyolas 148t keinen Zweifel daran, daf
er zu den privilegiertesten Schiilern der kulturellen Bliite Kastiliens un-
ter den Katholischen Kénigen gehdrte. Ifigo ist geradezu der Idealfall
eines jungen adligen Adepten der spanischen Renaissance. Wer, wenn
nicht ein Page und Schreiber im Hause des Finanzministers der kastili-
schen Krone, sollte Adressat der hofischen Bildung Spaniens um das
Jahr 1500 sein?

Die Forschungen des spanischen Historikers Luis Ferniandez Martin
SJ3, der an Pedro de Leturia SJ* ankniipft, erschlieen ein facettenrei-
ches Bild vom hoéfischen Ambiente im Hause des Contador Mayor der
Kastilischen Krone Juan Velazquez de Cuéllar, bei dem Iiiigo elf Jahre
lang in Dienst stand (1506-1517). Rogelio Garcia Mateo SJ5 hat der In-
terpretation der von Fernandez Martin beigebrachten Fakten entschei-
dende neue Aspekte hinzugefiigt. Ausgangspunkt und Fragestellung der

? Diskussion und Uberblick in: Miguel Batllori, Humanisno ¥ Renacimiento. Estudios
hispano-europeos. Barcelona 1987. Insbesondere S. 26-44 und 100-149,

Zur Gestalt des Ignatius im Kontext des Humanismus: Ders., Ignatius von Loyola zwischen
Mittelalter und Renaissance. In: Ders., Cultura e Finanze. Studi sulla storia dei gesuiti da S.
Ignazio al Vaticano II. Roma 1983. 17-34. Auch in: Aureum saeculum hispanum. Fest-
schrift Hans Flasche. Wiesbaden 1983. 1-15.

* Luis Fernandez Martin, Los arios juveniles de Ifiigo de Loyola. Su formacion en Castilla.
Valladolid 1981. Ders./Pedro de Leturia/Jesus Iturioz/Rogelio Garcia Mateo, Ignacio de
Loyola en Castilla. Juventud - Formacion — Espiritualidad. Valladolid 1989.

* Pedro de Leturia, E/ gentilhombre Ifiigo Lopez de Loyola en su patria y en su siglo. 2.
Aufl., Barcelona 1949.

* Rogelio Garcia Mateo, La formacion castellana de Ignacio de Loyola y su espiritualidad.
In: Manresa 58 (1986) 375-383.

Ders., Formacion administrativa de Ignacio de Loyola en castilla y su personalidad. In:
Manresa 59 (1987) 279-288.

Ders., El, Rey eternal”: Etica, politica y espiritualidad. In: Manresa 60 (1988) 135-145.
Ders., Ignatius von Loyola vor seiner Bekehrung. Die Bedeutung der Jugendzeit fiir seine
Spiritualitat. In: Geist und Leben 61 (1988) 242-257.

Ders., Ignatius von Loyola in seiner sozio-kulturellen Umwelt: Spanien 1491-1527. In: Igna-
tignisch. Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu. Hrsg. von M. Sievernich und G.
Switek. Freiburg 1990, 19-41.



Gerechtigkeit 327

folgenden Uberlegungen soll es sein, aufbauend auf diese Untersuchun-
gen den humanistischen Horizont jener Jahre abzustecken und den péd-
agogisch-moralischen Kontext der Jugendjahre Ifigos inhaltlich — we-
nigstens ansatzweise — zu prézisieren. Dabei wird das Konzept der ,, justi-
cia” - Gerechtigkeit — als Leitbegriff und Suchwort dienen, die Texte der
kastilischen Renaissance auf Vorzeichen eines ignatianischen Gerechtig-
keitsbegriffes zu befragen. Justicia kann zugleich — allgemeiner - als
Schliisselwort fiir den spanischen Humanismus dienen.

Juan Velazquez und Prinz Juan

Als Schliisselfigur bietet sich neben dem zitierten Juan Velazquez de
Cuéllar (ca. 1450-1517) der Sohn der Katholischen Konige an. Prinz
Juan (1478-1496) stand in enger Verbindung mit dem Erzieher Inigos,
denn derselbe Juan Velazquez war auch sein Erzieher gewesen. Als po-
tentieller Thronfolger hat Juan natiirlich mehr historisch dokumentier-
bare Spuren hinterlassen als der kleine Inigo. Wir wissen von ihm, da83
seine Verbindung zu Velazquez iiber ein ganzes Jahrzehnt hinweg sehr
eng war. Als langjahriger maestresala stand dieser dem Haushalt des
Prinzen vor. Dasselbe Amt beinhaltete auch die Erziehungsverantwor-
tung fiir die Pagen des Prinzen. Als Ifigo de Loyola wiederum ein Jahr-
zehnt nach dem Tod des jungen Juan ins Haus der Velazquez nach Aré-
valo geschickt wurde, durfte sein Vater stolz sein, ihm einen der besten
Ausbildungsplitze verschafft zu haben, die ein adliger Page damals
iiberhaupt bekommen konnte. Denn Juan Velazquez hatte es verstan-
den, auf sein erstes Amt am Hofe des Prinzen aufzubauen und in der
Gunst der katholischen Konige weiter aufzusteigen. Doch schien seine
Nihe zu dem schon bald mythisch verklirten, engelgleichen Prinzen fiir
ihn eine Garantie bleibenden Prestiges gewesen zu sein. Der auf die
Subtilititen des aristokratischen Ehrenkodex spezialisierte Hofchronist
José Pellicer de Ossau (1602-1679) weill zu berichten, dal Velazquez
sein ganzes Leben lang eine Trauerkappe trug, um an den tragischen
Tod des tuberkuldsen Prinzen zu erinnern — wohl auch um seiner Mit-
welt ins Gedichtnis zu rufen, welche herausragende Stellung er selbst
bei dem Verstorbenen innegehabt hatte.

SchlieBlich war es wiederum Velazquez, der die Verfiigung des Testa-
ments der Konigin Isabel (1451-1504) auszufiihren hatte, dem Prinzen

6 José Pellicer de Ossau, Memorial de la casa i servicios de don Andrés Veldzquez de Ve-
lasco, cavallero de la orden de Santiago, conde de Escalante i de Tahalu, serior de Villa-
baquerin i Sinova. Madrid 1649. 153.



Georg Eickhoff 328

ein wiirdiges Grabmonument in der Kirche Santo Tomas in Avila zu er-
richten. Diese ehrenvolle Aufgabe, derer sich der inzwischen zum Fi-
nanzminister avancierte mit Bravour entledigte, fiel bereits in die Pagen-
jahre Ifigos. Das kiinstlerisch vollendete Denkmal aus der Werkstatt
des Italieners Domenico Fancelli’ (1469-1519) ist ein heute noch unmit-
telbar eindrucksvolles Zeugnis jenes italienischen Einflusses im Spanien
der Renaissance. Man war sich am Hofe der Katholischen Konige of-
fensichtlich sehr wohl bewuBt, daBB der Import zuweilen wertvoller sein
konnte als das heimische Schaffen. Die kastilische Renaissance konnte
den nationalen Chauvinismus in dieser Hinsicht mit {iberraschender
GroBmut tiberwinden. Nicht zuletzt ihre Gelehrigkeit gegeniiber den
Italienern ist Zeichen einer jugendlichen Dynamik. Es entbehrt aber
schlieBlich nicht der Tragik, wenn die Hoffnungstriger des humanisti-
schen Aufbruches, wie der blutjunge und ewigblasse Prinz Juan, in jun-
gen Jahren der Tuberkulose zum Opfer fielen.

Juan Velazquez ist demnach als ausgewiesener und sicherlich iiber-
durchschnittlich gebildeter Vertreter der héfischen Kultur des friihen
spanischen Humanismus an der Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert
anzusehen. Zu seiner Person sei abschlieBend erginzt, daBl er aus niede-
rem Adel stammte, sich aber wie schon sein Vater, der in den Dokumen-
ten immer als ,/icenciado“ apostrophierte Gutierre Velazquez durch
seine Bildung empfahl, sowie durch verwaltungstechnische Fachkennt-
nisse und hofische Kultur, besonders im Sinne der herrschaftlichen
Haushaltung und Okonomie. Er gehérte zu jener aufstrebenden Adels-
schicht, die von den Katholischen Kénigen nachhaltig gefordert wurde,
um ein Gegengewicht zu der Gruppe des machtigen und den Staat mehr
gefdhrdenden als stiitzenden Hochadels zu bilden.? Als Vertreter dieser
birokratischen Modernisierungselite in der neuen, zentral verwalteten
Monarchie leistete auch der Finanzminister Juan Velazquez seinen Bei-
trag zum Umbau des spanischen Staatswesens, aus dem schlieBlich die
Koénigreiche von Kastilien und Aragon vereinigt als die europiische
Vormacht der spiteren Renaissance hervorgehen sollten.

7 Domenico Fancelli, der ans einer beriithmten Florentiner Bildhauerfamilie stammte, ver-
brachte die meiste Zeit seines Lebens in Spanien. Dennoch folgt er in seinen Arbeiten ita-
lienischen Vorbildern. Sein beriihmtestes Werk ist neben dem Grabmonument fiir den
Prinzen, dasjenige fiir dessen Eltern, die Katholischen K6nige (Granada 1517). Auch das
Grabdenkmal fiir den Kardinalprimas Jiménez de Cisneros sollte Fancelli ansfithren. Sein
frither Tod hinderte ihn daran.

8 Zur sozialen Umschichtung in Spanien des 15. Jahrhunderts: Luis Suarez Fernandez, E/
reino de Castilla en el siglo XV. In: Ders. n.a., Los Trastamaras de Castilla y Aragon en el
siglo XV. Historia de Espaifia. Bd. 15. 3-27.



Gerechtigkeit 329

Die Erziehung des Prinzen

Im Jahre 1535 beauftragt Kaiser Karl V. (1500-1558) den Humanisten
und ehemaligen Pagen des Prinzen Juan, Gonzalo Ferndandez de Oviedo
(1478-1557), mit der Abfassung eines Berichtes tiber das Hofwesen des
Prinzen.® Karl V. versprach sich von diesem Bericht ein Vorbild fiir die
Erziehung seines Sohnes, der einmal als Philipp II. (1527-1598) den spa-
nischen Thron besteigen sollte. Im Verlaufe der 50 Jahre, die zwischen
Oviedos Tagen am Hofe Juans in Almazan — woher iibrigens der zweite
Jesuitengeneral Diego Lainez (1512-1565) stammte — und dem Bericht
an den Kaiser liegen, hat sich in der Erinnerung das Bild von der idea-
len Erziehung, die man in dem mythischen Prinzen verwirklicht sah, si-
cherlich noch bedeutend entwickelt. Auerdem schrieb Oviedo unter
Zeitdruck und muBte sich auf das Wesentliche beschrinken, aber viel-
leicht gewinnt sein Bericht auch gerade durch diese Umstdnde an Wert,
da sie die essentiellen Kernpunkte seiner Sichtweise besonders klar her-
austreten lassen. Resiimierend bringt er das Programm der héfischen
Prinzenerziehung auf den Begriff: ,aprender hazer justicia® — ,,Gerech-
tigkeit machen lernen*!?.

Darin stimmt er mit einer weiteren Quelle {iberein, die uns das Am-
biente der adligen Erziehung um 1500 erhellt. Der toledanische Doktor
Alonso Ortiz, der sich offensichtlich im engsten Umkreis des Kardinal-
primas bewegte, erhielt den Auftrag, das theologische Fundament fiir
die humanistische Ausbildung des Prinzen darzulegen.!'! Er wihlte die
Form eines Dialoges zwischen der Katholischen Konigin und dem Kar-
dinal. Im vorliegenden Kontext ist es unmdglich, diese iiberreiche
Quelle im vollen Umfang zu wiirdigen. Wieder ist die Beschrinkung auf
das Essentielle notig. Ortiz resiimiert wie Oviedo, doch in der Diktion
eines formelhaften Humanistenlateins:

,»Wir glauben mit vollem Recht, dal unter dem Namen justitia all
das verstanden werden muf, was die guten Taten (beneficia) der
vita activa zu erreichen versucht.“!2

Als Grundtugend der vita activa ist die Gerechtigkeit deshalb der
Kernbegriff einer moralischen Definition des zweiten Standes. Konig

9 Gonzalo Fernandez de Oviedo, Libro de Camara Real del Principe Don Juan. Madrid
1870.

W Ebd. S. 117.

1l Giovanni Maria Bertini (Hg.), Alonso Ortiz (s. XV-XVI): Didlogo sobre la educacion del
Principe Don Juan, Hijo de los Reyes Catélicos. Madrid 1983.

12 Ebd. S. 174. Dieses Zital wurde, wie alle folgenden, sofern nicht anders angegeben, vom
Autor aus dem Spanischen Ubertragen.



Georg Eickhoff 330

und Ritter sind die Hiiter der Gerechtigkeit unter den Menschen. Die
vita contemplativa des ersten Standes ist der Gerechtigkeit vor Gott ge-
widmet. Sowohl Oviedo wie auch Ortiz gehen darauf ein, welche Biicher
der Erziehung zur zeitlichen Gerechtigkeit besonders dienlich sind. Statt
diese programmatischen Traktate hier auszuwerten, soll der Weg ver-
sucht werden, iiber die reale Verbreitung bestimmter Erziehungsbiicher
Auskunft zu erhalten, um die in der Lebenspraxis bedeutsamen Werke
auf den Begriff der Gerechtigkeit hin zu befragen.

Biicher und Bibliotheken

Wir diirfen davon ausgehen, daBB auch Juan Velazquez zusammen mit
seinen sechs S6hnen und sechs Téchtern iiber eine private Bibliothek
verfiigte. Diese Annahme wird durch die merkwiirdige Liste von Bii-
chern bestitigt, die von der Familie des Finanzministers aus dem Erbe
der Katholischen Konigin angekauft wurden. — Die Versteigerung der
Giiter der Verstorbenen war iibrigens Velazquez selbst iibertragen wor-
den, er nutzte diesen Umstand weidlich aus. — Die sehr gemischte Liste
von Titeln, die Luis Fernandez Martin den Testamentsakten der Koni-
gin entnehmen konnte'?, 14Bt darauf schlieBen, daB bereits eine mehr
oder weniger vollstindige Bibliothek im Hause vorhanden war und nun
lediglich einige Liicken gefiillt wurden. Liturgische Biicher, Psalter,
Werke des Augustinus, Gregors, Bonaventuras und Bernhards, spiritu-
elle Traktate, Heiligenviten, der eine oder andere humanistische Titel,
lateinische Wérterbiicher und eine Grammatik, ein Musikbuch und
noch einiges mehr, nicht zuletzt aber auch die Fibeln und die Schulhefte
des Prinzen Juan, die die Katholische Konigin eifersiichtig gehiitet
hatte, hinterlieB sie jetzt gerechterweise dem Mentor ihres geliebten Soh-
nes.

Es ist auffallig, daB keiner der wirklichen Bestseller jener ersten Jahr-
zehnte des Buchdrucks auf der Wunschliste der Familie Velazquez
stand. Wir miissen deshalb andere Inventare vollstindiger Bibliotheken
aus demselben Zeitraum heranziehen, um uns ein Bild davon zu ma-
chen, welches die gingigen Erziehungsbiicher der Epoche waren.!* In-

13 Luis Fernandez Martin, Los arios juveniles (Anm. 3). S. 76-84.

14 Der detaillierte Nachweis einzelner Inventare wiirden den Rahmen der vorliegenden Ar-
beit sprengen. Einer spiteren Verdffentlichung bleibt die statistische Analyse auf breiter
Basis vorbehalten. Den hier angefiihrten Ergebnissen liegt vor allem die Auswertung der
in den folgenden beiden bibliographischen Sammiungen von Bibliotheksinventaren zu-
sammengestellten Dokumente zugrunde: Charles B. Faulhaber, Libros y bibliotecas en ia



Gerechtigkeit 331

nerhalb dieser Quellengattung verfiigen wir gliicklicherweise auch tber
ein Inventar von Biichern, die mit aller Wahrscheinlichkeit dem Prinzen
Juan gehorten.'s Es handelt sich um eine Liste von 52 Biichern, die nach
dem Tod des Prinzen in den Besitz der Katholischen Koénigin iiberge-
gangen waren, und von denen dann nach dem Tod der Konigin Juan Ve-
lazquez einige Stiicke erwarb. Zur Erziehungsbibliothek des Prinzen, der
ein recht guter Lateiner war, gehdrten danach zum Beispiel Werke von
Terenz und Plinius aber auch gleich mehrere Ausgaben der Nikomachi-
schen Ethik - zwei in Spanisch und zwei in Latein -, dariiberhinaus aber
auch die Siete Partidas und das De regimine principum des Aegidius Ro-
manus. Uber diese letzten beiden Werke wird im unmittelbaren An-
schluB zu handeln sein. Neben Bibliotheksinventaren wie diesem, die im
Vergleich und in der statistischen Auswertung besonders interessant er-
scheinen, kann auch die Liste jener Biicher, die von den ersten Buch-
druckern zuerst als marktfihig angesehen wurden, Auskunft dariiber ge-
ben, welche Biicher auch in Arévalo - aller Wahrscheinlichkeit nach —
vorhanden waren.

Was die Grundlagen der hofischen und moralischen Erziehung an-
geht, wird man beim Quellenstudium natiirlich keine besonderen Uber-
raschungen erleben. Das konservative und traditionelle Geprdge des
spanischen Humanismus suchte die moralische Unterweisung vor allem
bei Aristoteles, dann auch - didaktisch zugénglicher — bei Ciceround Se-
neca. Alle drei Autoren tauchen in nahezu jeder nachgewiesenen spani-
schen Privatbibliothek des 15. und der ersten Hilfte des 16. Jahrhun-
derts auf. Eine Schliisselstellung haben aber vor allem zwei spanische
Werke, die auBBerordentlich verbreitet waren und gleichsam den mittelal-
terlichen Rahmen abgaben, innerhalb dessen, durch die nationale Tradi-
tion legitimiert, die humanistische Unterweisung unmittelbar am Text
eines Aristoteles oder der Stoiker stattfinden konnte. Die Siete Partidas
Alfonsos des Weisen und die spanische Glosse zum Regimiento de Princi-
pes (De regimine principum) des Augustiners und Thomasschiilers Aegi-
dius Romanus repriisentieren die spezifisch spanische Version der
Adelserziehung.!6

Espafia medieval. London 1987. - Jean Michel Lasperas, Inventaires de bibliothéques et do-
cuments de librairie dans le monde hispanique aux XVe, XVIe et XVIle siécles. In: Revue
Frangaise d'Histoire du Livre 49 (1980) 535-557.

15 Diego Clemencin, Elogio de la Reina Catolica Doria Isabel. Memorias de la real Acade-
mia de la Historia V1. Madrid 1821. 471-481. AuBerdem in: Francisco Javier Sanchez Can-
ton, Libros, tapices y cuadros que coleccioné Isabel la Catélica. Madrid 1950. 17-88.

16 Die Siete Partidas wurden — nach C. Haebler, Bibliografia ibérica del siglo XV. La Haya/
Leipzig 1904. Nr. 518f. — 1491 in Sevilla gleich in zwei Ausgaben aus zwei verschiedenen
Druckereien publiziert. Eine weitere in Burgos gedruckte Ausgabe stammt aus dem Jahr



Georg Eickhoff 332

Die Siete Partidas

Die Siete Partidas'” wurden um die Mitte des 13. Jahrhunderts im Auf-
trage Konig Alfonsos X. (1221-1284) von einer Juristenkommission ver-
faBt. Sie basieren vornehmlich auf dem kanonischen Recht und wollen
eine Art nationale spanische Verfassung definieren. Allerdings haben
die Partidas nie unmittelbare Rechtsgiiltigkeit erhalten, sie blieben viel-
mehr ideale Quelle nationalen Rechts und als solche mehr von ideolo-
gisch-legitimatorischer als von administrativer Bedeutung. Ein Biirger
Arévalos, Alonso Diaz de Montalvo, war es, der im Auftrag der Katholi-
schen Konige eine gedruckte Neuausgabe dieses sagenhaften Verfas-
sungswerkes besorgte. Die nationale Renaissance Spaniens unter Fer-
nando und Isabel kehrte zur mittelalterlichen Staatstheorie des weisen
Konigs zuriick. Besonders die zweite Partida erlangte als Finzelband
eine betrichtliche Verbreitung, auch in rein privaten Bibliotheken.
Nachdem die erste Partida von der ,justicia espiritual*, der Kirchenver-
fassung, gesprochen hatte, sind die Kapitel dieser Segunda Partida der
JJusticia temporal” gewidmet. Thr Thema ist die Rolle des Konigs und
der Ritter.!®

Die Segunda Partida wird nicht miide zu wiederholen, daB die vor-
nehmste Aufgabe der Kénige im ,, mantener las tierras y las gentes en ju-
sticia“besteht, im ,, Bewahren der Léinderund der Vilker in der Gerechtig-
keit”. Das Symbol der koniglichen Herrschaft ist das Schwert der Ge-
rechtigkeit. ITm Kapitel iiber die Ritter!® wird das Schwert dann zum
allegorischen Inbegriff der vier Kardinaltugenden, indem die verschie-
denen Bestandteile des Schwertes als allegorischer Sitz der jeweiligen

1518, nachgewiesen bei F. J. Norton, A descriptive catalogue of printing in Spain and Portu-
gal 1501-1520. Cambridge u.a. 1978. Nr. 320. Von der Segunda Partida, die im vorliegen-
den Zusammenhang besonders interessant ist, weist die Bibliography of Old Spanish Texts
(BOOST - hgg. v. Charles Faulhaber u.a. 3. Auflage. Madison 1984) neunzehn mittelalter-
liche Handschriften nach, von denen dreizehn nur die Segunda Partida enthalten, die in
funf Manuskripten zusammen mit der ein oder anderen Partida, allerdings nur ein einziges
Mal im Verbund aller sieben erscheint. Der Gesamtkatalog der Wiegendrucke (Stuttgart/
Berlin 1968-1990. Nr. 7217-7222) weist sechs Inkunabein des De regimine principum nach,
davon drei lateinische aus Augsburg, Rom und Venedig, zwei katalanische aus Barcelona
und eine spanische aus Sevilla. Die BOOST weist sechzehn mittelalterliche Manuskripte
des spanischen Regimiento de Principes nach, von denen mindestens dreizehn aus dem 15,
Jahrhundert stammen. Damit diirfen beide Werke ohne Zweifel fiir das Ende des 15. Jahr-
hunderts als Bestseller bezeichnet werden.

'" Las Siete Partidas del Rey Don Alfonso El Sabio cotejadas con varios codices antiguos por
la Real Academia de la Historia. 3 Bde. Madrid 1807. (Nachdruck Madrid 1972).

'® Allgemein zum juristischen Werk Alfonsos X., Jerry R. Craddock. The legislative works
of Alfonso X el Sabio. London 1987.

¥ A.a.0. (Anm. 17) Bd. 2. S. 197-219.



Gerechtigkeit 333

Tugend gedeutet werden. Kénig und Ritter formieren gemeinsam den
Hof, la corte. Das Wort fiir Hof kann im Spanischen auch Schnitt oder
Zuschnitt bedeuten, weshalb fiir die Spanier die folgende etymologische
Herleitung moglich ist:

,Man nennt den Hof auBerdem im Spanischen corte, weil dort das
Schwert der Gerechtigkeit ist, mit dem alle Ubel der Tat wie des
Wortes abgeschnitten werden missen, sowohl das Unrecht wie
auch Gewalt und Hochmut, die die Menschen in Wort und Tat be-
gehen. (...) Und diejenigen die sich vor all dem hiiten und gute und
anstindige Worte zu gebrauchen wissen, sie mufl man gut, anstén-
dig und gelehrt nennen, oder man nenne sie auch corfeses (hof-
lich), denn die Fihigkeiten und die Bildung, die man cortesia (Hof-
lichkeit) nennt, waren immer bei den cortes zu finden und dort
wurden sie geschitzt. Und daher stammt die Sitte in Spanien, da@3
die ehrenhaften Minner ihre Sohne zur Erziehung an die cortes
der Koénige schickten damit sie dort lernten corfeses zu sein, und
unterrichtet und befreit von Gemeinheit und allem Fehler, und
daB sie sich in Wort und Tat daran gewdhnten gut zu sein, damit
die Herren Grund haben wiirden, ihnen Gutes zu tun.*??

Die elf Jahre Iiiigos im engsten Umkreis des Hofes der Katholischen
Konige, wohin sein Vater ihn zur Ausbildung geschickt hatte, standen
also ganz unter dem Zeichen des Lernziels ,justicia®, denn sie ist die
Quelle der corfesia und aller anderen Tugenden. Die dritte Partida, die
dem Gerichtswesen gewidmet ist, liefert schlieBlich die gleichsam wis-
senschaftliche Definition der justicia im Sinne der spanischen Staatsphi-
losophie:

. Wie die alten Weisen ausfiithrten, heiBt justicia so viel wie jene Sa-
che, in der alle Rechte, welcher Natur sie auch seien, eingeschlos-
sen sind. Die Gebote der justicia und des Rechts sind drei; das er-
ste ist, daB der Mensch fiir sich selbst ehrenhaft lebe; das zweite,
daB er andern nicht Béses noch Leid tue; das dritte, daB3 er jeder-
mann das Recht gebe, das ihm zusteht; und wer diese drei Gebote
erfiillt, tut das, was er seinem Gott schuldet und sich selbst und
den Menschen, mit denen er lebt, und erfiillt und wahrt die justi-
cia.*“?!

20 Ebd. S. 83.
2 Ebd. S. 351.



Georg Eickhoff 334

Das Regimiento de Principes

Als wichtigstes Handwerkszeug des hofischen Erziehers in Spanien um
das Jahr 1500 darf die Glosse zum Regimiento de Principes von Juan Gar-
cia de Castrogeriz?? gelten. Im Eingangskapitel wird ebenfalls das ,,fazer
justicia“ - ,,Gerechtigkeit machen* als der Hauptinhalt der Prinzenerzie-
hung genannt.?> AuBlerdem wird immer wieder betont, da3 dieser Fiir-
stenspiegel in die Hinde eines jeden ehrenhaften Mannes - nicht nur
des Konigs — gehdre, damit er daraus lerne, seine Herrschaft, sein Haus
und seine Familie zu regieren. Im Rahmen der aristotelischen Lehre von
den Lebenseinheiten des Staates, auf die Aegidius Romanus
(1245-1316) mit seinem De regimine principum aufbaut, hat auch die Ge-
rechtigkeit auf jeder Stufe des Gemeinwesens und in jeder seiner Le-
benszellen ihren eigenen Bereich.

Das De regimine principum des Aegidius Romanus stiitzt sich weitge-
hend auf die Nikomachische Ethik des Aristoteles und auf den entspre-
chenden Kommentar des Thomas von Aquin. Wie schon beim Prinzen
Juan zu beobachten war, machten die E'ticas das Kernstiick vieler spani-
scher Erziehungsbibliotheken aus. Die Zeit um das Jahr 1500 stand in
Spanien im Zeichen einer allgemeinen Aristoteles-Renaissance.2* Ob-
wohl der Text der Nikomachischen Ethik natiirlich fiir einen philosophi-
schen Laien ziemlich unverdaulich ist, und man mit ihm — dem satiri-

22 Juan Beneyto Pérez (Hg.), Glosa castellana al , Regimiento de principes* de Egidio Ro-
mano. Madrid 1947. Zur Rezeption des Werkes: Fernando Rubio, ,De regimine princi-
pum*, de Egidio Romano, en la literatura castellana de la Edad Media. In: Ciudad de Dios
173 (1960) 32-71. 174 (1961) 645-667.

2 Glosa castellana. Hg. Juan Beneyto Pérez. (Anm. 22) S. 14,

24 Vgl. A.R.D. Pagden, The Diffusion of Aristotle’s Moral Philosophy in Spain, ca. 1400 bis
ca. 1500. In: Traditio 31 (1975) 287-313. Pagden beschreibl die Lypisch spanische, nimlich
slark didaktisch gefdrbte Aristoteles-Tradition im hier relevanten Zeitraum. Zur Aristote-
les-Rezeption Loyolas jetzt auch: Rogelio Garcia Mateo, Ignatius von Loyola — Mystik und
Wissenschaft. Zur geistigen Grundlage der ignatianischen Spiritvalitit. In: Stimmen der
Zeit 115 (1990) 315-325. Insbesondere S. 319-323.

Aristoteles galt im Mittelalter als der Morallehrer schlechtin. Nach de anima und der Phy-
sik war die Nikomachische Ethik sein verbreilelstes Werk, dicht gefolgt von der ihm zuge-
schriebenen ethischen Schrift Secrerum secretorum. Von den beiden letztgenannten Wer-
ken sind noch je etwa 350 Handschriften erhalten. Vgl. dazu Bernard G. Dod in: The
Cambridge History of Later Medieval Philosophy. Norman Kretzmann u.a. (Hg.) Cam-
bridge 1982. 45-79. Der Gesamtkatalog der Wiegendrucke kennt 25 Drucke der Ethik, acht-
zehn der Oekonomik und fiinfzehin der Politik. Damit sind die ethischen Schriften unter
den aristotelischen die vor 1500 am meisten gedruckten. In spanischer Uberselzung ist vor
1500 nur die Ethik gedruckt worden (Zaragoza 1489, Sevilla 1493). In den von Norton (vgl.
Anm. 16) untersuchten Zeitraum von 1501 bis 1521 fillt eine spanische gedruckte Ausgabe
von 1502 und ein gemeinsamer spanischer Druck der drei ethischen Schriften von 1509.
Zur Einfiihrung in den aristotelischen Gerechtigkeitsbegriff: Peter Trude, Der Begriff der
Gerechtigkeit in der aristotelischen Rechts- und Staatsphilosophie. Berlin 1955.



Gerechtigkeit 335

schen Erasmus zufolge — einen Staat genausowenig regieren kann wie
mit den Gesetzen eines Sokrates oder Platon?®, scheint es in Spanien ei-
nen Markt fiir volkssprachliche Ausgaben der Ethik gegeben zu haben.
Kein geringerer als der Prinz Carlos de Viana (1421-1461) hat die latei-
nische Fassung des Leonardo Bruni (ca. 1370-1444) zur Vorlage seiner
eigenhindigen spanischen Ubersetzung gewahlt.”®

Treu zu Aristoteles wird im Regimiento die Gerechtigkeit als die ei-
gentlich soziale Tugend gesehen, die auch die anderen Tugenden in ih-
rer sozialen Relevanz erhellt und aus dem Kontext der Seelenvollkom-
menbheit in den gesellschaftlichen Zusammenhang der Spannungen zwi-
schen arm und reich iiberfiihrt. Im Sinne des aristotelischen Mittelwe-
ges, den jede Tugend per definitionem zu beschreiten hat, ist die Gerech-
tigkeit die Tugend des rechten MaBes zwischen dem zu viel oder zu
wenig Geben sowie dem zu viel oder zu wenig Nehmen und gehort des-
halb in den 6konomischen Lebenskreis der Gesellschaft. Wie die sozia-
len und 6konomischen Untugenden cupiditas und avaritia sich in der
ungerechten Aneignung fremden Gutes zeigen und Quelle aller Ubel
sind, so ist die justitia Quelle des Rechts und des Wohlstandes. Als Tu-
gend des Michtigen muB sie diesen zuerst dazu anhalten, seine cupiditas
zu ziigeln, dem Armen sein Recht zu geben und ihm das zu belassen,
was ihm als Glied des Gemeinwesens, entsprechend seinem Beitrag zum
Ganzen, zusteht. Dieses aristotelische Verstindnis vertrat auch schon
das Verfassungswerk Alfonsos des Weisen. Doch liegt es auf der Hand,
daB die mittelalterliche Stindegesellschaft der Gerechtigkeit nicht dis
Gleichheit aller Menschen sondern gerade ihre stindische Ungleichheit
zugrunde legte. Daraus erwichst ein ungleiches Recht der Jeweiligkeit,
wie es auch die Antike kannte. Ciceros De officiis, das neben der Ethik
des Aristoteles die Hauptquelle fiir den Gerechtigkeitsbegriff der spani-

25 Moriae Encomium id est Stultitiae Laus. In: Opera Omnia Desiderii Erasmi Roterodami.
1V-3. Amsterdam/Oxford 1979. 102.

26 Der Streit um die Textfassung Brunis zwischen ihrem Antor und dem spanischen Friih-
humanisten Alonso de Cartagena (1384-1456), lie bereits wichtige Ziige der spanischen
Renaissance hervortreten. Cartagena wehrt sich gegen die hochgeziichtete Stilistik seines
italienischen Freundes und legt das Schwergewicht auf die theologische Einbindung des
aristotelischen Textes im Sinne der Scholastik. So steht die Freiheit der humanistischen
Textkritik in Italien gegen die Verbundenheit mit der scholastischen Tradition bei den
Spaniern. Doch auch Cartagena argumentiert durchaus vom Text her, sieht die Sprache
aber stirker in dienender Funktion als Bruni, dem am Sprachkunstwerk des Aristoteles ge-
legen ist. Bruni ging es um die Popularisierung des Aristoteles aus humanistischem Erzie-
hungsimpetus heraus. Der Spanier wollte die Treue zum griechischen Original gewahrt se-
hen. DaB auch Cartagena fiir die Verbreitung der heidnischen Morallehrer eintrat, zeigen
nicht zuletzt seine volkssprachlichen Seneca-Ubersetzungen. Dazu: Alexander Birken-
maier, Der Streit des Alfonso de Cartagena mit Leonardo Bruni Aretino. In: Beitrige zur Ge-
schichte der Philosophie des Mittelalters 20 (1922) Heft 5. 129-210; 226-235.



Georg Eickhoff 336

schen Renaissance ist, fordert in konsequenter Anwendung des klassi-
schen suum cuique — die Gerechtigkeit auch dem Sklaven gegeniiber,
ohne natiirlich im mindesten an der Sklaverei als Institution zu zweifeln.

Dennoch schlummert das kritische Potential des Gleichheitsbegriffes
unter diesem mittelalterlichen Gerechtigkeitsverstindnis. Die Kritik der
Armen an den Michtigen wird immer dann wirksam, wenn eine Sprech-
situation der Gleichheit entsteht. Dies geschieht in dem Exempel, das
die spanische Glosse zum Regimiento de Principes dem Kapitel des Aegi-
dius iiber die Gerechtigkeit beigibt. Dabei handelt es sich um die Begeg-
nung zwischen Alexander dem GroBlen und dem Seeriduber Diomedes.
In der Glosse heiflt es folgendermafBen:

»Alexander nahm einen groBen Seerduber gefangen, der als Fiirst
aller anderen Riuber bekannt war und Diomedes genannt wurde,
und Alexander fragte ihn, warum er das Meer in solchen Aufruhr
versetze. Und dieser antwortete mit frechem Mut, daf3 er aus dem-
selben Grunde das Meer heimsuche, aus dem Alexander die Erde
und die ganze Welt heimsuche und in Aufruhr versetze; nur weil
er es mit einem kleinen Schiff tue, werde er Rauber genannt. Und
er sagte: ,Du, Alexander, weil du die Welt mit einer grofien Flotte
heimsuchst, wirst Kaiser genannt‘. Und sicherlich wiirden sie Alex-
ander, wenn er ganz allein gefangen genommen worden wiire, ei-
nen Riuber genannt haben. Und wenn die Vélker auf den Willen
und Befehl des Diomedes horen wiirden, wiirde er Kaiser genannt,
denn was die Grinde angeht fiir das, was wir tun, gibt es keinen
Unterschied zwischen dir und mir. Sondern der, der die Gerechtig-
keit durch seinen Raub mehr erschreckt, und der, der offensichtli-
cher gegen die Gesetze verstoBt, ist der Schlimmere. Und ich
fliichte vor den Gesetzen wihrend du sie verfolgst und heimsuchst,
ich ehre sie und du verachtest sie. Und mich hat die Laune der
Fortuna und die Armut zum Réuber gemacht, und dich machen
die mafilose Hoffart und die unersattliche Habsucht zum Riuber.
Und wenn mir nur das schlechte Geschick gewendet wiirde, ein
anderes wiirde mich besser machen. Und Alexander wunderte sich
iiber so viel Mut, weil er ihn mit so gutem Recht ermahnt hatte,
und sagte, daf} er das Geschick versuchen wolle, ob es ihn bessere,
damit er von da an nicht mehr dem Geschick die Schuld gebe, son-
dern seiner eigenen Verderbtheit und seinen schlechten Gebriu-
chen, machte er ihn zum Ritter. Und von da an wurde dieser Riu-
ber sehr gut und von guten Gebriduchen und sehr tiichtig in Waf-
fentaten. Und so scheint es, dal die Konige die Ermahnungen



Gerechtigkeit 337

erdulden miissen, die ihnen mit Recht vorgehalten werden, so wie
es Alexander tat, der diesem Wohltat und Gnade erwies, der ihn
ermahnt hatte.“?’

Hier tritt ein Kleiner dem GroBen als Gleicher entgegen, und die Sa-
che der Gerechtigkeit kommt unvermeidlich zur Sprache. Die Frage der
Gleichheit und des Standes wird zum Gegenstand des Streites. Der
Streit endet mit der Erhebung des Armen in den Stand des Ritters. Im
Ritterstand kann der Riuber beweisen, daB er von Natur aus gleich und
gleich gut ist, die Ordnung zwischen den Reichen und den Armen aber
ungerecht. Die Souverinitit eines gelehrigen und deshalb doch noch gu-
ten und gerechten Kaisers salviert dieses Exempel am Schlu3, doch
bleibt das kritische Wort des Diomedes nicht ungehort. Das Rittertum,
wie es in diesem Exempel und auch in der Segunda Partida dargestellt
wird, beruht auf dem Gleichheitsgedanken unter allen Rittern. Auch der
Konig kann nur von Hand eines Ritters Ritter werden, er gewinnt und
verliert sein Rittertum wie alle anderen durch seine Taten.

Der Amadis de Gaula

Dieses Motiv der Gleichheit unter Rittern ist das Thema des Amadis de
Gaula, von dem Ignatius in seiner Autobiographie berichtet, da er ihn
begierig gelesen und selbst noch als Bekehrter den Kopf voller Ge-
schichten aus diesem Ritterroman hatte. Die Frage des sozialen Auf-
stiegs durch personliche Leistung war die Lebensfrage jener Adels-
schicht, der Juan Velazquez und mit ihm Inigo angehdrte. Deshalb war
der Amadisroman als die Geschichte eines Unbekannten, der durch
seine Tiichtigkeit ganz nach oben kommt, in jenen Kreisen der homines
novi so auBerordentlich beliebt, daB er der Nachwelt zur Chiffre fiir den
literarischen Geschmack des Parvenii werden konnte.?® ,

Damit betreten wir das Feld einer anderen Literaturgattung, die das
Bild der spanischen Renaissance nicht weniger geprégt hat als die Lite-
ratur der Fiirstenerziehung. In den Buchinventaren der Privatbibliothe-
ken ist der Amadis allerdings nur sehr selten zu finden. Er gehorte nicht
zu den reprisentativen Titeln, die an einem vornehmen Ort aufbewahrt
und feierlich weitervererbt wurden. Deshalb konnte er nicht auf dieselbe

27 A.a.0. (Anm. 22). S. 111.

28 Zur héfischen Rezeption des Amadis und der anderen Ritterromane: Maxime Chevalier,
Lectura y lectores en la Espaiia del siglo XVI y XVII. Madrid 1976. Und: Daniel Eisenberg,
Who Read the Romances of Chivalry? In: Ders., Romances of Chivalry in the Spanish Gol-
den Age. Newark, Delaware 1982. 89-118.



Georg Eickhoff 338

Weise aktenkundig werden wie die offizielle Literatur des Hofes. Das
lag auch daran, daB3 dieses Buch gerade wegen seiner Beliebtheit dem
Verdikt der Humanisten zum Opfer fiel, vielleicht nicht so sehr, weil die
Humanisten den Amadis fiir ganz schlecht hielten, sondern weil die aus-
ufernde Lektiire solcher Biicher von der besserer abhielt. Das harte Ur-
teil, das sich in zahllosen Dokumenten und auch im Lebensbericht
Loyolas findet, hat der 4madis nicht in vollem Umfange verdient. Unter
der Sammelbezeichnung ,, Amadis“ wurden literarische Produkte sehr
unterschiedlicher Qualitit gehandelt - und verdammt. Der eigentliche
und echte Amadis verdient aber Beachtung auch und gerade im Kontext
hofischer Erziehung.

Die einzige voll erhaltene Version dieser auf hochmittelalterliche Tra-
ditionen zuriickgehenden Dichtung ist die des Garci Rodriguez de Mon-
talvo.” Als Biirger von Medina del Campo war Montalvo gleichsam
Nachbar des Juan Velazquez. Auf dem Weg von Arévalo zu seinem
Stammbaus in Valladolid wird dieser sicherlich oft in Medina del
Campo Station gemacht haben. Montalvo, der Zeitgenosse von Juan Ve-
lazquez und Ifigo war, schreibt den mittelalterlichen Amadis radikal
um. Er gibt ihm eine erzieherisch-moralisierende Note. Der vermeintli-
che Sensualismus des Amadis findet sich in dieser Renaissance-Version
deutlich zuriickgedringt und nimmt sich geradezu harmlos aus. Der Ver-
kehr, den Amadis mit seiner geliebten Oriana pflegt, ist aufgehoben im
zarten Band einer heimlichen Ehe, die im Mittelalter institutionellen
Charakter besa3 und durchaus ihre Wiirde hatte. SchlieBlich besteht der
groBe, alles iiberwolbende Bogen der Handlung, die in die feierliche
Hochzeit der beiden miindet, eben in dem langen Weg zur offiziellen Le-
galisierung ihres Verhiltnisses, hat also eine deutlich erzieherische Ten-
denz.

DalB3 der Amadis von so vielen Kritikern als ein Werk unmoralischer
Sinnlichkeit abgetan wurde, liegt vielleicht daran, daB die in diesem
Sinne reichhaltigsten Seiten als Folge der polaren Handlungsstruktur
eben die ersten sind. Die auBereheliche und wirklich etwas wilde Liebe
zwischen den Eltern des Amadis, Perién und Helisena, am Handlungs-
beginn wird abgelost durch die keusche — nicht immer allzu keusche
doch um so treuere - Liebe zwischen Amadis und Oriana. Zum Symbol

¥ Mil der von Juan Manuel Cacho Blecna besorgten kritischen Ausgabe - Garci
Rodriguez de Montalvo, Amadis de Gaula. 2 Bde. Madrid 1987-88 - liegt erstmals ein ver-
laBlicher Text vor. Eine 200 Seiten starke Einleitung, die die gesamte bisherige Forschung
beriicksichtigl, eine Auswahllbibliographie und reichhaltige Texterldulerungen machen
diese Edition zum Meilenstein in der Amadisforschung, die aber im Grunde noch ganz am
Anfang steht.



Gerechtigkeit 339

ihrer Beziehung soll der arco encantado de los leales amadores werden,
der verzauberte Bogen der treuen Liebenden, der sich wie der Handlungs-
bogen iiber den gesamten Roman wolbt und durch seine magischen
Krifte die Treue der Liebenden immer wieder priift und bezeugt. Die
lealtad der Liebenden, ihre unbedingte Treue, ist das erzieherische
Thema der ganzen Geschichte, so wenigstens bei Montalvo. Damit sollte
der Amadis das Buch einer nicht nur sozial, sondern auch moralisch
neuen Generation werden. Amadis und Oriana, die Besseren, die Jiinge-
ren, sind Symbol fiir die optimistische Jugendlichkeit der spanischen
Renaissance. Die humanistischen Prizeptoren, in ihrer dennoch altva-
terlichen Art, hielten den didaktischen Versuch jedoch fiir gescheitert
und verdammten das Werk. Will man hinter und unter der offiziellen Er-
ziehungsliteratur die Realitdt jugendlichen, hofischen Lebens im Spa-
nien der Epochenwende entdecken, kann aber auch der Amadis eine in-
teressante Quelle sein.

Auf die sicherlich ergiebige Diskussion dieses wahren Mammutwer-
kes muB hier verzichtet werden, doch kann auch fiir den Amadis die
Frage nach dem Begriff der justicia gestellt werden. Genau in der Mitte
der vier Biicher des Amadis de Gaula, an der Nahtstelle zwischen dem
zweiten und dritten Buch, gelangt die Behandlung des Gerechtigkeits-
themas an einen Hohepunkt. Versteht man den gesamten Amadis in der
Spannung zwischen heimlicher und feierlicher Ehe, dann markiert die
Mitte des Werkes gleichzeitig den Gipfel der Verwicklung. Am Ende des
zweiten Buches erfihrt der Leser ndmlich, da Oriana von Amadis
schwanger ist. Dann aber, am Anfang des dritten Buches, erklart Oria-
nas Vater, Konig Lisuarte, die zentrale Konigsfigur im ganzen Roman,
seinem kiinftigen Schwiegersohn — der bereits Vater seines Enkels ist -
den Krieg. Amadis Loyalitdtsproblem mit seinem rechtmiBigen Konig
wird damit natiirlich auf die Spitze getrieben. Was ist das aber fiir ein
Konflikt, in den Kénig und Ritter dort miteinander geraten? Der etwas
voreilige Freund und Mitstreiter des Amadis antwortet dem Kriegsboten
direkt, intuitiv und impulsiv:

,Richtet eurem Koénig von mir aus, daB, obwohl er Konig ist und
Herr iiber weite Linder, ich meinen armen Leib so liebe wie er sei-
nen reichen liebt, und dennoch stehe ich ihm an Adel nicht nach,
denn ich bin vaterseits wie mutterseits nicht von weniger gerechten
Konigen geboren als er. Ich werde mich verteidigen, und so soll er
sich und sein ganzes Land vor mir verteidigen.“*°

3 Ebd. Bd. 2. S. 951.



Georg Eickhoff 340

Es handelt sich also wieder wie bei Alexander und Diomedes um die
Begegnung zwischen dem Kleinen und dem GrofBlen, dem Michtigen
und dem Schwachen, dem Reichen und dem Armen, die den Anspruch
auf formale Gleichheit provoziert. Kénig Lisuarte, der neben Amadis
der zentrale Triger des ethischen Sinngehalts des Werkes ist, reprisen-
tiert in diesem Moment den klassischen Fall eines Konigs, der schlech-
ten Beratern zum Opfer gefallen ist. Auch das Thema des guten und
schlechten Rates, die der gerechte Konig unterscheiden kénnen muB,
tauchte schon im Alexander-Exempel des Regimiento auf.

Nirgendwo im Amadisroman wird so viel von Recht und Gerechtig-
keit (derecho, justicia) gesprochen wie im letzten Kapitel des zweiten Bu-
ches; auf 20 Seiten wird dieses Wortfeld dreiBigmal bemiiht. Lisuarte
will einer armen verwaisten Prinzessin ungerechterweise ihr Land weg-
nehmen, um es — unter dem Vorwand der Zusprechung an seine Tochter
- seinen eigenen Lindereien zuzuschlagen. Die armen Ritter um Amadis
verteidigen die gerechte Sache gegen den machtigen Herren und geraten
dadurch in einen tiefen Loyalititskonflikt. Sie entscheiden sich fiir die
Gerechtigkeit und fiir die Schwachen. Die letzte Konfrontation wird
schlieBlich nur dadurch vermieden, daB sowohl Lisuarte als auch
Amadis nicht personlich am Krieg teilnehmen. Vermittelnd interveniert
auch Grumedan, der Erzieher der Kénigin Brisena, der Gattin Lisuartes,
der als alter, ehrenhafter Ritter der Garant ritterlicher Verhaltensweisen
und Gegenbild der schlechten Ratgeber ist. So fungiert Grumedan als
Anwalt der hofischen Erziehung im 4madis. Natiirlich gewinnt die ge-
rechte Sache, die ,justa causa“ Es gewinnen die Jungen, die aufstreben-
den Ritter einer sich dynamisierenden Gesellschaft. Der Gerechtigkeits-
begriff des 4madis bleibt im Rahmen der stindischen Ordnung und
doch ruht auch in ihm ein kritisches Potential gegen die Michtigen.

Der Libro de los pensamientos variables

In derselben Linie von Begegnungen zwischen reich und arm, michtig
und gering steht ein weiterer Text, der zwar nicht zu den bedeutenden
noch zu den einfluBreichen seiner Zeit gehort, als Quelle im vorliegen-
den Zusammenhang aber dennoch von Interesse ist. Es handelt sich um
ein bescheidenes Manuskript von wenigen Seiten in Vers und Prosa, das
aber immerhin der Katholischen Kénigin gewidmet ist und offenbar aus
jener Bibliothek Isabels stammt, die Juan Veldzquez nach ihrem Tod
zum Verkauf brachte, nicht ohne sich selbst einige Biicherwiinsche zu er-
fillen. Wenn die Nikomachische Ethik die gleichsam amtliche Doktrin



Gerechtigkeit 341

tiber die Gerechtigkeit widerspiegelt, das Regimiento deren autorisierte
pidagogische Vermittlung und der 4madis die populdre Anwendung,
gelangen wir mit dem Libro de los pensamientos variables bei dem so
vollzogenen Abstieg durch die kulturellen Schichten der frithen spani-
schen Renaissance schlieBlich hinunter zur Volksmeinung.

Das literarisch eher unvollkommene Werkchen?!, das der Katholi-
schen Konigin mit einigen vielleicht bewuBt ungelenken und um so ko-
mischeren Versen gewidmet ist, erzihlt mit deutlich satirischem Unter-
ton die Begegnung zwischen einem einfachen Bauern und einem Konig,
der sich auf der Jagd von seinem Gefolge entfernt hat. Sie treffen sich
durch Zufall im tiefsten Wald, beide miide von der Wanderung, an einer
Quelle. Der Bauer sieht sich in dieser Situation zu keinerlei besonderer
Hoflichkeit verpflichtet. Auf der Wanderung sind alle gleich, erst recht,
wenn sie Durst haben und miide sind. Der Konig fiihlt sich durch diese
ungewohnte Situation herausgefordert. Er versucht den Bauern zu mal-
regeln, doch dieser antwortet in aller Seelenruhe mit seiner personlichen
Sicht der Dinge. Was wir zu horen bekommen ist die hérteste soziale
Kritik am Konigtum, die man sich wohl denken kann. Nach der Natur
sind alle gleich, meint der Bauer, daB die einen schwitzen miissen, wih-
rend die anderen miiBig sind, daB der Arme und FleiBige obendrein von
den Faulenzern ausgeraubt wird und unter den stindigen Drohungen
der Michtigen auch im eigenen Hause nie zur Ruhe kommt, ist bare Un-
gerechtigkeit. Der Konig will sich mit dieser Sichtweise natirlich nicht
abfinden und wirft dem Bauern vor, aus purem Eigennutz in dieser Art
zu reden. Der Bauer verteidigt sich und stellt dem Konig das Exempel
vom Blut im Korper vor Augen:

,GroBmiitiger Konig, ich kann und will nicht leugnen, daf das so
allgemeine Leiden, in dem ich mich und meinesgleichen sehe, mir
eingibt, was und wie ich zu reden habe. Aber bedenke deine Ho-
heit, daB wenn man sieht, wie den Konigen die geringsten Dinge
Nutzen bringen, den Leuten groBe Hoffnung bleibt, daB3 auch die
groBen nicht unniitz sein mogen. Vielmehr nimmt die Stimme der
Gerechtigkeit, auf die ich mich griinde, niemandem das seine, son-
dern gibt es ihm. Und deshalb geht es nicht darum, ob der Ratge-
ber seinen Nutzen oder Schaden rit, sondern immer die Wahrheit,
wie sie nun mal ausfillt. Gliicklicher Kénig, mir scheint, der
Dienst des Blutes im menschlichen Kérper hat ein groBes Exempel

31 Anonymus. Sobre el libro llamado de los Pensamientos variables. In: José Amador de
los Rios, Historia Critica de la Literatura Espariola. Madrid 1861 ff. (Nachdruck: Madrid
1969) Bd. 7. S. 578-590.



Georg Eickhoff 342

fir die Machtigen in dieser armseligen Welt, denn es eilt zur Hilfe
und steht immer jenem Teil des Koérpers bei, wo es am meisten
Schwachheit und Bedringnis sieht. Daher kommt das Erréten des
Gesichtes, denn weil dieses die Scham leiden muB, und indem das
Blut dorthin zu Hilfe eilt und seinen Beistand leistet, macht es das
Gesicht sogar réter als gut ist. Und genauso ist es mit der Blisse
des Gesichtes, denn dabei cilt das Blut dem bedringten Herzen zu
Hilfe und Beistand, weil es die Leiden seiner Schwachheit
kennt.*32

Dieser unkonventionelle Traktat iiber die Gerechtigkeit, der die vor-
rangige Option fiir die Schwichsten einfordert, folgt wiederum dem
Schema, nach dem der Wehrlose dem Michtigen mit Mut entgegentritt.
Der Rat von ganz unten ist die Stimme der Gerechtigkeit. Die unpriten-
tidse, satirische und spielmannshafte literarische Form erlaubt es dieser
Schrift, selbst zum klassischen guten Rat des Kleinen an den Groften —
hier an die Konigin - zu werden. Auf ihre Weise gehort auch sie zur Li-
teratur der Flrstenspiegel.

Die Jahre um die Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert waren wohl in
ganz Europa auf Wandel angelegt. Nicht umsonst hat man das Jahr
1500 als symbolisches Stichdatum der Epochenwende gewihlt. In Spa-
nien war es die revolutiondre Bewegung der comuneros, die gegen den
spanischen Konig und deutschen Kaiser Karl V. aufbegehrte. Auf dem
Nihrboden, den diese soziale und geistige Stromung nach ihrem Schei-
tern hinterlie, blithte auch die geistliche Bewegung der alumbrados, mit
der lnigo durch zahlreiche Kontakte sehr gut bekannt war — und mit de-
ren Programm sein eigenes Anliegen spiter hartnickig verwechselt wer-
den sollte.** SchlieBlich wird auch das Aufbegehren des Juan Velazquez
gegen die am griinen Tisch getroffenen territorialen Entscheidungen des
neuen Konigs Karl I., der bald als Karl V. deutscher Kaiser werden
sollte, im Sinne eines Auftakts und Vorspieles der comunero-Revolution
gedeutet. Wenn auch die Beweggriinde des Finanzministers, der sich in
seiner Herrschaft iiber Arévalo sehr hautnah betroffen sah, ganz andere
waren als die der Volksbewegung der comunidades3* Jedenfalls hat
Ifiigo den sozialen Umbruch aus nichster Ndhe miterlebt. Der Sturz des
Juan Velazquez schien dessen kometenhaftem Aufstieg zwingend zu fol-

32 Ebd. S. 588.

3 Vgl. Luis Fernandez Martin, Ifiigo de Loyola y los alumbrados. In: Ders. u.a., Ignacio de
Loyola en Castilla. (Anm. 3) 155-264.

3 Vgl. Joseph Péretz, La révolution des ,Comunidades” en Castille. Bordeaux 1970.
181-187; 464-474.



Gerechtigkeit 343

gen. Als caballero hatte Velazquez vom Konig Gerechtigkeit eingefor-
dert und war damit zunichst gescheitert, um erst nach seinem Tode
Recht zu bekommen und an seinen Sohnen rehabilitiert zu werden. In
den denkwiirdigen Wochen des militdrischen Widerstands gegen den
neuen Konig und der gleichzeitigen diplomatischen Verhandlungen mit
dem Regenten Kardinal Cisneros wird auch Ifiigo, der in ihrem Verlauf
Brot und Lohn verlieren sollte, den ein oder anderen Gedanken auf die
Frage nach der justicia verschwendet haben.>> Auf dem Krankenbett in
Loyola, wo die Hagiographie die entscheidende Umkehr in seinem Le-
ben ansetzt, genas Ifiigo von einer Verletzung, die ihm letztlich in den
Kampfen jener Revolution der comunidades beigebracht worden war.
Denn sein freiwilliger und improvisierter militarischer Einsatz zur Ver-
teidigung der belagerten Feste von Pamplona gegen die Franzosen war
nur nodtig geworden, weil die reguliren Entsatztruppen im Kampf mit
den comuneros gebunden waren.>¢

Inigo und Ignatius

Bevor wir aber den Ritter Iiiigo verlassen, um ihn als Pilger und Heili-
gen seiner Wege gehen zu lassen, gilt es noch einen letzten Text iiber die
Begegnung zwischen dem Kleinen und dem Grofen, dem Armen und
dem Reichen zu untersuchen. Die Begegnung des Ritters mit dem zeit-
lichen Konig im Exerzitienbuch des Ignatius gehort in diese Reihe.

Das Aufeinandertreffen von Herrscher und Untertan, Kénig und Rit-
ter ist hier anderer Art. Ignatius siecht den Monarchen optimistisch als
den von Gott begnadeten Hort der Gerechtigkeit — ganz im Einklang mit
der Segunda Partida. Der Ruf des Konigs trifft nicht auf Widerspruch
oder Protest, denn der Konig fordert eine gerechte Sache, ndmlich ,,das
ganze Land der Ungldubigen zu erobern®. Diesen Plan darf der Mensch
und Untertan des 16. Jahrhunderts und erst Recht der Christ am Ende
des Mittelalters als causa justa ansehen.

Es war niemand gringerer gewesen als Egidio da Viterbo (1469-1532),
Generaloberer der Augustiner-Eremiten und einer der bedeutendsten
Vertreter der Katholischen Reform, der in den Jahren 1518/19 mehrere
Monate lang in Spanien weilte, um im Auftrag Leos X. den Kreuzzug

33 Vgl. Luis Fernandez Martin, La caida de Juan Velazquez de Cuéllar. In: Ders., Los afios
juveniles (Anm. 3) S. 123-200.

36 Vgl. Luis Fernandez Martin, Iiiigo Lopez de Loyola y el proceso contra Miguel de Her-
rera, alcaide de la fortaleza de Pamplona. In: Ders., Los arios juveniles (Anm. 3) S.
283-346.



Georg Eickhoff 344

gegen die Tiirken zu predigen.”” Viterbo verkérpert wie kaum ein ande-
rer den hochgebildeten humanistischen Geistlichen der italienischen Re-
naissance. Wahrscheinlich wurde Ifiigo von dem ein oder anderen Aus-
laufer dieses ,,humanistischen Kreuzzuges“ erreicht.

Trotz der Harmonie in der stindischen Ordnung, wie sie sich in der
Exerzitienbetrachtung ausdriickt, fehlt auch hier nicht das Potential an
gesellschaftlicher Dynamisierung, das in anderen Texten der spanischen
Renaissance verborgen liegt. Denn der zeitliche Kénig sagt:

»Mein Wille ist, das ganze Land der Unglidubigen zu erobern. Des-
halb muf}, wer mit mir kommen will, zufrieden sein, zu essen wie
ich und genauso zu trinken und sich zu kleiden usw.; ebenso muf3
er sich mit mir bei Tag mithen und bei Nacht wachen usw.: damit
er danach mit mir am Sieg teilhabe, wie er an den Miihen teilge-
habt hat.’*

Hier wird wieder die Gleichheit in das System der stindischen Un-
gleichheit eingefiihrt. Nicht durch Geburt und Reichtum, sondern durch
die Tat qualifiziert sich der Ritter zur gerechten Teilhabe am Sieg. Im
Schlufisatz des Konigs kommt das aristotelische Prinzip der Gerechtig-
keit zur Anwendung, nach dem der Beitrag zum Gemeinwesen iiber den
Anteil an seinen Friichten entscheidet. Woher hat aber Ignatius diese
ideale Sicht eines Konigs, der bereits — was seinen Reichtum angeht —
unterhalb seiner Untertanen steht und nun seinerseits Solidaritit und
Gerechtigkeit gegeniiber dem Trager der gerechten Sache einfordert?
Das Bild eines solidarischen, ritterlichen, »~freigebigen und menschli-
chen® Konigtums (Exerzitienbuch Nr. 94) kannte Ifigo aus den Siete
Partidas und dem Regimiento de Principes, aus dem Amadis und vor al-
lem aus den alltiglichen Wiinschen und den pensamientos variables der
kleinen Leute. Der Konig ist fiir Ignatius arm geworden und vertritt den
Part dessen, der von den Michtigen Gerechtigkeit fordert.

In seinem christlichen Einsatz ,,den Seelen zu helfen” von dem die
Ejercicios Espirituales Zeugnis geben, hat Ignatius die humanen Utopien
seiner Jugendjahre weitergelebt. SchiieBlich konnte der Geist der Ge-
rechtigkeit, dem J7iigo in den ritterlichen Begriffen der hofischen Erzie-
hung begegnet war, bis in das reife Hauptwerk des Ignatius hineinwach-
sen.

7 Vgl. Ludwig v. Pastor, Geschichte der Pipste im Zeitalter der Renaissance und der Glau-
bensspaltung von der Wahl Leos X. bis zum Tode Klemens' VII. ( 1513-1534). Geschichte
der Pipste seit dem Ausgang des Mittelalters. Bd. 4. Freiburg 1928. 146-174.

3 Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen und erliuternde Texte. Ubersetzt und erklart
von Peter Knauer. 2. Auflage. Graz u.a. 1983. S. 52. Nr. 93.





