
Georg Eickhoff 324 

Rom: •Mein Wunsch ist es, daß die Gesellschaft Jesu, inspiriert und er- 
mutigt vom Beispiel ihres berühmten Sohnes und geführt auf den uner- 
forschlichen Wegen des Heiligen Geistes, die Möglichkeit haben möge, 
auch heute einen wirksamen Beitrag zu leisten zur Kulturarbeit und zur 
Evangelisation des chinesischen Volkes." Der Begründer der neuzeitli- 
chen Mission in China war P. Matteo Ricci SJ, genannt Li Matou. 

Wenn von September 1990 bis Juli 1991 der Jesuitenorden mit seinen 
Freunden ein Jubiläumsjahr feiert, dann erinnert er sich nicht nur der 
450. Wiederkehr seiner Gründung am 27. September 1540, sondern auch 
des 500. Geburtstages seines Gründers, des Ignatius von Loyola, der 
1491 im Baskenland geboren wurde. Am 31. Juli 1556 starb er in Rom. 

Das Jubiläum soll dazu da sein, um Dank zu sagen. Es ist zugleich eine 
Zeit, bewußt nach vorne zu schauen, den Einsatz für Glaube und Ge- 
rechtigkeit im Blick auf Jesus Christus, den Gekreuzigten und Aufer- 
standenen aufs neue zu wagen. Erneuerung aus dem Geist des Ur- 
sprungs tut immer not, nicht nur für die Kirche, sondern auch für einen 
Orden, der für den Dienst an den anderen zur größeren Ehre Gottes ge- 
gründet worden ist. An Männern wie Matteo Ricci wird der Geist des 
Ordens sichtbar. 

Inigo de Loyola, die Reichen und die Armen 
Der Begriff der •Gerechtigkeit" in Spanien um 1500 

Georg Eickhoff, Berlin 

Miguel Batllori zum 80. Geburtstag 

Die vita des Gründers der Gesellschaft Jesu zerfällt in zwei Abschnitte, 
das Leben der Sünde und das Leben der Gnade. Den 35 Jahren des Hei- 
ligen Ignatius - nach der Bekehrung im Jahre 1521 - stehen die immer- 
hin 30 Jahre des Ritters Inigo gegenüber. Diese binäre Grundstruktur im 
Lebensbild des Heiligen ist in ihrer schematischen Form ein Produkt der 
tridentinischen Hagiographie, die das traditionelle Saulus-Paulus-Mo- 
dell der Heiligenleben auf Ignatius anwendet (man vergleiche etwa die 
Viten des Augustinus und Franziskus). Die Anfeindungen, denen sich 
die Societas Jesu schon vor der eigentlichen Gründung und erst recht im 



Gerechtigkeit 325 

Zuge des schnellen Wachsens ihres Einflusses ausgesetzt sah, machten 
die Lebensbeschreibung des Jesuitengründers von Anfang an zum Politi- 
kum. In der Folge der gegenreformatorischen Neuorientierung während 
und nach dem Trienter Konzil (1545-1563) erschien deshalb die Darstel- 
lung der biographischen Verwurzelung des Ordensgründers im humani- 
stischen, später als unorthodox gesehenen Ambiente der Katholischen 
Reform1, die dem Tridentinum vorausgegangen war, als wenig geboten. 
Auf wesentliche Züge des biographischen Gesamtbildes, das als das 
Bild eines Menschen natürlich nicht von Ambivalenzen und Brüchen 
frei sein konnte, mußte unter dem Druck des konfessionellen Integris- 
mus, den Stereotypen der Hagiographie gehorchend, verzichtet werden. 

So läßt sich das weitgehende Fehlen verläßlichen Materials über die 
ersten drei Lebensjahrzehnte Loyolas erklären. Der autobiographische 
Lebensbericht des Heiligen wurde von den Jesuiten der Gründungsgene- 
ration als sehr unvollkommene Sache angesehen. Ihrem gutwilligen - 
und sicher auch von Ignatius selbst intendierten - vorrangingen Bemü- 
hen um Erbauung und um Werbung für den von ihm gewiesenen Weg 
der Selbstheiligung, kam es außerdem entgegen, daß durch die Strei- 
chung einiger der ersten Seiten des Berichtes das souveräne Wirken der 
Gnade besonders leuchtend strahlte. Ein simpler und unmoralischer 
Inigo ließ den klugen und heiligen Ignatius um so eindrucksvoller als 
Werk der göttlichen Gnade dastehen. 

Ein gewandeltes Verständnis der christlichen Anthropologie führt in- 
zwischen zu einem gewandelten Begriff christlicher Heiligkeit. Das Wir- 
ken der Gnade durch die Natur erscheint nicht weiter als Gnadenwirken 
zweiten Ranges. Im Lebensbericht des Ignatius selbst tritt die Wertschät- 
zung für das historisch Konkrete deutlich hervor. Ignatius scheint davon 
überzeugt gewesen zu sein, daß auch und erst recht die Unvollkommen- 
heit seiner eigenen Person dazu bestimmt war, die Größe und Vollkom- 
menheit der göttlichen Personen zu verherrlichen. 

Das gesamte dokumentierte Lebenswerk Loyolas gibt deutliches 
Zeugnis davon, daß Ignatius im Unterschied zu der Mehrzahl seiner er- 
sten Gefährten kein überragender Theoretiker war. Philosophisch, theo- 
logisch und rhetorisch entbehrt sein Schrifttum jener wissenschaftlichen 
Brillanz, die seine Mitbrüder im Übermaß besaßen. Dieser zweifelsfreie 
Gemeinplatz der Ignatiushagiographie hat Anlaß dazu gegeben, das da- 

1 Zu diesem Begriff aus der Kirchengeschichte des 15. und 16. Jahrhunderts, der von Hu- 
bert Jedin eingeführt wurde, vgl. die Diskussion in: Gottfried Maron, Das Schicksal der 
katholischen Reform im 16. Jahrhundert. Zur Frage der Kontinuität in der Kirchenge- 
schichte. In: Zeitschrift für Kirchengeschichte 88 (1977) 218-229. Und: Ders., Katholische 
Reform und Gegenreformation. In: Theologische Realenzyklopädie, Bd. 18. 45-72. 



Georg Eickhoff 326 

mit bezeichnete Phänomen in der vita Loyolas unbefragt zurückzuver- 
längern und die höfische Bildung Inigos unterzubewerten oder insge- 
samt als negativ zu verbuchen. Zur Negativbilanz der ignatianischen 
Jugendjahre hat darüber hinaus die globale Bewertung des angeblich 
gar nicht existierenden oder doch sehr inferioren spanischen Humanis- 
mus beigetragen. Sicherlich läßt sich Spanien im ausgehenden Mittelal- 
ter, was das Niveau humanistischer Bildung angeht, nicht mit der 
Renaissancenation par exellence, mit Italien, vergleichen, dennoch darf 
von einem eigenen typisch spanischen und auch kastilischen Humanis- 
mus gesprochen werden.2 Ein erster Blick auf die dokumentarisch gesi- 
cherten Fakten über die Jugend Loyolas läßt keinen Zweifel daran, daß 
er zu den privilegiertesten Schülern der kulturellen Blüte Kastiliens un- 
ter den Katholischen Königen gehörte. Inigo ist geradezu der Idealfall 
eines jungen adligen Adepten der spanischen Renaissance. Wer, wenn 
nicht ein Page und Schreiber im Hause des Finanzministers der kastili- 
schen Krone, sollte Adressat der höfischen Bildung Spaniens um das 
Jahr 1500 sein? 

Die Forschungen des spanischen Historikers Luis Fernandez Martin 
SJ\ der an Pedro de Leturia SJ4 anknüpft, erschließen ein facettenrei- 
ches Bild vom höfischen Ambiente im Hause des Contador Mayor der 
Kastilischen Krone Juan Velazquez de Cuellar, bei dem Inigo elf Jahre 
lang in Dienst stand (1506-1517). Rogelio Garcia Mateo SJ5 hat der In- 
terpretation der von Fernandez Martin beigebrachten Fakten entschei- 
dende neue Aspekte hinzugefügt. Ausgangspunkt und Fragestellung der 

2 Diskussion und Überblick in: Miguel Batllori, Humanismo y Renacimiento. Estudios 
hispano-europeos. Barcelona 1987. Insbesondere S. 26-44 und 100-149. 
Zur Gestalt des Ignatius im Kontext des Humanismus: Ders., Ignatius von Loyola zwischen 
Mittelalter und Renaissance. In: Ders., Cultura e Finanze. Studi sulla storia dei gesuiti da S. 
Ignazio al Vaticano II. Roma 1983. 17-34. Auch in: Aureum saeculum hispanum. Fest- 
schrift Hans Flasche. Wiesbaden 1983. 1-15. 
3 Luis Fernandez Martin, Los anos juveniles de Inigo de Loyola. Su formaciön en Castilla. 
Valladolid 1981. Ders./Pedro de Leturia/Jesüs Iturioz/Rogelio Garcia Mateo, Ignacio de 
Loyola en Castilla. Juventud - Formaciön - Espiritualidad. Valladolid 1989. 
4 Pedro de Leturia, El gentilhombre Inigo Lopez de Loyola en su patria y en su siglo. 2. 
Aufl., Barcelona 1949. 
5 Rogelio Garcia Mateo, La formaciön castellana de Ignacio de Loyola y su espiritualidad. 
In: Manresa 58 (1986) 375-383. 
Ders., Formacion administrativa de Ignacio de Loyola en castilla y su personalidad In • 
Manresa 59 (1987) 279-288. 
Ders., El•Rey eternal": Etica, politico y espiritualidad. In: Manresa 60 (1988) 135-145. 
Ders., Ignatius von Loyola vor seiner Bekehrung. Die Bedeutung der Jugendzeit für seine 
Spiritualität. In: Geist und Leben 61 (1988) 242-257. 
Ders., Ignatius von Loyola in seinersozio-kulturellen Umwelt: Spanien 1491-1527. In: Igna- 
tianisch. Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu. Hrsg. von M. Sievernich und G. 
Switek. Freiburg 1990, 19-41. 



Gerechtigkeit 327 

folgenden Überlegungen soll es sein, aufbauend auf diese Untersuchun- 
gen den humanistischen Horizont jener Jahre abzustecken und den päd- 
agogisch-moralischen Kontext der Jugendjahre Inigos inhaltlich - we- 
nigstens ansatzweise - zu präzisieren. Dabei wird das Konzept der •justi- 
cia"- Gerechtigkeit - als Leitbegriff und Suchwort dienen, die Texte der 
kastilischen Renaissance auf Vorzeichen eines ignatianischen Gerechtig- 
keitsbegriffes zu befragen. Justicia kann zugleich - allgemeiner - als 
Schlüsselwort für den spanischen Humanismus dienen. 

Juan Velazquez und Prinz Juan 

Als Schlüsselfigur bietet sich neben dem zitierten Juan Veläzquez de 
Cuellar (ca. 1450-1517) der Sohn der Katholischen Könige an. Prinz 
Juan (1478-1496) stand in enger Verbindung mit dem Erzieher Inigos, 
denn derselbe Juan Veläzquez war auch sein Erzieher gewesen. Als po- 
tentieller Thronfolger hat Juan natürlich mehr historisch dokumentier- 
bare Spuren hinterlassen als der kleine Inigo. Wir wissen von ihm, daß 
seine Verbindung zu Veläzquez über ein ganzes Jahrzehnt hinweg sehr 
eng war. Als langjähriger maestresala stand dieser dem Haushalt des 
Prinzen vor. Dasselbe Amt beinhaltete auch die Erziehungsverantwor- 
tung für die Pagen des Prinzen. Als Inigo de Loyola wiederum ein Jahr- 
zehnt nach dem Tod des jungen Juan ins Haus der Veläzquez nach Are- 
valo geschickt wurde, durfte sein Vater stolz sein, ihm einen der besten 
Ausbildungsplätze verschafft zu haben, die ein adliger Page damals 
überhaupt bekommen konnte. Denn Juan Veläzquez hatte es verstan- 
den, auf sein erstes Amt am Hofe des Prinzen aufzubauen und in der 
Gunst der katholischen Könige weiter aufzusteigen. Doch schien seine 
Nähe zu dem schon bald mythisch verklärten, engelgleichen Prinzen für 
ihn eine Garantie bleibenden Prestiges gewesen zu sein. Der auf die 
Subtilitäten des aristokratischen Ehrenkodex spezialisierte Hofchronist 
Jose Pellicer de Ossau (1602-1679) weiß zu berichten, daß Veläzquez 
sein ganzes Leben lang eine Trauerkappe trug, um an den tragischen 
Tod des tuberkulösen Prinzen zu erinnern - wohl auch um seiner Mit- 
welt ins Gedächtnis zu rufen, welche herausragende Stellung er selbst 
bei dem Verstorbenen innegehabt hatte.6 

Schließlich war es wiederum Veläzquez, der die Verfügung des Testa- 
ments der Königin Isabel (1451-1504) auszuführen hatte, dem Prinzen 

6 Jose Pellicer de Ossau, Memorial de la casa i servicios de don Andres Veläzquez de Ve- 
lasco, cavallero de la ordert de Santiago, conde de Escalante i de Tahalü, senor de Villa- 
baquerin i Sinova. Madrid 1649. 153. 



Georg Eickhoff 32g 

ein würdiges Grabmonument in der Kirche Santo Tomas in Avila zu er- 
richten. Diese ehrenvolle Aufgabe, derer sich der inzwischen zum Fi- 
nanzminister avancierte mit Bravour entledigte, fiel bereits in die Pagen- 
jahre Inigos. Das künstlerisch vollendete Denkmal aus der Werkstatt 
des Italieners Domenico Fancelli1 (1469-1519) ist ein heute noch unmit- 
telbar eindrucksvolles Zeugnis jenes italienischen Einflusses im Spanien 
der Renaissance. Man war sich am Hofe der Katholischen Könige of- 
fensichtlich sehr wohl bewußt, daß der Import zuweilen wertvoller sein 
konnte als das heimische Schaffen. Die kastilische Renaissance konnte 
den nationalen Chauvinismus in dieser Hinsicht mit überraschender 
Großmut überwinden. Nicht zuletzt ihre Gelehrigkeit gegenüber den 
Italienern ist Zeichen einer jugendlichen Dynamik. Es entbehrt aber 
schließlich nicht der Tragik, wenn die Hoffnungsträger des humanisti- 
schen Aufbruches, wie der blutjunge und ewigblasse Prinz Juan, in jun- 
gen Jahren der Tuberkulose zum Opfer fielen. 

Juan Velazquez ist demnach als ausgewiesener und sicherlich über- 
durchschnittlich gebildeter Vertreter der höfischen Kultur des frühen 
spanischen Humanismus an der Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert 
anzusehen. Zu seiner Person sei abschließend ergänzt, daß er aus niede- 
rem Adel stammte, sich aber wie schon sein Vater, der in den Dokumen- 
ten immer als •licenciado" apostrophierte Gutierre Veläzquez durch 
seine Bildung empfahl, sowie durch verwaltungstechnische Fachkennt- 
nisse und höfische Kultur, besonders im Sinne der herrschaftlichen 
Haushaltung und Ökonomie. Er gehörte zu jener aufstrebenden Adels- 
schicht, die von den Katholischen Königen nachhaltig gefördert wurde, 
um ein Gegengewicht zu der Gruppe des mächtigen und den Staat mehr 
gefährdenden als stützenden Hochadels zu bilden.8 Als Vertreter dieser 
bürokratischen Modernisierungselite in der neuen, zentral verwalteten 
Monarchie leistete auch der Finanzminister Juan Veläzquez seinen Bei- 
trag zum Umbau des spanischen Staatswesens, aus dem schließlich die 
Königreiche von Kastilien und Aragon vereinigt als die europäische 
Vormacht der späteren Renaissance hervorgehen sollten. 

7 Domenico Fancelli, der aus einer berühmten Florentiner Bildhauerfamilie stammte, ver- 
brachte die meiste Zeit seines Lebens in Spanien. Dennoch folgt er in seinen Arbeiten ita- 
lienischen Vorbildern. Sein berühmtestes Werk ist neben dem Grabmonument für den 
Prinzen, dasjenige für dessen Eltern, die Katholischen Könige (Granada 1517). Auch das 
Grabdenkmal für den Kardinalprimas Jimenez de Cisneros sollte Fancelli ausführen. Sein 
früher Tod hinderte ihn daran. 
8 Zur sozialen Umschichtung in Spanien des 15. Jahrhunderts: Luis Suärez Fernandez, El 
reino de Castilla en el sigh XV. In: Ders. u. a., Los Trastämaras de Castilla y Aragon en el 
siglo XV. Historia de Espana. Bd. 15. 3-27. 



Gerechtigkeit 329 

Die Erziehung des Prinzen 

Im Jahre 1535 beauftragt Kaiser Karl V. (1500-1558) den Humanisten 
und ehemaligen Pagen des Prinzen Juan, Gonzalo Fernandez de Oviedo 
(1478-1557), mit der Abfassung eines Berichtes über das Hofwesen des 
Prinzen.9 Karl V. versprach sich von diesem Bericht ein Vorbild für die 
Erziehung seines Sohnes, der einmal als Philipp II. (1527-1598) den spa- 
nischen Thron besteigen sollte. Im Verlaufe der 50 Jahre, die zwischen 
Oviedos Tagen am Hofe Juans in Almazän - woher übrigens der zweite 
Jesuitengeneral Diego Lainez (1512-1565) stammte - und dem Bericht 
an den Kaiser liegen, hat sich in der Erinnerung das Bild von der idea- 
len Erziehung, die man in dem mythischen Prinzen verwirklicht sah, si- 
cherlich noch bedeutend entwickelt. Außerdem schrieb Oviedo unter 
Zeitdruck und mußte sich auf das Wesentliche beschränken, aber viel- 
leicht gewinnt sein Bericht auch gerade durch diese Umstände an Wert, 
da sie die essentiellen Kernpunkte seiner Sichtweise besonders klar her- 
austreten lassen. Resümierend bringt er das Programm der höfischen 
Prinzenerziehung auf den Begriff: •aprender hazer justicia" - •Gerech- 
tigkeit machen lernen"10. 

Darin stimmt er mit einer weiteren Quelle überein, die uns das Am- 
biente der adligen Erziehung um 1500 erhellt. Der toledanische Doktor 
Alonso Ortiz, der sich offensichtlich im engsten Umkreis des Kardinal- 
primas bewegte, erhielt den Auftrag, das theologische Fundament für 
die humanistische Ausbildung des Prinzen darzulegen.11 Er wählte die 
Form eines Dialoges zwischen der Katholischen Königin und dem Kar- 
dinal. Im vorliegenden Kontext ist es unmöglich, diese überreiche 
Quelle im vollen Umfang zu würdigen. Wieder ist die Beschränkung auf 
das Essentielle nötig. Ortiz resümiert wie Oviedo, doch in der Diktion 
eines formelhaften Humanistenlateins: 

•Wir glauben mit vollem Recht, daß unter dem Namen justitia all 
das verstanden werden muß, was die guten Taten (beneficia) der 
vita activa zu erreichen versucht."12 

Als Grundtugend der vita activa ist die Gerechtigkeit deshalb der 
Kernbegriff einer moralischen Definition des zweiten Standes. König 
9 Gonzalo Fernandez de Oviedo, Libro de Cämara Real del Principe Don Juan. Madrid 
1870. 
10 Ebd. S. 117. 
11 Giovanni Maria Bertini (Hg.), Alonso Ortiz (s. XV-XVI): Diälogo sobre la educaciön del 
Principe Don Juan, Hijo de los Reyes Catölicos. Madrid 1983. 
12 Ebd. S. 174. Dieses Zitat wurde, wie alle folgenden, sofern nicht anders angegeben, vom 
Autor aus dem Spanischen übertragen. 



Georg Eickhoff 330 

und Ritter sind die Hüter der Gerechtigkeit unter den Menschen. Die 
vita contemplativa des ersten Standes ist der Gerechtigkeit vor Gott ge- 
widmet. Sowohl Oviedo wie auch Ortiz gehen darauf ein, welche Bücher 
der Erziehung zur zeitlichen Gerechtigkeit besonders dienlich sind. Statt 
diese programmatischen Traktate hier auszuwerten, soll der Weg ver- 
sucht werden, über die reale Verbreitung bestimmter Erziehungsbücher 
Auskunft zu erhalten, um die in der Lebenspraxis bedeutsamen Werke 
auf den Begriff der Gerechtigkeit hin zu befragen. 

Bücher und Bibliotheken 

Wir dürfen davon ausgehen, daß auch Juan Velazquez zusammen mit 
seinen sechs Söhnen und sechs Töchtern über eine private Bibliothek 
verfügte. Diese Annahme wird durch die merkwürdige Liste von Bü- 
chern bestätigt, die von der Familie des Finanzministers aus dem Erbe 
der Katholischen Königin angekauft wurden. - Die Versteigerung der 
Güter der Verstorbenen war übrigens Veläzquez selbst übertragen wor- 
den, er nutzte diesen Umstand weidlich aus. - Die sehr gemischte Liste 
von Titeln, die Luis Fernandez Martin den Testamentsakten der Köni- 
gin entnehmen konnte13, läßt darauf schließen, daß bereits eine mehr 
oder weniger vollständige Bibliothek im Hause vorhanden war und nun 
lediglich einige Lücken gefüllt wurden. Liturgische Bücher, Psalter, 
Werke des Augustinus, Gregors, Bonaventuras und Bernhards, spiritu- 
elle Traktate, Heiligenviten, der eine oder andere humanistische Titel, 
lateinische Wörterbücher und eine Grammatik, ein Musikbuch und 
noch einiges mehr, nicht zuletzt aber auch die Fibeln und die Schulhefte 
des Prinzen Juan, die die Katholische Königin eifersüchtig gehütet 
hatte, hinterließ sie jetzt gerechterweise dem Mentor ihres geliebten Soh- 
nes. 

Es ist auffällig, daß keiner der wirklichen Bestseller jener ersten Jahr- 
zehnte des Buchdrucks auf der Wunschliste der Familie Velazquez 
stand. Wir müssen deshalb andere Inventare vollständiger Bibliotheken 
aus demselben Zeitraum heranziehen, um uns ein Bild davon zu ma- 
chen, welches die gängigen Erziehungsbücher der Epoche waren.14 In- 

13 Luis Fernandez Martin, Los anos juveniles (Anm. 3). S. 76-84. 
14 Der detaillierte Nachweis einzelner Inventare würden den Rahmen der vorliegenden Ar- 
beit sprengen. Einer späteren Veröffentlichung bleibt die statistische Analyse auf breiter 
Basis vorbehalten. Den hier angeführten Ergebnissen liegt vor allem die Auswertung der 
in den folgenden beiden bibliographischen Sammlungen von Bibliotheksinventaren zu- 
sammengestellten Dokumente zugrunde: Charles B. Faulhaber, Libros y bibliotecas en la 



Gerechtigkeit 331 

nerhalb dieser Quellengattung verfügen wir glücklicherweise auch über 
ein Inventar von Büchern, die mit aller Wahrscheinlichkeit dem Prinzen 
Juan gehörten.15 Es handelt sich um eine Liste von 52 Büchern, die nach 
dem Tod des Prinzen in den Besitz der Katholischen Königin überge- 
gangen waren, und von denen dann nach dem Tod der Königin Juan Ve- 
lazquez einige Stücke erwarb. Zur Erziehungsbibliothek des Prinzen, der 
ein recht guter Lateiner war, gehörten danach zum Beispiel Werke von 
Terenz und Plinius aber auch gleich mehrere Ausgaben der Nikomachi- 
schen Ethik - zwei in Spanisch und zwei in Latein -, darüberhinaus aber 
auch die Siete Partidas und das De regimine principum des Aegidius Ro- 
manus. Über diese letzten beiden Werke wird im unmittelbaren An- 
schluß zu handeln sein. Neben Bibliotheksinventaren wie diesem, die im 
Vergleich und in der statistischen Auswertung besonders interessant er- 
scheinen, kann auch die Liste jener Bücher, die von den ersten Buch- 
druckern zuerst als marktfähig angesehen wurden, Auskunft darüber ge- 
ben, welche Bücher auch in Arevalo - aller Wahrscheinlichkeit nach - 
vorhanden waren. 

Was die Grundlagen der höfischen und moralischen Erziehung an- 
geht, wird man beim Quellenstudium natürlich keine besonderen Über- 
raschungen erleben. Das konservative und traditionelle Gepräge des 
spanischen Humanismus suchte die moralische Unterweisung vor allem 
bei Aristoteles, dann auch - didaktisch zugänglicher - bei Cicero und Se- 
neca. Alle drei Autoren tauchen in nahezu jeder nachgewiesenen spani- 
schen Privatbibliothek des 15. und der ersten Hälfte des 16. Jahrhun- 
derts auf. Eine Schlüsselstellung haben aber vor allem zwei spanische 
Werke, die außerordentlich verbreitet waren und gleichsam den mittelal- 
terlichen Rahmen abgaben, innerhalb dessen, durch die nationale Tradi- 
tion legitimiert, die humanistische Unterweisung unmittelbar am Text 
eines Aristoteles oder der Stoiker stattfinden konnte. Die Siete Partidas 
Alfonsos des Weisen und die spanische Glosse zum Regimiento de Princi- 
pes (De regimine principum) des Augustiners und Thomasschülers Aegi- 
dius Romanus repräsentieren die spezifisch spanische Version der 
Adelserziehung.16 

Espana medieval. London 1987. - Jean Michel Lasperäs, Inventaires de bibliotheques et do- 
cuments de librairie dans le monde hispanique aux XVe, XVIe et XVIIe siecles. In: Revue 
Francaise d'Histoire du Livre 49 (1980) 535-557. 
15 Diego Clemencin, Elogio de la Reina Catölica Dona Isabel. Memorias de la real Acade- 
mia de la Historia VI. Madrid 1821. 471^81. Außerdem in: Francisco Javier Sanchez Can- 
ton, Libros, tapices y cuadros que coleccionö Isabel la Catölica. Madrid 1950. 17-88. 
16 Die Siete Partidas wurden - nach C. Haebler, Bibliografia iberica del siglo XV. La Haya/ 
Leipzig 1904. Nr. 518 f. - 1491 in Sevilla gleich in zwei Ausgaben aus zwei verschiedenen 
Druckereien publiziert. Eine weitere in Burgos gedruckte Ausgabe stammt aus dem Jahr 



Georg Eickhoff 332 

Die Siete Partidas 

Die Siete Partidas11 wurden um die Mitte des 13. Jahrhunderts im Auf- 
trage König Alfonsos X. (1221-1284) von einer Juristenkommission ver- 
faßt. Sie basieren vornehmlich auf dem kanonischen Recht und wollen 
eine Art nationale spanische Verfassung definieren. Allerdings haben 
die Partidas nie unmittelbare Rechtsgültigkeit erhalten, sie blieben viel- 
mehr ideale Quelle nationalen Rechts und als solche mehr von ideolo- 
gisch-legitimatorischer als von administrativer Bedeutung. Ein Bürger 
Arevalos, Alonso Diaz de Montalvo, war es, der im Auftrag der Katholi- 
schen Könige eine gedruckte Neuausgabe dieses sagenhaften Verfas- 
sungswerkes besorgte. Die nationale Renaissance Spaniens unter Fer- 
nando und Isabel kehrte zur mittelalterlichen Staatstheorie des weisen 
Königs zurück. Besonders die zweite Partida erlangte als Einzelband 
eine beträchtliche Verbreitung, auch in rein privaten Bibliotheken. 
Nachdem die erste Partida von der •justicia espiritual", der Kirchenver- 
fassung, gesprochen hatte, sind die Kapitel dieser Segunda Partida der 
•justicia temporal" gewidmet. Ihr Thema ist die Rolle des Königs und 
der Ritter.18 

Die Segunda Partida wird nicht müde zu wiederholen, daß die vor- 
nehmste Aufgabe der Könige im •mantener las tierras y las gentes en ju- 
sticia "besteht, im •Bewahren der Länderund der Völker in der Gerechtig- 
keit". Das Symbol der königlichen Herrschaft ist das Schwert der Ge- 
rechtigkeit. Im Kapitel über die Ritter19 wird das Schwert dann zum 
allegorischen Inbegriff der vier Kardinaltugenden, indem die verschie- 
denen Bestandteile des Schwertes als allegorischer Sitz der jeweiligen 

1518, nachgewiesen bei F. J. Norton, A descriptive catalogue of printing in Spain and Portu- 
gal 1501-1520. Cambridge u.a. 1978. Nr. 320. Von der Segunda Partida, die im vorliegen- 
den Zusammenhang besonders interessant ist, weist die Bibliography of Old Spanish Texts 
(BOOST - hgg. v. Charles Faulhaber u.a. 3. Auflage. Madison 1984) neunzehn mittelalter- 
liche Handschriften nach, von denen dreizehn nur die Segunda Partida enthalten, die in 
fünf Manuskripten zusammen mit der ein oder anderen Partida, allerdings nur ein einziges 
Mal im Verbund aller sieben erscheint. Der Gesamtkatalog der Wiegendrucke (Stuttgart/ 
Berlin 1968-1990. Nr. 7217-7222) weist sechs Inkunabeln des De regimine principum nach, 
davon drei lateinische aus Augsburg, Rom und Venedig, zwei katalanische aus Barcelona 
und eine spanische aus Sevilla. Die BOOST weist sechzehn mittelalterliche Manuskripte 
des spanischen Regimiento de Principes nach, von denen mindestens dreizehn aus dem 15. 
Jahrhundert stammen. Damit dürfen beide Werke ohne Zweifel für das Ende des 15. Jahr- 
hunderts als Bestseller bezeichnet werden. 
17 Las Siete Partidas del Rey Don Alfonso El Sabio cotejadas con varios codices antiguos por 
la Real Academia de la Historia. 3 Bde. Madrid 1807. (Nachdruck Madrid 1972). 
18 Allgemein zum juristischen Werk Alfonsos X., Jerry R. Craddock. The legislative works 
of Alfonso X el Sabio. London 1987. 
"A.a.O. (Anm. 17) Bd. 2. S. 197-219. 



Gerechtigkeit 333 

Tugend gedeutet werden. König und Ritter formieren gemeinsam den 
Hof, la corte. Das Wort für //o/kann im Spanischen auch Schnitt oder 
Zuschnitt bedeuten, weshalb für die Spanier die folgende etymologische 
Herleitung möglich ist: 

•Man nennt den Hof außerdem im Spanischen corte, weil dort das 
Schwert der Gerechtigkeit ist, mit dem alle Übel der Tat wie des 
Wortes abgeschnitten werden müssen, sowohl das Unrecht wie 
auch Gewalt und Hochmut, die die Menschen in Wort und Tat be- 
gehen. (...) Und diejenigen die sich vor all dem hüten und gute und 
anständige Worte zu gebrauchen wissen, sie muß man gut, anstän- 
dig und gelehrt nennen, oder man nenne sie auch corteses (höf- 
lich), denn die Fähigkeiten und die Bildung, die man cortesia (Höf- 
lichkeit) nennt, waren immer bei den cortes zu finden und dort 
wurden sie geschätzt. Und daher stammt die Sitte in Spanien, daß 
die ehrenhaften Männer ihre Söhne zur Erziehung an die cortes 
der Könige schickten damit sie dort lernten corteses zu sein, und 
unterrichtet und befreit von Gemeinheit und allem Fehler, und 
daß sie sich in Wort und Tat daran gewöhnten gut zu sein, damit 
die Herren Grund haben würden, ihnen Gutes zu tun."20 

Die elf Jahre Ihigos im engsten Umkreis des Hofes der Katholischen 
Könige, wohin sein Vater ihn zur Ausbildung geschickt hatte, standen 
also ganz unter dem Zeichen des Lernziels •justicia", denn sie ist die 
Quelle der cortesia und aller anderen Tugenden. Die dritte Partida, die 
dem Gerichtswesen gewidmet ist, liefert schließlich die gleichsam wis- 
senschaftliche Definition der justicia im Sinne der spanischen Staatsphi- 
losophie: 

•Wie die alten Weisen ausführten, heißt justicia so viel wie jene Sa- 
che, in der alle Rechte, welcher Natur sie auch seien, eingeschlos- 
sen sind. Die Gebote der justicia und des Rechts sind drei; das er- 
ste ist, daß der Mensch für sich selbst ehrenhaft lebe; das zweite, 
daß er andern nicht Böses noch Leid tue; das dritte, daß er jeder- 
mann das Recht gebe, das ihm zusteht; und wer diese drei Gebote 
erfüllt, tut das, was er seinem Gott schuldet und sich selbst und 
den Menschen, mit denen er lebt, und erfüllt und wahrt die justi- 
cia."2^ 

20 Ebd. S. 83. 
21 Ebd. S. 351. 



Georg Eickhoff 334 

Das Regimiento de Principes 

Als wichtigstes Handwerkszeug des höfischen Erziehers in Spanien um 
das Jahr 1500 darf die Glosse zum Regimiento de Principes von Juan Gar- 
cia de Castrogeriz22 gelten. Im Eingangskapitel wird ebenfalls das •fazer 
justicia" - •Gerechtigkeit machen" als der Hauptinhalt der Prinzenerzie- 
hung genannt.23 Außerdem wird immer wieder betont, daß dieser Für- 
stenspiegel in die Hände eines jeden ehrenhaften Mannes - nicht nur 
des Königs - gehöre, damit er daraus lerne, seine Herrschaft, sein Haus 
und seine Familie zu regieren. Im Rahmen der aristotelischen Lehre von 
den Lebenseinheiten des Staates, auf die Aegidius Romanus 
(1245-1316) mit seinem De regimineprincipum aufbaut, hat auch die Ge- 
rechtigkeit auf jeder Stufe des Gemeinwesens und in jeder seiner Le- 
benszellen ihren eigenen Bereich. 

Das De regimine principum des Aegidius Romanus stützt sich weitge- 
hend auf die Nikomachische Ethik des Aristoteles und auf den entspre- 
chenden Kommentar des Thomas von Aquin. Wie schon beim Prinzen 
Juan zu beobachten war, machten die Eticas das Kernstück vieler spani- 
scher Erziehungsbibliotheken aus. Die Zeit um das Jahr 1500 stand in 
Spanien im Zeichen einer allgemeinen Aristoteles-Renaissance.24 Ob- 
wohl der Text der Nikomachischen Ethik natürlich für einen philosophi- 
schen Laien ziemlich unverdaulich ist, und man mit ihm - dem satiri- 

22 Juan Beneyto Perez (Hg.), Glosa castellana al •Regimiento de principes" de Egidio Ro- 
mano. Madrid 1947. Zur Rezeption des Werkes: Fernando Rubio, •De regimine princi- 
pum", de Egidio Romano, en la literatura castellana de la Edad Media. In: Ciudadde Dios 
173 (1960) 32-71. 174 (1961) 645-667. 
23 Glosa castellana. Hg. Juan Beneyto Perez. (Anm. 22) S. 14. 
24 Vgl. A.R.D. Pagden, The Diffusion of Aristotle's Moral Philosophy in Spain, ca. 1400 bis 
ca. 1500. In: TradilioM (1975) 287-313. Pagden beschreibt die typisch spanische, nämlich 
stark didaktisch gefärbte Aristoteles-Tradition im hier relevanten Zeitraum. Zur Aristote- 
les-Rezeption Loyolas jetzt auch: Rogelio Garcia Mateo, Ignatius von Loyola - Mystik und 
Wissenschaft. Zur geistigen Grundlage der ignatianischen Spiritualität. In: Stimmen der 
Zeit 115 (1990) 315-325. Insbesondere S. 319-323. 
Aristoteles galt im Mittelalter als der Morallehrer schlechtin. Nach de anima und der Phy- 
sik war die Nikomachische Ethik sein verbreitetstes Werk, dicht gefolgt von der ihm zuge- 
schriebenen ethischen Schrift Secretum secretorum. Von den beiden letztgenannten Wer- 
ken sind noch je etwa 350 Handschriften erhalten. Vgl. dazu Bernard G. Dod in: The 
Cambridge History of Later Medieval Philosophy. Norman Kretzmann u. a. (Hg.) Cam- 
bridge 1982. 45-79. Der Gesamtkatalog der Wiegendruckekennt 25 Drucke der Ethik, acht- 
zehn der Oekonomik und fünfzehn der Politik. Damit sind die ethischen Schriften unter 
den aristotelischen die vor 1500 am meisten gedruckten. In spanischer Übersetzung ist vor 
1500 nur die Ethik gedruckt worden (Zaragoza 1489, Sevilla 1493). In den von Norton (vgl. 
Anm. 16) untersuchten Zeitraum von 1501 bis 1521 fällt eine spanische gedruckte Ausgabe 
von 1502 und ein gemeinsamer spanischer Druck der drei ethischen Schriften von 1509. 
Zur Einführung in den aristotelischen Gerechtigkeitsbegriff: Peter Trude, Der Begriff der 
Gerechtigkeit in der aristotelischen Rechts- und Staatsphilosophie. Berlin 1955. 



Gerechtigkeit 335 

sehen Erasmus zufolge - einen Staat genausowenig regieren kann wie 
mit den Gesetzen eines Sokrates oder Piaton25, scheint es in Spanien ei- 
nen Markt für volkssprachliche Ausgaben der Ethik gegeben zu haben. 
Kein geringerer als der Prinz Carlos de Viana (1421-1461) hat die latei- 
nische Fassung des Leonardo Bruni (ca. 1370-1444) zur Vorlage seiner 
eigenhändigen spanischen Übersetzung gewählt.26 

Treu zu Aristoteles wird im Regimiento die Gerechtigkeit als die ei- 
gentlich soziale Tugend gesehen, die auch die anderen Tugenden in ih- 
rer sozialen Relevanz erhellt und aus dem Kontext der Seelenvollkom- 
menheit in den gesellschaftlichen Zusammenhang der Spannungen zwi- 
schen arm und reich überführt. Im Sinne des aristotelischen Mittelwe- 
ges, den jede Tugend per defmitionem zu beschreiten hat, ist die Gerech- 
tigkeit die Tugend des rechten Maßes zwischen dem zu viel oder zu 
wenig Geben sowie dem zu viel oder zu wenig Nehmen und gehört des- 
halb in den ökonomischen Lebenskreis der Gesellschaft. Wie die sozia- 
len und ökonomischen Untugenden cupiditas und avaritia sich in der 
ungerechten Aneignung fremden Gutes zeigen und Quelle aller Übel 
sind, so ist die justitia Quelle des Rechts und des Wohlstandes. Als Tu- 
gend des Mächtigen muß sie diesen zuerst dazu anhalten, seine cupiditas 
zu zügeln, dem Armen sein Recht zu geben und ihm das zu belassen, 
was ihm als Glied des Gemeinwesens, entsprechend seinem Beitrag zum 
Ganzen, zusteht. Dieses aristotelische Verständnis vertrat auch schon 
das Verfassungswerk Alfonsos des Weisen. Doch liegt es auf der Hand, 
daß die mittelalterliche Ständegesellschaft der Gerechtigkeit nicht die 
Gleichheit aller Menschen sondern gerade ihre ständische Ungleichheit 
zugrunde legte. Daraus erwächst ein ungleiches Recht der Jeweiligkeit, 
wie es auch die Antike kannte. Ciceros De offieiis, das neben der Ethik 
des Aristoteles die Hauptquelle für den Gerechtigkeitsbegriff der spani- 

25 Moriae Encomium id est Stultitiae Laus. In: Opera Omnia Desiderii Erasmi Roterodami. 
IV-3. Amsterdam/Oxford 1979. 102. 
26 Der Streit um die Textfassung Brunis zwischen ihrem Autor und dem spanischen Früh- 
humanisten Alonso de Cartagena (1384-1456), ließ bereits wichtige Züge der spanischen 
Renaissance hervortreten. Cartagena wehrt sich gegen die hochgezüchtete Stilistik seines 
italienischen Freundes und legt das Schwergewicht auf die theologische Einbindung des 
aristotelischen Textes im Sinne der Scholastik. So steht die Freiheit der humanistischen 
Textkritik in Italien gegen die Verbundenheit mit der scholastischen Tradition bei den 
Spaniern. Doch auch Cartagena argumentiert durchaus vom Text her, sieht die Sprache 
aber stärker in dienender Funktion als Bruni, dem am Sprachkunstwerk des Aristoteles ge- 
legen ist. Bruni ging es um die Popularisierung des Aristoteles aus humanistischem Erzie- 
hungsimpetus heraus. Der Spanier wollte die Treue zum griechischen Original gewahrt se- 
hen. Daß auch Cartagena für die Verbreitung der heidnischen Morallehrer eintrat, zeigen 
nicht zuletzt seine volkssprachlichen Seneca-Übersetzungen. Dazu: Alexander Birken- 
maier, Der Streit des A Ifonso de Cartagena mit Leonardo Bruni A retino. In: Beiträge zur Ge- 
schichte der Philosophie des Mittelalters 20 (1922) Heft 5. 129-210; 226-235. 



Georg Eickhoff 336 

sehen Renaissance ist, fordert in konsequenter Anwendung des klassi- 
schen suum cuique - die Gerechtigkeit auch dem Sklaven gegenüber, 
ohne natürlich im mindesten an der Sklaverei als Institution zu zweifeln. 

Dennoch schlummert das kritische Potential des Gleichheitsbegriffes 
unter diesem mittelalterlichen Gerechtigkeitsverständnis. Die Kritik der 
Armen an den Mächtigen wird immer dann wirksam, wenn eine Sprech- 
situation der Gleichheit entsteht. Dies geschieht in dem Exempel, das 
die spanische Glosse zum Regimiento de Principes dem Kapitel des Aegi- 
dius über die Gerechtigkeit beigibt. Dabei handelt es sich um die Begeg- 
nung zwischen Alexander dem Großen und dem Seeräuber Diomedes. 
In der Glosse heißt es folgendermaßen: 

•Alexander nahm einen großen Seeräuber gefangen, der als Fürst 
aller anderen Räuber bekannt war und Diomedes genannt wurde, 
und Alexander fragte ihn, warum er das Meer in solchen Aufruhr 
versetze. Und dieser antwortete mit frechem Mut, daß er aus dem- 
selben Grunde das Meer heimsuche, aus dem Alexander die Erde 
und die ganze Welt heimsuche und in Aufruhr versetze; nur weil 
er es mit einem kleinen Schiff tue, werde er Räuber genannt. Und 
er sagte: ,Du, Alexander, weil du die Welt mit einer großen Flotte 
heimsuchst, wirst Kaiser genannt'. Und sicherlich würden sie Alex- 
ander, wenn er ganz allein gefangen genommen worden wäre, ei- 
nen Räuber genannt haben. Und wenn die Völker auf den Willen 
und Befehl des Diomedes hören würden, würde er Kaiser genannt, 
denn was die Gründe angeht für das, was wir tun, gibt es keinen 
Unterschied zwischen dir und mir. Sondern der, der die Gerechtig- 
keit durch seinen Raub mehr erschreckt, und der, der offensichtli- 
cher gegen die Gesetze verstößt, ist der Schlimmere. Und ich 
flüchte vor den Gesetzen während du sie verfolgst und heimsuchst, 
ich ehre sie und du verachtest sie. Und mich hat die Laune der 
Fortuna und die Armut zum Räuber gemacht, und dich machen 
die maßlose Hoffart und die unersättliche Habsucht zum Räuber. 
Und wenn mir nur das schlechte Geschick gewendet würde, ein 
anderes würde mich besser machen. Und Alexander wunderte sich 
über so viel Mut, weil er ihn mit so gutem Recht ermahnt hatte, 
und sagte, daß er das Geschick versuchen wolle, ob es ihn bessere, 
damit er von da an nicht mehr dem Geschick die Schuld gebe, son- 
dern seiner eigenen Verderbtheit und seinen schlechten Gebräu- 
chen, machte er ihn zum Ritter. Und von da an wurde dieser Räu- 
ber sehr gut und von guten Gebräuchen und sehr tüchtig in Waf- 
fentaten. Und so scheint es, daß die Könige die Ermahnungen 



Gerechtigkeit 337 

erdulden müssen, die ihnen mit Recht vorgehalten werden, so wie 
es Alexander tat, der diesem Wohltat und Gnade erwies, der ihn 
ermahnt hatte."27 

Hier tritt ein Kleiner dem Großen als Gleicher entgegen, und die Sa- 
che der Gerechtigkeit kommt unvermeidlich zur Sprache. Die Frage der 
Gleichheit und des Standes wird zum Gegenstand des Streites. Der 
Streit endet mit der Erhebung des Armen in den Stand des Ritters. Im 
Ritterstand kann der Räuber beweisen, daß er von Natur aus gleich und 
gleich gut ist, die Ordnung zwischen den Reichen und den Armen aber 
ungerecht. Die Souveränität eines gelehrigen und deshalb doch noch gu- 
ten und gerechten Kaisers salviert dieses Exempel am Schluß, doch 
bleibt das kritische Wort des Diomedes nicht ungehört. Das Rittertum, 
wie es in diesem Exempel und auch in der Segunda Partida dargestellt 
wird, beruht auf dem Gleichheitsgedanken unter allen Rittern. Auch der 
König kann nur von Hand eines Ritters Ritter werden, er gewinnt und 
verliert sein Rittertum wie alle anderen durch seine Taten. 

Der Amadis de Gaula 

Dieses Motiv der Gleichheit unter Rittern ist das Thema des Amadis de 
Gaula, von dem Ignatius in seiner Autobiographie berichtet, daß er ihn 
begierig gelesen und selbst noch als Bekehrter den Kopf voller Ge- 
schichten aus diesem Ritterroman hatte. Die Frage des sozialen Auf- 
stiegs durch persönliche Leistung war die Lebensfrage jener Adels- 
schicht, der Juan Velazquez und mit ihm Inigo angehörte. Deshalb war 
der Amadisroman als die Geschichte eines Unbekannten, der durch 
seine Tüchtigkeit ganz nach oben kommt, in jenen Kreisen der homines 
novi so außerordentlich beliebt, daß er der Nachwelt zur Chiffre für den 
literarischen Geschmack des Parvenü werden konnte.28 

Damit betreten wir das Feld einer anderen Literaturgattung, die das 
Bild der spanischen Renaissance nicht weniger geprägt hat als die Lite- 
ratur der Fürstenerziehung. In den Buchinventaren der Privatbibliothe- 
ken ist der Amadis allerdings nur sehr selten zu finden. Er gehörte nicht 
zu den repräsentativen Titeln, die an einem vornehmen Ort aufbewahrt 
und feierlich weitervererbt wurden. Deshalb konnte er nicht auf dieselbe 

27 A.a.O. (Anm. 22). S. 111. 
28 Zur höfischen Rezeption des Amadis und der anderen Ritterromane: Maxime Chevalier, 
Lectura y lectores en la Espana del sigh XVI y XVII. Madrid 1976. Und: Daniel Eisenberg, 
Who Read the Romances of Chivalry? In: Ders., Romances of Chivalry in the Spanish Gol- 
den Age. Newark, Delaware 1982. 89-118. 



Georg Eickhoff 33g 

Weise aktenkundig werden wie die offizielle Literatur des Hofes. Das 
lag auch daran, daß dieses Buch gerade wegen seiner Beliebtheit dem 
Verdikt der Humanisten zum Opfer fiel, vielleicht nicht so sehr, weil die 
Humanisten den Amadis für ganz schlecht hielten, sondern weil die aus- 
ufernde Lektüre solcher Bücher von der besserer abhielt. Das harte Ur- 
teil, das sich in zahllosen Dokumenten und auch im Lebensbericht 
Loyolas findet, hat der Amadis nicht in vollem Umfange verdient. Unter 
der Sammelbezeichnung •Amadis" wurden literarische Produkte sehr 
unterschiedlicher Qualität gehandelt - und verdammt. Der eigentliche 
und echte Amadis verdient aber Beachtung auch und gerade im Kontext 
höfischer Erziehung. 

Die einzige voll erhaltene Version dieser auf hochmittelalterliche Tra- 
ditionen zurückgehenden Dichtung ist die des Garci Rodriguez de Mon- 
talvo.29 Als Bürger von Medina del Campo war Montalvo gleichsam 
Nachbar des Juan Velazquez. Auf dem Weg von Arevalo zu seinem 
Stammhaus in Valladolid wird dieser sicherlich oft in Medina del 
Campo Station gemacht haben. Montalvo, der Zeitgenosse von Juan Ve- 
lazquez und Ihigo war, schreibt den mittelalterlichen Amadis radikal 
um. Er gibt ihm eine erzieherisch-moralisierende Note. Der vermeintli- 
che Sensualismus des Amadis findet sich in dieser Renaissance-Version 
deutlich zurückgedrängt und nimmt sich geradezu harmlos aus. Der Ver- 
kehr, den Amadis mit seiner geliebten Oriana pflegt, ist aufgehoben im 
zarten Band einer heimlichen Ehe, die im Mittelalter institutionellen 
Charakter besaß und durchaus ihre Würde hatte. Schließlich besteht der 
große, alles überwölbende Bogen der Handlung, die in die feierliche 
Hochzeit der beiden mündet, eben in dem langen Weg zur offiziellen Le- 
galisierung ihres Verhältnisses, hat also eine deutlich erzieherische Ten- 
denz. 

Daß der Amadis von so vielen Kritikern als ein Werk unmoralischer 
Sinnlichkeit abgetan wurde, liegt vielleicht daran, daß die in diesem 
Sinne reichhaltigsten Seiten als Folge der polaren Handlungsstruktur 
eben die ersten sind. Die außereheliche und wirklich etwas wilde Liebe 
zwischen den Eltern des Amadis, Perion und Helisena, am Handlungs- 
beginn wird abgelöst durch die keusche - nicht immer allzu keusche 
doch um so treuere - Liebe zwischen Amadis und Oriana. Zum Symbol 

29 Mit der von Juan Manuel Cacho Blecua besorgten kritischen Ausgabe - Garci 
Rodriguez de Montalvo, Amadis de Gaula. 2 Bde. Madrid 1987-88 - liegt erstmals ein ver- 
läßlicher Text vor. Eine 200 Seiten starke Einleitung, die die gesamte bisherige Forschung 
berücksichtigt, eine Auswahlbibliographie und reichhaltige Texterläuterungen machen 
diese Edition zum Meilenstein in der Amadisforschung, die aber im Grunde noch ganz am 
Anfang steht. 



Gerechtigkeit 339 

ihrer Beziehung soll der arco encantado de los leales amadores werden, 
der verzauberte Bogen der treuen Liebenden, der sich wie der Handlungs- 
bogen über den gesamten Roman wölbt und durch seine magischen 
Kräfte die Treue der Liebenden immer wieder prüft und bezeugt. Die 
lealtad der Liebenden, ihre unbedingte Treue, ist das erzieherische 
Thema der ganzen Geschichte, so wenigstens bei Montalvo. Damit sollte 
der Amadis das Buch einer nicht nur sozial, sondern auch moralisch 
neuen Generation werden. Amadis und Oriana, die Besseren, die Jünge- 
ren, sind Symbol für die optimistische Jugendlichkeit der spanischen 
Renaissance. Die humanistischen Präzeptoren, in ihrer dennoch altvä- 
terlichen Art, hielten den didaktischen Versuch jedoch für gescheitert 
und verdammten das Werk. Will man hinter und unter der offiziellen Er- 
ziehungsliteratur die Realität jugendlichen, höfischen Lebens im Spa- 
nien der Epochenwende entdecken, kann aber auch der Amadis eine in- 
teressante Quelle sein. 

Auf die sicherlich ergiebige Diskussion dieses wahren Mammutwer- 
kes muß hier verzichtet werden, doch kann auch für den Amadis die 
Frage nach dem Begriff der justicia gestellt werden. Genau in der Mitte 
der vier Bücher des Amadis de Gaula, an der Nahtstelle zwischen dem 
zweiten und dritten Buch, gelangt die Behandlung des Gerechtigkeits- 
themas an einen Höhepunkt. Versteht man den gesamten Amadis in der 
Spannung zwischen heimlicher und feierlicher Ehe, dann markiert die 
Mitte des Werkes gleichzeitig den Gipfel der Verwicklung. Am Ende des 
zweiten Buches erfährt der Leser nämlich, daß Oriana von Amadis 
schwanger ist. Dann aber, am Anfang des dritten Buches, erklärt Oria- 
nas Vater, König Lisuarte, die zentrale Königsfigur im ganzen Roman, 
seinem künftigen Schwiegersohn - der bereits Vater seines Enkels ist - 
den Krieg. Amadis Loyalitätsproblem mit seinem rechtmäßigen König 
wird damit natürlich auf die Spitze getrieben. Was ist das aber für ein 
Konflikt, in den König und Ritter dort miteinander geraten? Der etwas 
voreilige Freund und Mitstreiter des Amadis antwortet dem Kriegsboten 
direkt, intuitiv und impulsiv: 

•Richtet eurem König von mir aus, daß, obwohl er König ist und 
Herr über weite Länder, ich meinen armen Leib so liebe wie er sei- 
nen reichen liebt, und dennoch stehe ich ihm an Adel nicht nach, 
denn ich bin vaterseits wie mutterseits nicht von weniger gerechten 
Königen geboren als er. Ich werde mich verteidigen, und so soll er 
sich und sein ganzes Land vor mir verteidigen."30 

Ebd. Bd. 2. S. 951. 



Georg Eickhoff 340 

Es handelt sich also wieder wie bei Alexander und Diomedes um die 
Begegnung zwischen dem Kleinen und dem Großen, dem Mächtigen 
und dem Schwachen, dem Reichen und dem Armen, die den Anspruch 
auf formale Gleichheit provoziert. König Lisuarte, der neben Amadis 
der zentrale Träger des ethischen Sinngehalts des Werkes ist, repräsen- 
tiert in diesem Moment den klassischen Fall eines Königs, der schlech- 
ten Beratern zum Opfer gefallen ist. Auch das Thema des guten und 
schlechten Rates, die der gerechte König unterscheiden können muß, 
tauchte schon im Alexander-Exempel des Regimiento auf. 

Nirgendwo im Amadisroman wird so viel von Recht und Gerechtig- 
keit (derecho, justicia) gesprochen wie im letzten Kapitel des zweiten Bu- 
ches; auf 20 Seiten wird dieses Wortfeld dreißigmal bemüht. Lisuarte 
will einer armen verwaisten Prinzessin ungerechterweise ihr Land weg- 
nehmen, um es - unter dem Vorwand der Zusprechung an seine Tochter 
- seinen eigenen Ländereien zuzuschlagen. Die armen Ritter um Amadis 
verteidigen die gerechte Sache gegen den mächtigen Herren und geraten 
dadurch in einen tiefen Loyalitätskonflikt. Sie entscheiden sich für die 
Gerechtigkeit und für die Schwachen. Die letzte Konfrontation wird 
schließlich nur dadurch vermieden, daß sowohl Lisuarte als auch 
Amadis nicht persönlich am Krieg teilnehmen. Vermittelnd interveniert 
auch Grumedän, der Erzieher der Königin Brisena, der Gattin Lisuartes, 
der als alter, ehrenhafter Ritter der Garant ritterlicher Verhaltensweisen 
und Gegenbild der schlechten Ratgeber ist. So fungiert Grumedän als 
Anwalt der höfischen Erziehung im Amadis. Natürlich gewinnt die ge- 
rechte Sache, die •justa causa". Es gewinnen die Jungen, die aufstreben- 
den Ritter einer sich dynamisierenden Gesellschaft. Der Gerechtigkeits- 
begriff des Amadis bleibt im Rahmen der ständischen Ordnung und 
doch ruht auch in ihm ein kritisches Potential gegen die Mächtigen. 

Der Libro de los pensamientos variables 

In derselben Linie von Begegnungen zwischen reich und arm, mächtig 
und gering steht ein weiterer Text, der zwar nicht zu den bedeutenden 
noch zu den einflußreichen seiner Zeit gehört, als Quelle im vorliegen- 
den Zusammenhang aber dennoch von Interesse ist. Es handelt sich um 
ein bescheidenes Manuskript von wenigen Seiten in Vers und Prosa, das 
aber immerhin der Katholischen Königin gewidmet ist und offenbar aus 
jener Bibliothek Isabels stammt, die Juan Veläzquez nach ihrem Tod 
zum Verkauf brachte, nicht ohne sich selbst einige Bücherwünsche zu er- 
füllen. Wenn die Nikomachische Ethik die gleichsam amtliche Doktrin 



Gerech tigkeit 3 41 

über die Gerechtigkeit widerspiegelt, das Regimiento deren autorisierte 
pädagogische Vermittlung und der Amadis die populäre Anwendung, 
gelangen wir mit dem Libro de los pensamientos variables bei dem so 
vollzogenen Abstieg durch die kulturellen Schichten der frühen spani- 
schen Renaissance schließlich hinunter zur Volksmeinung. 

Das literarisch eher unvollkommene Werkchen31, das der Katholi- 
schen Königin mit einigen vielleicht bewußt ungelenken und um so ko- 
mischeren Versen gewidmet ist, erzählt mit deutlich satirischem Unter- 
ton die Begegnung zwischen einem einfachen Bauern und einem König, 
der sich auf der Jagd von seinem Gefolge entfernt hat. Sie treffen sich 
durch Zufall im tiefsten Wald, beide müde von der Wanderung, an einer 
Quelle. Der Bauer sieht sich in dieser Situation zu keinerlei besonderer 
Höflichkeit verpflichtet. Auf der Wanderung sind alle gleich, erst recht, 
wenn sie Durst haben und müde sind. Der König fühlt sich durch diese 
ungewohnte Situation herausgefordert. Er versucht den Bauern zu maß- 
regeln, doch dieser antwortet in aller Seelenruhe mit seiner persönlichen 
Sicht der Dinge. Was wir zu hören bekommen ist die härteste soziale 
Kritik am Königtum, die man sich wohl denken kann. Nach der Natur 
sind alle gleich, meint der Bauer, daß die einen schwitzen müssen, wäh- 
rend die anderen müßig sind, daß der Arme und Fleißige obendrein von 
den Faulenzern ausgeraubt wird und unter den ständigen Drohungen 
der Mächtigen auch im eigenen Hause nie zur Ruhe kommt, ist bare Un- 
gerechtigkeit. Der König will sich mit dieser Sichtweise natürlich nicht 
abfinden und wirft dem Bauern vor, aus purem Eigennutz in dieser Art 
zu reden. Der Bauer verteidigt sich und stellt dem König das Exempel 
vom Blut im Körper vor Augen: 

•Großmütiger König, ich kann und will nicht leugnen, daß das so 
allgemeine Leiden, in dem ich mich und meinesgleichen sehe, mir 
eingibt, was und wie ich zu reden habe. Aber bedenke deine Ho- 
heit, daß wenn man sieht, wie den Königen die geringsten Dinge 
Nutzen bringen, den Leuten große Hoffnung bleibt, daß auch die 
großen nicht unnütz sein mögen. Vielmehr nimmt die Stimme der 
Gerechtigkeit, auf die ich mich gründe, niemandem das seine, son- 
dern gibt es ihm. Und deshalb geht es nicht darum, ob der Ratge- 
ber seinen Nutzen oder Schaden rät, sondern immer die Wahrheit, 
wie sie nun mal ausfällt. Glücklicher König, mir scheint, der 
Dienst des Blutes im menschlichen Körper hat ein großes Exempel 

31 Anonymus. Sobre el libro llamado de los Pensamientos variables. In: Jose Amador de 
los Rios, Historia Critica de la Literatura Espanola. Madrid 1861 ff. (Nachdruck: Madrid 
1969) Bd. 7. S. 578-590. 



Georg Eickhoff 342 

für die Mächtigen in dieser armseligen Welt, denn es eilt zur Hilfe 
und steht immer jenem Teil des Körpers bei, wo es am meisten 
Schwachheit und Bedrängnis sieht. Daher kommt das Erröten des 
Gesichtes, denn weil dieses die Scham leiden muß, und indem das 
Blut dorthin zu Hilfe eilt und seinen Beistand leistet, macht es das 
Gesicht sogar röter als gut ist. Und genauso ist es mit der Blässe 
des Gesichtes, denn dabei eilt das Blut dem bedrängten Herzen zu 
Hilfe und Beistand, weil es die Leiden seiner Schwachheit 
kennt."32 

Dieser unkonventionelle Traktat über die Gerechtigkeit, der die vor- 
rangige Option für die Schwächsten einfordert, folgt wiederum dem 
Schema, nach dem der Wehrlose dem Mächtigen mit Mut entgegentritt. 
Der Rat von ganz unten ist die Stimme der Gerechtigkeit. Die unpräten- 
tiöse, satirische und spielmannshafte literarische Form erlaubt es dieser 
Schrift, selbst zum klassischen guten Rat des Kleinen an den Großen - 
hier an die Königin - zu werden. Auf ihre Weise gehört auch sie zur Li- 
teratur der Fürstenspiegel. 

Die Jahre um die Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert waren wohl in 
ganz Europa auf Wandel angelegt. Nicht umsonst hat man das Jahr 
1500 als symbolisches Stichdatum der Epochenwende gewählt. In Spa- 
nien war es die revolutionäre Bewegung der comuneros, die gegen den 
spanischen König und deutschen Kaiser Karl V. aufbegehrte. Auf dem 
Nährboden, den diese soziale und geistige Strömung nach ihrem Schei- 
tern hinterließ, blühte auch die geistliche Bewegung der alumbrados, mit 
der Inigo durch zahlreiche Kontakte sehr gut bekannt war - und mit de- 
ren Programm sein eigenes Anliegen später hartnäckig verwechselt wer- 
den sollte." Schließlich wird auch das Aufbegehren des Juan Velazquez 
gegen die am grünen Tisch getroffenen territorialen Entscheidungen des 
neuen Königs Karl I., der bald als Karl V. deutscher Kaiser werden 
sollte, im Sinne eines Auftakts und Vorspieles der cowwwero-Revolution 
gedeutet. Wenn auch die Beweggründe des Finanzministers, der sich in 
seiner Herrschaft über Arevalo sehr hautnah betroffen sah, ganz andere 
waren als die der Volksbewegung der comunidades.34 Jedenfalls hat 
Inigo den sozialen Umbruch aus nächster Nähe miterlebt. Der Sturz des 
Juan Velazquez schien dessen kometenhaftem Aufstieg zwingend zu fol- 

32 Ebd. S. 588. 
33 Vgl. Luis Fernandez Martin, Inigo de Loyola y los alumbrados. In: Ders. u. a., Ignacio de 
Loyola en Castilla. (Anm. 3) 155-264. 
34 Vgl.  Joseph  Peretz,   La revolution des •Comunidades" en  Castille.  Bordeaux   1970. 
181-187;464-474. 



Gerechtigkeit -'4-' 

gen. Als caballero hatte Velazquez vom König Gerechtigkeit eingefor- 
dert und war damit zunächst gescheitert, um erst nach seinem Tode 
Recht zu bekommen und an seinen Söhnen rehabilitiert zu werden. In 
den denkwürdigen Wochen des militärischen Widerstands gegen den 
neuen König und der gleichzeitigen diplomatischen Verhandlungen mit 
dem Regenten Kardinal Cisneros wird auch Inigo, der in ihrem Verlauf 
Brot und Lohn verlieren sollte, den ein oder anderen Gedanken auf die 
Frage nach der justicia verschwendet haben.35 Auf dem Krankenbett in 
Loyola, wo die Hagiographie die entscheidende Umkehr in seinem Le- 
ben ansetzt, genas Inigo von einer Verletzung, die ihm letztlich in den 
Kämpfen jener Revolution der comunidades beigebracht worden war. 
Denn sein freiwilliger und improvisierter militärischer Einsatz zur Ver- 
teidigung der belagerten Feste von Pamplona gegen die Franzosen war 
nur nötig geworden, weil die regulären Entsatztruppen im Kampf mit 
den comuneros gebunden waren.36 

Inigo und Ignatius 

Bevor wir aber den Ritter Inigo verlassen, um ihn als Pilger und Heili- 
gen seiner Wege gehen zu lassen, gilt es noch einen letzten Text über die 
Begegnung zwischen dem Kleinen und dem Großen, dem Armen und 
dem Reichen zu untersuchen. Die Begegnung des Ritters mit dem zeit- 
lichen König im Exerzitienbuch des Ignatius gehört in diese Reihe. 

Das Aufeinandertreffen von Herrscher und Untertan, König und Rit- 
ter ist hier anderer Art. Ignatius sieht den Monarchen optimistisch als 
den von Gott begnadeten Hort der Gerechtigkeit - ganz im Einklang mit 
der Segunda Partida. Der Ruf des Königs trifft nicht auf Widerspruch 
oder Protest, denn der König fordert eine gerechte Sache, nämlich •das 
ganze Land der Ungläubigen zu erobern". Diesen Plan darf der Mensch 
und Untertan des 16. Jahrhunderts und erst Recht der Christ am Ende 
des Mittelalters als causa justa ansehen. 

Es war niemand gringerer gewesen als Egidio da Viterbo (1469-1532), 
Generaloberer der Augustiner-Eremiten und einer der bedeutendsten 
Vertreter der Katholischen Reform, der in den Jahren 1518/19 mehrere 
Monate lang in Spanien weilte, um im Auftrag Leos X. den Kreuzzug 

35 Vgl. Luis Fernandez Martin, La caida de Juan Velazquez de Cuellar. In: Ders., Los afios 
juveniles {Kam. 3) S. 123-200. 
36 Vgl. Luis Fernandez Martin, Inigo Lopez de Loyola y el proceso contra Miguel de Her- 
rera, alcaide de la fortaleza de Pamplona. In: Ders., Los afios juveniles (Anm. 3) S. 
283-346. 



Georg Eickhoff 344 

gegen die Türken zu predigen.37 Viterbo verkörpert wie kaum ein ande- 
rer den hochgebildeten humanistischen Geistlichen der italienischen Re- 
naissance. Wahrscheinlich wurde Inigo von dem ein oder anderen Aus- 
läufer dieses •humanistischen Kreuzzuges" erreicht. 

Trotz der Harmonie in der ständischen Ordnung, wie sie sich in der 
Exerzitienbetrachtung ausdrückt, fehlt auch hier nicht das Potential an 
gesellschaftlicher Dynamisierung, das in anderen Texten der spanischen 
Renaissance verborgen liegt. Denn der zeitliche König sagt: 

•Mein Wille ist, das ganze Land der Ungläubigen zu erobern. Des- 
halb muß, wer mit mir kommen will, zufrieden sein, zu essen wie 
ich und genauso zu trinken und sich zu kleiden usw.; ebenso muß 
er sich mit mir bei Tag mühen und bei Nacht wachen usw.; damit 
er danach mit mir am Sieg teilhabe, wie er an den Mühen teilge- 
habt hat.38 

Hier wird wieder die Gleichheit in das System der ständischen Un- 
gleichheit eingeführt. Nicht durch Geburt und Reichtum, sondern durch 
die Tat qualifiziert sich der Ritter zur gerechten Teilhabe am Sieg. Im 
Schlußsatz des Königs kommt das aristotelische Prinzip der Gerechtig- 
keit zur Anwendung, nach dem der Beitrag zum Gemeinwesen über den 
Anteil an seinen Früchten entscheidet. Woher hat aber Ignatius diese 
ideale Sicht eines Königs, der bereits - was seinen Reichtum angeht - 
unterhalb seiner Untertanen steht und nun seinerseits Solidarität und 
Gerechtigkeit gegenüber dem Träger der gerechten Sache einfordert? 
Das Bild eines solidarischen, ritterlichen, •freigebigen und menschli- 
chen" Königtums (Exerzitienbuch Nr. 94) kannte Inigo aus den Siete 
Partidas und dem Regimiento de Principes, aus dem Amadis und vor al- 
lem aus den alltäglichen Wünschen und den pensamientos variables der 
kleinen Leute. Der König ist für Ignatius arm geworden und vertritt den 
Part dessen, der von den Mächtigen Gerechtigkeit fordert. 

In seinem christlichen Einsatz •den Seelen zu helfen", von dem die 
Ejercicios Espirituales Zeugnis geben, hat Ignatius die humanen Utopien 
seiner Jugendjahre weitergelebt. Schließlich konnte der Geist der Ge- 
rechtigkeit, dem Inigo in den ritterlichen Begriffen der höfischen Erzie- 
hung begegnet war, bis in das reife Hauptwerk des Ignatius hineinwach- 
sen. 

37 Vgl. Ludwig v. Pastor, Geschichte der Päpste im Zeitalter der Renaissance und der Glau- 
bensspaltung von der Wahl Leos X. bis zum Tode Klemens' VII. (1513-1534). Geschichte 
der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters. Bd. 4. Freiburg 1928. 146-174. 
38 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte. Übersetzt und erklärt 
von Peter Knauer. 2. Auflage. Graz u.a. 1983. S. 52. Nr. 93. 




