,Schwerter zu Pflugscharen® @es 2,4)

Die Wandlung des Ignatius von Loyola*

Heinrich Jiirgens, Frankfurt am Main

Im Jahre 1521, als die Franzosen die Festung Pamplona im Baskenland
berannten, hitte jeder, der den Edelmann Ihigo de Loyola kannte, die
Hand dafiir ins Feuer gelegt, daB er der geborene Caballero (Ritter,
Hofling, Adlige), und diese Lebensform ihm geradezu auf den Leib ge-
schrieben sei, und Ignatius, wie er sich spiter nannte, hétte dem voll und
ganz zugestimmt. Und dennoch erkennt dieser Mensch wenige Wochen
spiter, allmihlich zwar, aber schlieBlich mit voller Klarheit, da} seine
Lebensbestimmung eine andere war. Aus dem Mann mit dem eisernen
Willen und dem locker sitzenden Schwert wird ein feinfiihliger Mensch,
der mit seinen Geistlichen Ubungen das Erdreich der Seelen wie mit ei-
ner Pflugschar lockert, um sie aufnahmebereit zu machen fiir den Samen
des rufenden Wortes Gottes, wie es ihm selber geschehen ist. Der innere
Weg, den er dabei gefiihrt wurde, soll im folgenden auf seine exemplari-
schen Ziige hin betrachtet werden. Vielleicht fiihlt sich ein Leser ermu-
tigt, in dhnlicher Weise sich aufzumachen und seine Lebensbestimmung
zu suchen.

... weil seine Sache das Erobern ist des Erreichlichen ...}

Ignatius war das jiingste von dreizehn Kindern; auerdem war er, auch
fiir seine Zeit, von kleiner Gestalt. Die Mutter starb kurz nach seiner Ge-
burt. Vielleicht hingt es damit zusammen, daB3 er wohl nicht als verhit-
scheltes Nesthikchen aufwuchs, sondern sich unter seinen dlteren Ge-
schwistern als nicht ,weniger, schwicher, dimmer* usw. erweisen mulfite,
um sich zu behaupten. Man hat den Eindruck, daB er sich oft mit ande-
ren verglich und sich vornahm, es ihnen mindestens gleichzutun. Er
traumte davon, alle anderen auszustechen und der Beste zu sein oder zu
werden. Aber seine Weise zu trdumen, war nicht Flucht aus der Wirk-
lichkeit, kein billiger Handlungs ersatz, sondern ungemein wirksam: Was

* Vorabdruck aus: Ignatius von Loyola und die Gesellschaft Jesu. Hrsg. v. A. Falkner und
P. Imhof, Wiirzburg 1990, Echter Verlag, 98,- DM. Der groBformatige Jubildumsband ent-
hilt u. a. 80 Farb- und ca. 70 SchwarzweiBabbildungen. Die Redaktion
1 Vgl. P. Claudel, Der Seidene Schuh. Ubers. von H. U. v. Balthasar. Salzburg 1948, 18.



Heinrich Jiirgens 346

er sich ertraumte, begeisterte ihn so, daB er danach mit ganzer Energie
daran ging, es in die Wirklichkeit umzusetzen.

Wie méchtig die ertrdumten Zukunftsvisionen seines Lebens waren,
zeigte sich, als Ignatius nach der gescheiterten Verteidigung der Festung
Pamplona schwer verwundet auf seinem heimatlichen SchioB in Loyola
lag. Man hatte, ohne den Patienten zu betiuben, das eine verwundete
Bein nochmals brechen miissen, weil die Knochen nach der Verwun-
dung nicht richtig zusammengewachsen waren und eine Heilung so un-
moglich schien. Er hatte bei dieser ,Schlachterei* (PB 2), wie er es
nannte, keinen Schmerzenslaut von sich gegeben, sondern nur die Fiu-
ste ineinander verkrampft. Da zeigte es sich, daB schlieBlich dennoch
ein Stiick Knochen derart herausstand, ,,daB es ein haBlicher Anblick
war. Das konnte er nicht anstehen lassen, da er entschlossen war, seine
weltliche Karriere fortzusetzen.“ (PB 4) Darum lieB er sich bei vollem
BewubBtsein dieses Knochenstiick absédgen, was noch schlimmer war, als
alle vorangegangenen Torturen. Wenn die ertraumte Karriere es ver-
langte, schreckte ein Ignatius von Loyola vor nichts zuriick.

Seine Art zu trdumen hat ihn zunichst zu einem geschitzten Cabal-
lero, einem Hofling mit besten Karriereaussichten gemacht, dann sein
Leben radikal verdndert und wurde schlieBlich zum Kern jener Geistli-
chen Ubungen, mit denen er Menschen half, ihr Leben kreativ und wirk-
sam dem Evangelium gemiB zu gestalten. Es lohnt sich deshalb, dieser
Art zu trdumen nachzugehen.

Der Traum vom ,alternativen‘ Rittertum

SchlieBlich liegt Ignatius also auf seinem Krankenlager und wartet auf
die Genesung. Es ist ihm langweilig, und er bittet um ein paar Romane,
die ihn bislang zu vielen Tagtrdumen angeregt hatten: die Ritterromane
des Amadis de Gaula, mittelalterliche Abenteurergeschichten. Aber in
diesem Hause gibt es nur ein ,,Leben Christi“ und eine Sammlung von
Heiligenleben.

Und nun beginnt ein eigenartiger Wettlauf zwischen zwei konkurrie-
renden Tagtrdumen: Zeitweise triumt Ignatius aus dem Gedichtnis jene
Ritterabenteuer des Amadis de Gaula weiter und fragt sich dabei, wie er
Ahnliches in seinem Leben tun konnte. Er malt sich den Minnedienst
fur eine sehr hochgestellte Dame, in die er anscheinend verliebt war, in
allen Einzelheiten aus. Drei, vier Stunden kann er damit verbringen.
Dann liest er im ,,Leben Christi“ oder in den Heiligenleben, und die au-
Bergewohnlichen Bufiwerke, die da erzihlt werden, fangen an, ihm zu



Ignatius von Loyola 347

imponieren. Er entdeckt hier ein ,alternatives' Rittertum im Gefolge
Christi, des Konigs. Sofort fiangt er an, sich auszumalen, wie es wire,
wenn er ,all dies tite, was der heilige Franziskus getan hat, oder das,
was der heilige Dominikus tat. Dabei nahm er sich immer schwierige
und mithsame Aufgaben vor; und wenn er sich solche vornahm, meinte
er, in sich Kraft genug zu finden, um sie auch wirklich durchzufiihren.*
(PB 7) Warum auch nicht, nachdem er gerade auf dem Krankenlager die
Martern des Knochenabsigens freiwillig durchgestanden hatte! Auch in
diesen Tagtriumen verbringt er viele Stunden. Wenn er ihrer miide ist,
wendet er sich wieder den Ritterroman-Traumen zu und umgekehrt.
Aber schlieBlich fdllt ihm etwas auf.

Innere Leere — innere Freude: Was steckt dahinter?

. Wenn er sich mit weltlichen Gedanken beschiftigte, hatte er zwar gro-
Bes Gefallen daran; wenn er aber dann, miide geworden, davon ablief3,
fand er sich wie ausgetrocknet und miBgestimmt. Wenn er jedoch daran
dachte, barfu3 nach Jerusalem zu gehen und nur noch wilde Kréuter zu
essen und alle anderen Kasteiungen auf sich zu nehmen, die, wie er las,
die Heiligen auf sich genommen hatten, da erfiillte ihn nicht bloB Trost,
solange er sich in solchen Gedanken erging, sondern er blieb zufrieden
und froh, auch nachdem er von ihnen abgelassen hatte.“ (PB 8) Er
dachte iiber diesen Unterschied nach, ,,und allmihlich kam er dazu,
darin die Verschiedenheit der Geister zu erkennen, die dabei titig wa-
ren, nimlich einmal der Geist des Teufels und das andere Mal der Geist
Gottes.“ (PB 8) Trotz dieses wesentlichen Unterschieds seiner Tag-
triume gab es darin etwas Gemeinsames: den ungemein tiefsitzenden
Waunsch, fiir das weitere Leben die rechte Ausrichtung und eine klare
Vorstellung von der Zukunft zu gewinnen; darin lag wieder der selbst-
verstindliche Ehrgeiz, besondere Leistungen zu vollbringen, die ihn be-
rithmt machen sollten. Aber er erkannte noch nicht so recht, wie auch
darin die beiden ,Geister' am Werke waren.

Blinde Entscheidung fiir Gott

Ignatius wurde sich bewuBt, daB sein bisheriges Leben vor ihm selbst
nicht mehr bestehen konnte, daB die Ausrichtung seines Lebens falsch
gewesen war und daB es an der Zeit war, dafiir Bufe zu tun, und zwar in
der Form der oben erwihnten Wallfahrt nach Jerusalem. Die Ritterro-



Heinrich Jiirgens 348

mane traten nun mehr und mehr in den Hintergrund. Die Leere, die bei
der weltlichen Zukunftsvision in Ignatius zuriickblieb, und die tiefinner-
liche Zufriedenheit, mit der das ,alternative‘ Rittertum ihn erfiilite, be-
wirkten eine klare Entscheidung. Noch war Ignatius, wie er selber sagt,
beziiglich dessen, was das wirklich bedeutete, fast blind: aber er hat eine
neue Ausrichtung seines Lebens gewonnen, und wird nun versuchen, ihr
mit aller Konsequenz zu entsprechen.

Tagtrdumen - eine Kunst

Jene Lebensausrichtung zu finden, die bis in die Tiefen der Seele hinein
Frieden und Befriedigung gibt, ist nicht nur die Sehnsucht eines Igna-
tius damals, sondern treibt auch heute noch unzihlige, zumal junge
Menschen um. Kann ausgerechnet Tagtriumen helfen, sie zu entdek-
ken? SchlieBlich hat Tagtraumerei keinen allzu guten Ruf.

Ignatius hat seine Weise des Tagtraumens intensiv reflektiert und sie
schlieBlich in eine Form gegossen, mit der er anderen Menschen helfen
wollte, ihre eigene Lebensausrichtung zu finden. Das Ergebnis liegt in
seinen ,Geistlichen Ubungen* vor. Die Tagtridumerei seiner Bekehrungs-
zeit findet sich dort wieder unter dem Stichwort ,Betrachtung‘. Die An-
weisungen, die er fiir die Betrachtungen gibt, umschreiben die Voraus-
setzungen, die erfiillt sein miissen, damit Tagtriumen nicht zur Flucht
aus der Wirklichkeit oder zum Handlungsersatz wird. Er nennt als Rah-
menbedingungen:

— Wer in den Exerzitien ,tagtrdumen’ (= betrachten) will, muB von ei-
ner Suchfrage getrieben sein. Je bewegter einer von dieser Frage ist,
desto tiefer grabt er sich in den Betrachtungsstoff hinein. Und je tiefer
einer bohrt, desto eher findet er den wahren Schatz seines Lebens in
der Tiefe seiner Seele.? Diese Suchfrage — das ist sehr wichtig — wird
in Form einer Bitte am Anfang der Betrachtung vor Gott hingetragen.
Denn eine der wichtigsten Erkenntnisse, die Ignatius gegen Ende sei-
ner Umwandlungszeit gewonnen hat, ist die, daB in Fragen des inne-
ren menschlichen und geistlichen Fortschritts nichts aus eigener Kraft
,gemacht® werden kann, was von Bedeutung wiire.

— Das Tagtrdumen wird von Ignatius auf einen ganz bestimmten Inhalt
beschrinkt: eine Szene im Leben Christi, eine bestimmte theologische
(bildhaft vorgestellte) Aussage usw. Ignatius fithrt den Ubenden

2 Vgl. EB 48.



Ignatius von Loyola 349

gleichsam auf eine umzdunte Weide, auf der er sich dann in diesem
Rahmen frei bewegen kann und soll. Der Ubende soll sich den
,Schauplatz* des Geschehens, das er betrachtet, in allen Einzelheiten
ausmalen. Ignatius gibt dafiir keine Vorgaben, sondern sagt nur, der
Ubende solle sich konkret vorstellen, ob der Weg, den etwa die Mut-
tergottes mit Josef nach Bethlehem geht, schmal oder breit ist, eben
oder bergauf-bergab fiihrt usw. Und so mit allen anderen Einzelhei-
ten. Ignatius sagt nicht, wie der Weg ist, sondern der Ubende soll sich
selber ausmalen, wie er ihn sich vorstellt.> Dabei geht es nicht um eine
historisch genaue Rekonstruktion des Ortes und des Geschehens, son-
dern darum, von innen aufsteigen zu lassen, wie sich die Szene meiner
Phantasie darstellt. Nur so wird der Tagtraum ein Stoff, der Hinweise
auf die tieferen Schichten der eigenen Seele gibt.

Andererseits muB dem Ubenden bewuBt sein, daB es sich bei dem be-
trachteten Geschehen um ein Mysterium des Lebens Jesu handelt,
d. h. ein Geschehen, das Tieferes aussagt, als die Oberfliche fiir sich
zeigt, und das nur im Glauben beriihrbar ist. Das ist mit ein Grund,
weshalb die Szene nicht einfach willkiirlich verdndert werden darf, es
sei denn, daB ich mir probeweise einen verdnderten Verlauf vorstellen
méchte. Aber das, was die Schrift sagt, bleibt an sich MaBstab.

_ Wenn so das Biihnenbild entworfen ist, soll der Ubende, bewegt von
seiner Suchfrage, die Handlung mitzuerleben suchen, indem er sich
die Personen der Handlung vorstellt, hort, was sie sagen, erwégt, was
sie tun usw. Er kann sich selbst in die Szene als Mithandelnden hin-
eindenken oder sich in die einzelnen Personen hineinversetzen, um sie
zu verstehen, immer mit dem Ziel, das zu finden, was er sucht. Darum
darf das nichste Element* nicht fehlen:

— Der Ubende soll sich wihrend der Betrachtung immer wieder auf sich
selbst zuriickbesinnen: ,,Wie wire es, wenn ich ...?7“ , Was konnte das
in meinem Leben bedeuten...?* u. a. m. Es geht nicht darum, sich in
schonen Phantasien zu ergehen und selber draulen zu bleiben. Fol-
genloses Betrachten heiBt fiir Ignatius die Zeit vergeuden.’

_ Die Zeit fiir die Suche wird reichlich bemessen, jeweils eine volle
Stunde. Das ist nicht leicht durchzustehen. Frustrations- und Durst-
strecken sind fast unvermeidlich. Aber gerade diese schwierigen Zei-
ten sind wichtig, um das Suchen auf seine Echtheit zu priifen und zu

3 Vgl. EB 47. 112.
¢ Vgl. EB 106-108.
3 Vgl. ebd.



Heinrich Jiirgens 350

reinigen. Da zeigt sich, wieviel ein Mensch fiir seine Lebensausrich-
tung zu investieren bereit ist, und entsprechend wird auch der Ertrag
sein. Steckenbleiben, Engpisse sind wichtige Phasen inneren Fort-
schritts.®

— Damit hat es aber noch nicht sein Bewenden. Nach AbschiuB3 der Be-
trachtung soll der Ubende dariiber nachsinnen, wie es ihm in der Be-
trachtungszeit ergangen ist. Es geht dabei nicht um die inhaltlichen
Ergebnisse, sondern um das Befinden und seine Verdnderungen wih-
rend oder evtl. nach der Betrachtungszeit. Denn das ist ja der MaB-
stab fiir die Bewertung der Betrachtung: Ob und wie dabei die Seele
in ihrer Tiefe angeriihrt wurde. Hier sind dann die ,Geister* zu unter-
scheiden.” Da das nicht immer leicht ist, méchte Ignatius, daB der
Ubende iiber diese Erfahrungen auch mit dem Exerzitienbegleiter
spricht. Der AuBenstehende iiberblickt besser, was da vorgeht, und
hat meist auch mehr Erfahrung im Aufdecken von Tduschungen.?

Man erkennt wohl leicht, wie hier die eigene Tagtraum-Erfahrung des
Ignatius in Hilfestellung fiir andere umgemiinzt ist. Es sind drei Phasen
klar zu unterscheiden:

- Einmal der Vorgang des Tagtraumens selber. Er muB3 so angelegt sein,
daB3 es sich um richtiges Triumen handelt und nicht nur um eine ra-
tional gesteuerte Geistesbetitigung.

- Dann muB} das, was mit dem Traum ins BewuBtsein gehoben worden
ist, einem zu BewuBtsein kommen, d. h. der Triumer muB3 nach dem
Trdumen anschauen, was er getrdumt hat und wie es ihm dabei inner-
lich erging, um zu erkennen, wes Geistes Kind der Traum ist; nur so
kann man die rechte Lehre daraus ziehen.

- SchlieBlich mul3 die Wirkung der ersten beiden Phasen sich zeigen,
wenn die durchgetrdumte Problemsituation im konkreten Leben als
Ernstfall eintritt. Jetzt wird sich erweisen, ob einer seinen Traum
schon richtig verstanden und angenommen hat.

¢ Vgl. EB 12.
7 Vgl. EB 77.
s Vgl. EB 17.



Ignatius von Loyola 351

Schon die alten Griechen...

Es mag interessieren, daBl schon lange vor Ignatius und dann auch wie-
der in neuerer Zeit dhnliche Erkenntnisse gereift sind und in entspre-
chende Praxis umgesetzt wurden.

Ignatius hat, ohne sich dessen bewuBt zu sein, in seinen Geistlichen
Ubungen etwas geschaffen, was — in etwas anderer Form - 2000 Jahre
vor ihm die Griechen in Epidauros praktiziert haben, an jener Wall-
fahrts- und Heilungsstitte, an der jahrhundertelang psychisch und leib-
lich Kranke das erlosende Wort des Heilgottes Asklepios suchten.
Durch mancherlei Reinigungsriten und durch Theaterauffithrungen
wurden die Kranken auf die Begegnung mit dem Heilgott im Traum vor-
bereitet. Dramen und Triume waren wesentliche therapeutische Ele-
mente.® Bei Ignatius ist es das Tagtrdumen iiber dramatische Vorginge
in der Hl. Schrift, das es dem Ubenden erméglichen soll, die Stimme
Gottes zu vernehmen, die ihm seine Lebensausrichtung und Lebensbe-
stimmung zeigt und ihn so heil werden 146t. (Die Bedeutung des Drama-
tischen in diesem Geschehen wird weiter unten deutlich werden.) Frei-
lich darf die Betrachtung nicht bloB ein rationales Uberdenken von
Wahrheiten sein. Getragen von einer tiefen Sehnsucht, muB der Ubende
sich ins Triumen hineintasten und dann kommen lassen, was aus sei-
nem Inneren aufsteigt, es ehrfiirchtig entgegennehmend trotz aller Di-
stanz, mit der er spiter analysiert, was in ihm geschehen ist.

Ignatius als ,Seelenarzt‘?

Ignatius hat etwas erkannt, was heute im Rahmen der Psychotherapie
eine wichtige Rolle spielt: den heilenden Umgang mit (Tag- und Nacht-)
Traumen. Triume sind der beste Zugang zu den unbewulten Tiefen der
Seele. Wenn Ignatius sagt: ,,Ich setze voraus, daB3 es dreierlei Gedanken
in mir gibt: solche, die mein eigen sind und allein meiner Freiheit und
meinem Willen entspringen, wihrend die beiden anderen von auflen
kommen: der eine vom guten, der andere vom bosen Geist“ (EB 32),
dann meint er mit den ,,von auBlen* kommenden Gedanken (Phantasien
usw.) das, was wir heute mit den aus dem Unbewufiten ins BewuBtsein
dringenden Gedanken, Phantasien und Gefithlen meinen.

Es muf3 offen bleiben, ob das, was in mein Bewufitsein von ,auflen’
bzw. von ,unten‘ eindringt, vom ,guten‘ oder ,bosen‘ Geist direkt ange-

s Z.-M. Erdmann, Psychodrama. Disseldorf 1975, 139-143.



Heinrich Jiirgens 352

stoen ist oder einfach geordneten bzw. ungeordneten Elementen der
Seelentiefe mit innerer Konsequenz entspringt und insofern dann als gut
oder bose, d. h. als zum Guten, GemaBen oder Unguten, NichtgemiBen
hindringend erlebt wird. Es scheint jedoch so, daB Gott und sein Ge-
genspieler in der Regel die Tiefenschichten der Seele nicht iibersprin-
gen, sondern in einer Tiefe wirken, von der her Wirkungen dann bis ins
BewuBtsein vordringen. Unmittelbares Einwirken ins BewubBtsein des
Menschen ist nach Ignatius Gott allein vorbehalten.!?

Die oben skizzierten Rahmenbedingungen fiir ein hilfreiches Tagtrau-
men konnte ein Psychotherapeut formuliert haben. Da in der Zeit des
Ignatius die heutige psychotherapeutische Betrachtungsweise der seeli-
schen Wirklichkeit nicht geldufig war, ist sein Vokabular fiir uns nicht
leicht zu verstehen bzw. leicht mizuverstehen. Denn es stammt aus den
aszetischen, moralischen und theologischen Wortbestiinden seiner Zeit.
Dennoch bleibt unbestreitbar, dall Ignatius nahe an das heranfiihrt, was
man heute Umgang mit Trdumen nennt.

Ignatius versteht sich nicht als Seelen-,Arzt*; er sagt nicht, er wolle die
Seelen heilen, sondern er wolle den Seelen helfen. Er spricht davon, dal
er Menschen helfen will, Un-Ordnung (in den inneren Dingen der Seele
und den duBeren der Lebensweise) zu beseitigen, Un-Klarheiten (iiber
den Urheber von Regungen der Seele) zu kldren und Un-Entschieden-
heiten (weil man innerlich noch da oder dort verhaftet ist) zu freier Ent-
scheidung zu befreien. Ignatius hat vorwiegend Menschen vor Augen,
die nicht psychisch krank sind, sondern vielleicht belastet sind, aber
doch ein durchschnittliches Maf} an Einsichts- und Entscheidungsfihig-
keit besitzen, so flieBend der Ubergang zwischen diesen beiden Katego-
rien auch sein mag.

Was macht Triume so bedeutsam?

Der Traum ist ein psychisches Geschehen, das sich im Schlaf unterhalb
der Schwelle des Tag-BewuBtseins vollzieht, gelegentlich aber sich die-
ser Schwelle soweit nidhert, dal3 es beim Erwachen erinnert werden
kann. Das heiBit, da3 ich im erinnerten Traum einen Einblick erhalte in
Vorginge der Tiefen meiner Seele, die mir sonst kaum erkennbar sind.
Traume haben oft eine innere Struktur, die an den Aufbau des Dramas
erinnern.!' Irgendwie scheint dabei Regie gefiihrt zu werden. Aber die
Regie fithrt nicht das bewuBte Ich, sondern etwas in der Tiefe der Secle.

10 Vgl. EB 330.
't Vel. J. Jacobi, Die Psychologie von C. G. Jung. Frankfurt 1978, 85f.



Ignatius von Loyola 353

C. G. Jung wiirde wohl vom ,Selbst sprechen. Die Regie inszeniert of-
fenbar hiufig ein Drama, in dem eine vom Traumer als Problem emp-
fundene Lebenssituation durchgespielt wird, manchmal mit, manchmal
auch ohne Losung. Der Traumer erhilt so — wenn er sich erinnern kann
— Hinweise auf mogliche Losungen oder zumindest auf die Aufgabe, die
noch zu 18sen ist. Wenn es gelingt, im WachbewuBtsein sich erneut auf
dieses ,Drama° einzulassen, werden dabei psychische Energien frei, die
bislang unbewuBt und gleichsam gebunden waren. Menschliches
Wachstum geschieht im Bestehen dramatischer Situationen, d.h. im
DurchstoBen bis zu einer der Person angemessenen Losung. Dann kann
das Problem abgelost werden, und der Mensch wird frei fiir einen néch-
sten Schritt.!2

Darum ist es wichtig, daB die Betrachtungen des Ignatius in den Geistli-
chen Ubungen sich auf Szenen richten, die einen dramatischen Aufbau
haben. Damit kann sich dann die personliche innere Dramatik des
Ubenden verkniipfen und im Durchhandeln eventuell dhnliche Freiset-
zungen von Energie erleben (Ignatius nennt das Trost) wie der, der ei-
nen Traum bewuBt noch einmal durchhandelt.

Triume haben eine unterschiedliche Qualitit je nachdem, aus welcher
Tiefenschicht sie stammen. Der Traum-,Regisseur, kleidet seine Dar-
stellung in Erinnerungsreste entweder aus der AuBBenwelt oder aus dem
inneren Erleben des Triumers oder in Urbilder, die die Seele von An-
fang an in sich gehabt zu haben scheint (Archetypen).

Der Traum stammt aus einer Schicht der Seele, in der die ,Viter® der
Bewegungen der Seele sitzen, von denen Ignatius spricht, der ,,bose”
oder der ,gute Geist“. Sie senden ihre Botschaften in verschliisselter,
aber oft entzifferbarer Form. Doch darf man sie nicht einfach fiir bare
Miinze nehmen. Man muB die Geister zu unterscheiden suchen. Wichtig
ist dabei die ,emotionale Begleitmusik‘. Sie ist ein entscheidendes Kenn-
zeichen fiir die Entzifferung und Interpretation des aufgefithrten
,Stiicks‘. Aus ihm kann ich am ehesten die Tendenz erkennen, die dem
Geschehen innewohnt und ob es mich fithren oder ver-fithren will. Je
nachdem wird meine Reaktion anders aussehen miissen.

Tagtraiume — den Triumen der Nacht verwandt

DaB es moglich ist, seinen Gedanken und Phantasien bei vollem Tagbe-
wuBtsein freien Lauf zu lassen, weiBl jeder. Freilich ist es oft nicht leicht,

12 Vgl. Z.-M. Erdmann (s. Anm. 14) passim.



Heinrich Jiirgens 354

bewuflites Nachdenken oder Vorausphantasieren, das keine oder kaum
eine engere Verbindung zu den Tiefenschichten der Seele aufweist, zu
unterscheiden von einem psychischen Vorgang, bei dem der Mensch ei-
nerseits nicht schléft, aber doch ein Geschehen sich vollziehen 148t, das
wie ein Traum von der Tiefe her gespeist und gestaltet wird.

Ein Hauptunterschied zwischen Tagtriumen und Trdumen der Nacht
besteht wohl darin, daf3 sich im Tagtraum das rationale Denken und die
Ich-Beteiligung hiufiger und stiarker einmischen als in den Triumen der
Nacht. Aber zumindest zeitweise iibernimmt die ,Tiefe* die Gestaltung
des inneren Geschehens ganz dhnlich wie im nichtlichen Traum.

Manchmal geschieht solches Tagtraumen unwillkiirlich, es kann aber
auch bewuBt herbeigefithrt werden. So kann man einen erinnerten
Traum im wachen Zustand noch einmal durchhandeln, indem man ihn
einem Gesprichspartner erzéhlt, als wiirde man ihn jetzt erleben, und
dabei an kritischen Punkten lauschen, ob sich vielleicht eine andere
Handlungsweise anbietet als im urspriinglichen Traum. Auf diese Weise
kann man ein unvollendetes Traumdrama zu einem giiltigen Ende fiih-
ren und daraus Hilfe fiir das dargestellte Problem finden.!3
Oder man kann in einer Gruppe die Teilnehmer sich mit Teilen aus er-
zdhlten Traumen identifizieren lassen und so gemeinsam ein nur verbal
ausagiertes Drama gestalten. Dabei werden unbewuBte Einfille das Ge-
schehen so steuern, daf3 die Reflexion Hinweise auf unbewufite Anteile
meines gewohnlichen Handelns und Fiihlens aufdeckt.’ In den Geistli-
chen Ubungen kommen allerdings in der Regel wohl nur jene Weisen
des Umgangs mit (Tag-)Triumen in Frage, die man allein oder allenfalls
mit Hilfe des Exerzitienbegleiters durchfiihren kann.

Um bei einer ignatianischen Betrachtung ein solches Tagtriumen
,Jkommen zu lassen‘, bedarf es wohl einer Art inneren Loslassens. Der
Ubende muB wie ein spielendes Kind sich gedankenverloren dem iiber-
lassen, was ihm einfillt. Er darf nicht jetzt schon dariiber reflektieren,
sonst unterbricht er den Strom des inneren Geschehens. Die Anweisun-
gen des Ignatius, die oben skizziert wurden, miissen so in Fleisch und
Blut libergegangen sein, daB sie nicht in einem bewuBten Eingreifen in
das innere Geschehen eingeschleust werden miissen. Am meisten hingt
von der Lebendigkeit und dem Gewicht der Suchfrage ab, die den
Ubenden zutiefst bewegen muB.

13 Vgl. Z.-M. Erdmann, Erlebnistherapie. Unverffentlichtes Manuskript o. J. Teil 2, Kap.
1,22-31.
4 Vgl. ebd. 1-26.



Ignatius von Loyola 355

Es gibt wohl noch mancherlei Méglichkeiten, Wachtrdume auszulo-
sen. Hier geht es nur darum zu zeigen, daB Ignatius, fuBend auf seiner
eigenen Erfahrung, eine Anleitung zu solchem Wachtrdumen gibt.

Die Wirkung des Umgangs mit (Tag-)Trdumen

Die in tieferen Schichten gelagerten Einsichten und Handlungsantriebe,
deren ich mir sonst nicht bewuBt bin, die vielleicht auch durch irgend-
welche Blockaden gefesselt sind, werden in (Tag-)Traumen u. U. freige-
setzt, kénnen ins BewuBtsein vordringen und so erkannt und bearbeitet
werden. Der Mensch spiirt, wie in ihm plétzlich Krifte und Klarheiten
vorhanden sind, iiber die er bislang nicht verfiigen konnte, die ihm nicht
zur Verfiigung standen.

Die im Traum auftretenden Elemente und Gestalten symbolisieren
nicht selten vom psychischen Leben abgespaltene Teile. Im Umgang mit
dem Traum geschieht u. U. eine Re-Integration dieser Teile, die damit
wieder in den FluB des inneren Lebens einbezogen werden und die in-
nere Dynamik positiv verstirken. Das Leben wird in diesem Punkt wie-
der echter und intensiver. So kann Verdnderung geschehen. Dal} so et-
was sich auch auf das Glaubensleben positiv auswirkt, liegt auf der
Hand. Eine gestorte Seele kann keinen ,ungestorten’ Glauben leben.
Eine Seele im Vollbesitz ihrer Kriifte kann diese auch in den Glauben
integrieren und ihm so volles Leben einfloBen. Umgekehrt kann ein
Glaube, dessen Wurzeln bis in die Tiefen der Seele hinabreichen, sich in
diesen Tiefen heilend auswirken. Entscheidend ist, daB3 es zwischen dem
NormalbewuBtsein und den Tiefenschichten des Menschen ein gewisses
MaB an Austausch gibt.

Es gibt in der Literatur zahlreiche Beispiele von sogenannten ,gelenk-
ten Phantasien‘, z. B. Phantasie-Reisen u. 4.'> Besonders hier féllt die
Ahnlichkeit zu den von Ignatius genannten Betrachtungsweisen der
Kontemplation und der Anwendung der fiinf Sinne auf.

SchlieBlich kennt wohl jeder ein sogenanntes spontanes, ungeplantes
Tagtriumen, in dem sich meist Wunsch- oder Angstvorstellungen ausle-
ben. Hier wird das Traumen leicht zur Ersatzhandlung oder besser zum
Handlungsersatz. Anders ist es, wenn ich in der Art eines ,Rite d’entrée’
eine kiinftige Handlung vorausphantasiere und mich so gleichsam ein-
iibe in das, was ich spiter tun will.

15 Vgl. u. a. J. O. Stevens, Die Kunst der Wahrnehmung. Miinchen 1975.



Heinrich Jiirgens 356

Geistliche Ubungen und Umgang mit Tagtriumen

Die in der heutigen therapeutischen Praxis vorkommenden Weisen des
Weitertrdumens eines Traumes im wachen Zustand, das ,Durchhandeln®
eines Traumes im Wachzustand, das Nacherleben von Triumen, ge-
lenkte Phantasien u. a. m. sind Weiterentwicklungen dessen, was Igna-
tius im Ansatz bereits vermittelt hat. Wenn nun etwa das Gesprichsver-
halten des Exerzitienbegleiters von der Gesprachstherapie (C. Rogers)
niitzliche Hinweise bekommen kann, konnte es wohl auch von Nutzen
sein, aus dem Umgang mit Trdumen in der Psychotherapie etwas fiir die
Exerzitienpraxis und die Anleitung dazu zu lernen, um sie wirksamer zu
machen. Wer nur personlich versuchen will, gezieltes Tagtriumen im
Sinne des Ignatius zu iiben, kann dies wohl gefahrlos tun, wenn er die
oben erwdhnten Rahmenbedingungen beachtet. Wer jedoch als Exerzi-
tienleiter den therapeutischen Umgang mit Traumen einbeziehen will,
sollte darin allerdings geschult sein und nicht ein bloB angelesenes
Buchwissen dariiber besitzen. Hier liegt eine Aufgabe, die noch zu lei-
sten ist und jetzt wohl ansteht.

Von der Identifikation zur Identitit

In seiner Tagtraumerei durchlebt Ignatius einen Lebensvorgang, der von
dulBerster Wichtigkeit ist. Er versucht, wie ,,jeder von uns, der zum Le-
ben geboren ist, gleichsam in einem zweiten Geburtsvorgang zu seiner
Identitdt zu finden und als in Beziehung zu anderen stehendes Sehn-
suchtswesen zu wachsen. Das ist jedoch ein Wachstum, von dem man
weil}, daB es erst im Tod abgeschlossen sein wird und daB dieser sich in
jeder Etappe bemerkbar macht durch die fortwihrende Entdeckung des-
sen, was man nicht ist, im Vergleich zu dem, was man zu sein sich er-
traumt*.'¢

Dem tagtraumenden Ignatius geht es wie dem Zuschauer eines guten
Theaterstiicks: Er identifiziert sich unwillkiirlich mit dieser oder jener
Person, dieser oder jener Handlungsweise usw. Solche Identifikation ist
ein personlicher ,,Vorgang ..., in dem ... ein Subjekt einen Aspekt, eine
Eigenschaft, ein Attribut des anderen Menschen sich zu eigen macht
und sich ganz oder zum Teil nach dessent Modell umgestaltet. Die Perso-
nalitét konstituiert und differenziert sich in einer Reihe von Identifika-

' Th. de Saussure, Der Vorgang der Selbstidentifikation. In: Concilium 24 (1988) 86. (Her-
vorhebungen von mir.)



Ignatius von Loyola 357

tionen. Die Identifikation geschieht aus Sympathie, mehr oder weniger
bewuBter Nachahmung, aus Empathie, durch geistige Ansteckung, lok-
kende Projektion“.!” Genau das ist der Vorgang, in dem aus Ignatius ein
,alternativer® Ritter Christi wird. Aber um ein Haar hitte er sein Ziel ver-
fehlt.

Vorsicht — Falle!

,In der Tiefenpsychologie ist ... die Identifikation, die im Kontakt mit
dem Modell die Entwicklung gewisser Wesensziige fordert, welche im
Subjekt selber angelegt sind, von der ... Introjektion zu unterscheiden...
Die Introjektion figuriert unter den Abwehrmechanismen.* Sie besteht
,,darin, Eigenschaften des Objekts phantasmatisch von aufen nach in-
nen iibergehen zu lassen ... Es kann sich dabei um Ideen, Uberzeugun-
gen und Gefiihle handeln. Der Abwehraspekt beruht darauf, da das
Subjekt sich auf diese Weise Wesensziige von anderen aneignet, die sei-
ner eigenen Natur véllig fremd sein kinnen, weswegen es unbewuft ver-
sucht, die beingstigende Distanz des Andersseins zu vermindern. So
z. B. der Mensch, der sich in einer homogenen Gruppe fremd fiihit und
(deswegen) deren Akzent, Reaktionsweisen, Gepflogenheiten iiber-
nimmt. Das Gegenteil von Introjektion ist die Projektion, die aus den
gleichen Beweggriinden ebenfalls ein Abwehrmechanismus ist. Darin
legt das Subjekt anderen unbewuBt Gedanken oder Gefiihle bei, die in
Wirklichkeit seine eigenen sind, die es aber momentan oder dauernd
nicht als solche zu erkennen vermag.“'®

Ignatius hat auf seinem Krankenlager und in der Zeit unmittelbar da-
nach, um es mit tiefenpsychologischer Terminologie auszudriicken, ne-
ben ldentifikationen anscheinend nicht selten auch Introjektionen und
Projektionen vollzogen, natiirlich ohne sich dessen bewufit zu sein. Er
tibernahm die Handlungsweisen der Heiligen, ohne im geringsten dar-
auf zu achten, ob das seiner Natur gema8 ist oder nicht. Er sagte spater
selber tiber diese Zeit: ,,Seine ganze Uberlegung bestand darin, da3 er
zu sich selber sagte: Der heilige Dominikus hat dies getan, also muf3
auch ich es tun; der heilige Franziskus hat jenes getan, also muf3 auch
ich es tun.“ (PB 7)Als Beispiel dafiir, wie blind er damals war trotz sei-
nes groBen Verlangens, dem Herrn zu dienen, erzihlt er folgende Bege-
benheit: Nach seinem Aufbruch von Loyola iiberlegte er ernsthaft, ob er
nicht einem Mauren, der eine Weile mit ihm ritt und der die Jungfrau-

17 Ebd. 86.
18 Ebd. 86f. (Hervorhebung von mir.)



Heinrich Jiirgens 358

lichkeit der Muttergottes nach der Geburt Jesu leugnete, ein paar Dolch-
stiche versetzen miisse, um ihre Ehre zu retten ... Die alte, ritterliche
Ehrauffassung wird von Ignatius ganz selbstverstindlich in die Glau-
benswelt hiniiberprojiziert.'”” ,,Er hatte noch keinen Blick fiir innere
Werte und verstand nicht, was Demut, Liebe, Geduld eigentlich seien.
Und er kannte jenes Gespiir fiir Gottes Willen noch nicht, das diese Tu-
genden zu lenken und ins rechte MaB zu bringen hat“. (PB 14) Er muBte
erst noch entdecken, wie die ihm gemdfle Form der Nachfolge Jesu aus-
sieht. Ignatius ist die Gefahr, in der er da schwebte, spiter zu BewuBt-
sein gekommen und unvergeBlich geblieben. In der ersten knappen Dar-
stellung der Grundziige des Jesuitenordens in der Bestatigungsbulle von
1540 heift es u. a., wer in den Orden eintreten wolle, solle sich bemii-
hen, das hier umrissene Ziel stets vor Augen zu haben und es mit allen
Kriften zu erstreben: ,.ein jeder jedoch nach der ihm vom Heiligen
Geist gewidhrten Gnade ...“?° Das ist ein deutlicher Hinweis auf die Be-
deutung der Eigenart eines jeden und eine deutliche Warnung vor blin-
dem Eifer und blinder Nachahmung der Ordensgriinder. Gort bestimmt
Maf3 und Art seiner Gnade. Dieses Mall muB3 ertastet werden.

Es war also nicht selbstverstidndlich, daB Ignatius aus diesem Lebens-
prozeB heil hervorging. Darum muBte Gott ihn, nachdem er von Loyola
aufgebrochen war, um nach Jerusalem zu pilgern, unterwegs in Manresa
fiir lange Monate durch harte Priifungen gehen lassen, ehe er zu unter-
scheiden lernte, was seiner Lebensbestimmung gemiB war und was
nicht. Wir wollen versuchen, im folgenden einzelne Schritte dieses ,Un-
terrichts‘ niher zu betrachten. Sie kénnen auch uns eine Lehre sein.

Die Reinigung des Herzens

Im Leben des Ignatius kann man sehr deutlich sehen, daB eine erste,
grundlegend begeisterte Bekehrung zum Herrn noch nicht geniigt, um
ihm wirklich frei dienen zu kénnen. Zuerst miissen noch die inneren
Fesseln und Abhingigkeiten, die oft tief im UnbewuBten verwurzelt
sind, bewuBt gemacht und bearbeitet werden.

Das Tagtrdumen mit seinen Identifikationen ist ein wichtiger erster
Schritt, um Fragen nach dem eigenen weiteren Weg zu wecken. Aber
erst eine gute Weise, diese Traume nachtriiglich priifend anzuschauen,
fihrt dazu, daBl wirklich bewuBt wird, was da ins BewuBtsein eingedrun-
gen ist, um dazu frei Stellung nehmen zu kénnen. Bis dahin bleibt man

1 Vgl. PB 15-16.
20 Form. Inst. Paul I11. 1. MHSJ Bd. 63, 14.



Ignatius von Loyola 359

den Einfliissen aus den unbewuBten Tiefen weitgehend ausgeliefert,
weil sie nicht zu erkennen sind. Wer allméhlich sieht, was da vor sich
geht — zumindest in Umrissen —, kann es in seine Entscheidungen einbe-
ziehen.

Das ist ein mithsamer ProzeB; den wenigsten gelingt es, ihn ohne
Hilfe von anderen zu bestehen. So ist Ignatius auch der festen Uberzeu-
gung, daB Gott ihn selber an der Hand nahm, weil er zwar ungeheuer
gutwillig, aber ohne Helfer doch verloren war. Sicher kamen ihm drei
Umstinde zugute, die nicht jedermann ohne weiteres — zumal heute und
vor allem jungen Menschen — zur Verfiigung stehen: Er verfiigte tber
eine sehr lebendige, sich frei entfaltende Phantasie, Uber eine unge-
wohnliche Ich-Stirke und iiber ein reiches MaB} an Lebenserfahrung.
Das ermdglichte es ihm, beim Hohenflug seiner Phantasie den Kontakt
mit der Wirklichkeit zu behalten und durch Versuch und Irrtum zur Ent-
deckung seiner Wahrheit zu finden. Wer ihm auf diesem Wege folgen
will, muB sich priifen, ob er iiber diese Voraussetzungen wenigstens bis
zu einem gewissen Grade verfiigt bzw. ob es eine Moglichkeit gibt, vor-
handene Defizite aufzuarbeiten oder auszugleichen. Es ist auch Aufgabe
eines geistlichen Begleiters, sich dessen zu vergewissern, ehe er jemand
auf diesen ,ignatianischen‘ Weg fiihrt.

Kaum einigermafen genesen, machte sich Ignatius von Loyola aus
auf den Weg zu seiner Wallfahrt nach Jerusalem, von der er allerdings
noch niemand etwas erzihlte. Unterwegs legte er in Manresa eine Pause
ein, um sich einiges zu notieren. Der Aufenthalt zog sich aber dann un-
gefihr ein Jahr hin, und in dieser Zeit durchlebt Ignatius alle Hohen
und Tiefen einer inneren Umwandlung. Folgen wir seinem eigenen Be-
richt.

,Er lebte in Manresa von Erbetteltem, al3 kein Fleisch und trank kei-
nen Wein. Da er frither viel auf die Pflege seiner Frisur sowie seiner Fin-
ger- und Zehennigel verwandt hatte, lie§ er sich nun diese ohne jede
Pflege wild wachsen, ohne sie zu schneiden. Er wohnte zunichst im Ar-
menspital und fuhlte sich sehr getrdstet von einer Erscheinung, die ihm
am hellichten Tag immer wieder begegnete: eine Art Schlange, an der
unzihlige Punkte wie Augen aufleuchteten. Nur, wenn die Erscheinung
verschwand, empfand er groen Kummer®. (PB 19)

Tiickische Frage

Bis dahin hatte er seit seiner Bekehrung in einer stetig gleichbleibenden
inneren Ausgeglichenheit und Freude gelebt. Nun kam, wie ein erster



Heinrich Jiirgens 360

Windsto§ vor einem Sturm, ein Gedanke in ihm hoch, er wberfiel ihn
iberméchtig und setzte ihm sehr zu: ., Vor seine Seele traten nimlich die
Schwierigkeiten seines derzeitigen Lebens, und es war, als ob jemand in
seitnem Inneren zu ihm sagte: Wie wirst du ein derartiges Leben aushal-
ten kdnnen wihrend der siebzig Jahre, die du noch zu leben hast?* (PB
20)

Man konnte meinen, daB diese Frage, die da in ihm aufstieg, durch-
aus verniinftig, ja geradezu notwendig war. Aber Ignatius merkte, daB es
keine bloBe Frage war, sondern eigentlich ein StoB gegen seine Ausrich-
tung mit der klaren Tendenz, ihn von ihr abzubringen. Und nachdem
einmal klar war, wohin das Ganze zielte - und damit, woher es kam -,
~erwiderte er, gleichfalls in seinem Innern, mit einer groBBen Entschie-
denheit, denn er merkte wohl, daB die Frage vom bésen Feind kam: Du
Elender, kannst du mir auch nur eine einzige Stunde, die ich noch zu le-
ben hitte, wirklich zusichern? So iiberwand er die Versuchung und blieb
innerlich wieder ruhig.“ (PB 20)

In diesem Vorgang vertiefte sich Ignatius’ Erkenntnis aus den Wo-
chen seines Krankenlagers, daB sich aus dem ,Schwanz der Schlange®,
d. h. aus der Tendenz und logischen Konsequenz von Gedanken und
Phantasien, die in einem aufsteigen, erschlieBen 14B8¢t, woher sie kom-
men. Wenn einem das klar wird, ist es nicht mehr so schwer zu entschei-
den, was man selber wirklich will. Man weiB8 dann, daB das Ergebnis ei-
nes Nachgebens einem bloB Schaden brichte. Das erklirt wohl auch die
feste Entschiedenheit, mit der Ignatius ein als Versuchung erkanntes
Phdnomen zuriickwies. In der Regel priifte er sorgfiltig und lange; aber
wenn ihm ,der Feind des Menschengeschlechts* als Ursache schlieBlich
deutlich wurde, dann kannte er kein Paktieren mehr, wohl aber noch-
mals sorgfiltiges Nachdenken, wie denn jener (schlechte) Gedanke sich
eingeschlichen hatte, um ihn beim nichsten Mal friiher entlarven zu
kénnen.!

Die Wogen der Seele

Die neugewonnene Ruhe dauerte jedoch nicht lange. Er ,begann in sei-
ner Seele einen merklichen Wandel zu spiiren. Einmal fand er sich so
lustlos, dafl er gar keine Freude mehr am Chorgebet, bei der Mitfeier
der Messe oder an anderen Gebetsiibungen hatte, die er verrichtete.
Und ein andermal iiberkam ihn wieder genau das Gegenteil von dem

2 Vgl. EB 334,



Ignatius von Loyola 361

und zwar so plétzlich, daB3 es ihm diinkte, die Traurigkeit und Trostlo-
sigkeit seien ihm abgenommen worden, wie man einem anderen Men-
schen einen Mantel von seiner Schulter abnimmt.* (PB 21)

Uber Monate hin dauerte dieses Auf und Ab. Innere Anfechtungen —
zum Teil wohl Folgen seines verstindnislosen, gewalttdtigen Umgangs
mit sich selbst — bis zu Selbstmordgedanken wechseln sich ab mit tiefer
Freude bis hin zu Visionen der HI. Dreifaltigkeit, der Menschheit Jesu,
des Schopfungsgeschehens usw. Ignatius mul} begreifen, daB er nicht
einfach Herr seines ,Inneren‘ ist, daB er nicht brutal mit irgendwelchen
Vorsitzen und Ahnlichem seine Seele manipulieren kann. Sie ist ein zar-
ter Stoff, mit dem man behutsam umgehen muB. Und es gibt Einfliisse
in der Seele, die aus undurchschaubaren Bereichen ins BewufBtsein hin-
einwirken, die man einerseits als zu einem gehorig empfindet, aber doch
nicht fiir bare Miinze nehmen darf’; es ist Aufgabe des Menschen, diese
BewuBtseinsinhalte zu priifen und erst dann seine Entscheidung zu tref-
fen. Diese BewuBtwerdung, was eigentlich geschieht, ist entscheidend
fiir den weiteren Weg des Ignatius.

Tiefste Qual: ich schaffe es nicht ...

Die schwerste Priifung, die iiber ihn kam, waren Skrupel, ob sein Siin-
denbekenntnis bei der Beichte wirklich alles umfaft hatte, was hineinge-
horte. Er hatte kurz vor seinem Eintreffen in Manresa auf dem Montser-
rat eine schriftlich aufgezeichnete Generalbeichte abgelegt, die drei
Tage (!) dauerte. Danach bekam er Zweifel, ob er nichts vergessen oder
iibersehen hatte, und versuchte, es besser zu machen; aber er bekam im-
mer wieder Skrupel, ,,die sich von Mal zu Mal immer mehr in Einzelhei-
ten verloren. Dadurch befand er sich in einem ganz niedergeschlagenen
Zustand“ (PB 22); denn er beichtete alle acht Tage, und so erneuerte
sich seine Qual immer wieder. ,,Zwar wuflte er wohl, dal3 jene Skrupel
ihm nur zum groBen Schaden waren und daB es besser wire, sich von ih-
nen frei zu machen. Aber er konnte nicht mit ihnen fertig werden.*?

... und hochste Freude: es geht - mit Gottes Gnade

SchlieBlich, nach mehreren Monaten, ,iiberkam ihn ein Gefiihl des Ab-
scheus vor dem Leben, das er jetzt fithrte, und zugleich ein starker

22 PB 22. (Hervorhebung von mir.)



Heinrich Jiirgens 362

Drang, es ganz aufzugeben. Das war das Mittel, mit dem der Herr ihn
gleichsam wie aus einem tiefen Schlaf aufwecken wollte... Mit groBer in-
nerer Sicherheit war er nun entschlossen, nichts mehr aus dem vergange-
nen Leben zu beichten. So blieb er von jenem Tage an frei von derarti-
gen Skrupeln, und er war davon iiberzeugt, daB unser Herr ihn qus
Gnade und Barmherzigkeit davon befreit hatte.*“??

Auch hier wieder das Erleben der eigenen Ohnmacht gegeniiber Vor-
gingen in seiner Seele und schlieBlich wie ein Geschenk die klare Be-
wullitwerdung, was da eigentlich geschieht. Er wufBte in seinem Ver-
stande schon vorher, daf} diese Skrupel ihm schadeten. Aber es bedurfte
eines tieferen Begreifens, um davon tatsichlich frei zu werden. Die Frei-
heit, diese Skrupel abzulegen, kommt wie ein Geschenk; sie ist nicht die
Frucht verkrampfter Vorsédtze mit dem Anspruch, die Verwirklichung
selber zu leisten. Die Selbst-Herr-lichkeit des Ignatius, die wohl von frii-
hester Kindheit an als Anspruch an sich selbst fest eingekerbt war und
ihn auf selbsterworbenen Ruhm festnagelte, wich einem aus Erfahrung
gewonnenen Wissen um die eigenen Grenzen, ohne daB die urspriing-
lich angelegte GroBherzigkeit Schaden gelitten hitte. Jetzt konnte er
sich seinem Schopfer und Herrn ganz zum Dienst anbieten und doch be-
scheiden fragen, zu welcher Art von Dienst Er ihn annehmen wolle.

Lieber Schlaf als ,Frommigkeit’

Die ,Kur* ist noch nicht zu Ende. Ignatius muflte lernen, auch Freude
und Trost in seiner Seele zu priifen und nicht immer fiir bare Miinze zu
nehmen. So fiel ihm auf, daB ihm, gerade wenn er sich zu seinem sehr
kurzen Schlaf niederlegte, ,,oftmals tiefe Erkenntnisse und groBe geistli-
che Trostungen kamen. Auf diese Weise verlor er ein gutes Stiick der
Zeit, die er fiir den Schlaf bestimmt hatte, und das war nicht gerade
viel.“ (PB 26) Er iiberdachte das Phinomen und sagte sich: Nua ver-
wende ich so viel Zeit tagsiiber auf den Umgang mit Gott (sieben Stun-
den Gebet, dazu noch Chorgebet und hl. Messe), in der Gott mich an-
rithren kann. Ist es denkbar, daB Gott mir auf diese Weise den Schlaf
raubt und so meine Gesundheit in Gefahr gerit? Kommen diese Einge-
bungen nicht eher von einem bésen Geist? Er folgerte daraus, daB3 es
besser sei, sich um diese Erkenntnisse usw. einfach nicht zu kiimmern
und sich dem Schlaf hinzugeben. Auch hier gewann Ignatius aus der Be-

23 PB 25. (Hervorhebung von mir.)



Ignatius von Loyola 363

sinnung auf das, was er erlebte, eine Erfahrung, die er formulieren und
weitergeben konnte.

Geschenkte Entschiedenheit

SchlieBlich registrierte Ignatius noch ein weiteres fiir ihn aufschluBrei-
ches Erlebnis: Trotz seines ganz festen Entschlusses, keinerlei Fleisch-
speisen zu genieBen, den er fiir den Rest seines Lebens als giiltig ansah,
erschien ihm eines Morgens gleich nach dem Aufstehen eine Fleisch-
speise so deutlich, ,wie wenn er sie mit leibhaftigen Augen sehen
konnte, und zwar ohne daB irgendein Verlangen danach sich zuvor in
ihm geregt hatte. Zugleich damit tiberkam ihn eine nachdriickliche Wil-
lenszustimmung, von nun an wieder Fleisch zu essen.“**

Ignatius Gberpriifte dieses Geschehen und kam zu der Auffassung,
daB dies kein Werk des ,,bosen” Geistes war, sondern ein geschenkter
EntschluB des ,,guten* Geistes. Auch als sein Beichtvater ihn ermahnte,
sorgfiltig zu priifen, ob dies nicht doch eine Versuchung sei, blieb er bei
seiner Meinung und richtete sich nach ihr. Er konnte auch ,bei griindli-
cher Nachpriifung keinerlei Zweifel iiber seinen Entschlu3 verspiiren.“
(PB 27)

Die besinnliche, nachdenkliche Art des Ignatius, alles zu priifen, ist
spiter oft als etwas rein Rational(istisch)es miBverstanden und entspre-
chend nachgeahmt worden. Tatsdchlich ging Ignatius nicht in erster Li-
nie denkend mit seinen Erfahrungen um — das natiirlich auch -, sondern
zuerst und vor allem ,nach-fiihlend‘: Seine Hauptkriterien sind Trost
und Trostlosigkeit, deren jeweilige Urheber jedoch sorgfiltig zu erfor-
schen sind. ,,Bei denen, die vom Guten zum je Besseren voranschreiten,
beriihrt der gute Engel die Seele sanft, leicht und lind wie ein Tropfen
Wassers, der in einen Schwamm eindringt. Der bdse dagegen beriihrt sie
spitz und scharf und mit Gedréhn und Unruhe, wie wenn der Tropfen
Wassers auf einen Stein fillt. Jene, die vom Schlechten ins je Schlech-
tere voranschreiten, werden von den besagten Geistern in entgegenge-
setzter Weise beriihrt. Die Ursache davon ist, daB die Disposition der
Seele diesen Engeln entweder entgegengesetzt oder gleich ist. Denn ist
sie entgegengesetzt, so treten sie mit Gerdusch und Sensation und Fiihl-
barkeit ein; ist sie gleich, so tritt der Geist schweigend ein wie in sein ei-
genes Haus bei offener Tiir.“ (EB 335) In diesem Zitat ist die Erfahrung
des Ignatius in Manresa noch deutlich spiirbar.

24 PB 27. (Hervorhebung von mir.)



Heinrich Jiirgens 364

Die schrittweise Abkehr von urspriinglichen Lebenspositionen und
fixierten Ausrichtungen hétte Ignatius wohl nicht geschafft, wenn Gott
ihn nicht gleichzeitig immer wieder in auBerordentlicher Weise mit Gna-
denerweisen iiberschiittet hitte. Ignatius blieb iiberzeugt, daB Gott ihn
wie einen Schiiler behandelte, damit er spiter fiir andere Lehrmeister
sein kdnne; und es wire in seinen Augen eine Beleidigung Gottes gewe-
sen, hitte er es anders gesehen. (EB 335)

Ein neuer Mensch

Das Ergebnis dieser Monate der Umwandlung war ein Ignatius, der we-
der dem alten Riiterideal noch dem Ideal, es den Heiligen gleichzutun,
mehr entsprach. Ignatius hatte eine eigene Identitdit gewonnen, in der er
sich klar und fiir immer von anderen unterschied. Zwar blieb noch viel
zu tun, und er war noch lange nicht in allem klar und am Ziel. Aber die
Grundziige sind deutlich und werden sich nicht mehr dndern.

Ignatius merkt in Gesprachen mit interessierten Menschen, daB er die
Gabe und auch die Erfahrung hat, ihnen in ihrem geistlichen Leben hel-
fen zu konnen. Vor seiner Seele entsteht ein Christusbild, das er in den
Geistlichen Ubungen vorstellt: Christus als der universale Konig, der,
vom Vater gesandt, in einem miihevollen Wirken die Menschheit erlésen
und dem Vater als Konigreich zufithren will. Dazu ruft er auch Men-
schen in seinen Dienst, die ihm dabei zu helfen gewillt sind, und alles
andere dafiir drangeben.?* Ignatius ist nun der, der mit Christus den
Menschen helfen will bzw. den Christus dazu gerufen hat. Und nun
zieht er den ,Waffenrock Christi¢ an, d. h. er sucht und findet eine Le-
bensform, in der er sich mit Christus abmiihen kann, damit er, ,,wie er
ihm in der Miihsal folgte, so auch in der Herrlichkeit folge.” (EB 95) Am
Ende des Berichts iiber die Zeit in Manresa sagt Ignatius: ,,In ... Man-
resa ... gab er jene frither geiibten Strengheiten auf, seitdem er Gottes
reichen Trost einmal spiirte und die Frucht sah, die er im Umgang mit
Menschen in deren Seelen erreichte. Er schnitt sich wieder Nigel und
Haare.” (PB 29) Und etwas spéter sagte er von sich: ,,Denn er wiinsche
drei Tugenden ganz zu besitzen: Liebe, Glaube und Vertrauen.“ (PB 35)
Selbstzerstorerische Formen der Askese treten nun mehr und mehr zu-
riick. Welch ein Unterschied zu dem blinden Haudegen Christi auf dem
Krankenlager in Loyola!

2 Vgl. EB 91-100.



Ignatius von Loyola 365

Ignatius und das Evangelium

Es fillt auf, daB Ignatius kaum je von bestimmten Worten oder Taten
Jesu spricht, die ihn besonders beeindruckt oder geprigt hitten. Seine
Sicht des Evangeliums driangt er vielmehr zusammen in Betrachtungen,
die er sozusagen selbst erfunden hat und in denen eine Gesamtsicht von
Person und Aufgabe Jesu Christi dargestellt wird, vor allem die Betrach-
tungen vom Ruf Christi, des Konigs, von den Zwei Bannern sowie die
Betrachtung zur Erlangung der Liebe.?

In Manresa hat Ignatius hiufig Visionen, d. h. er schaut Bilder, in de-
nen er bestimmte Heilswirklichkeiten zu erkennen glaubt. Im besonde-
ren zdhlt er auf: eine Schau der HI. Dreifaltigkeit unter der Gestalt
dreier Orgeltasten?’; dann stellte sich ihm etwas Hellgldnzendes dar, aus
dem einige Strahlen ausgingen und woraus Gott das Licht erschuf, was
Ignatius als eine Schau deutet, wie Gott die Welt erschaffen hat?®; dann
schaut er oftmals mit den Augen seiner Seele die Menschheit Christi wie
einen glinzenden Kérper, aber er konnte die einzelnen Glieder nicht er-
kennen?; in einem gewissen Sinn gehort auch jenes Erleuchtungserleb-
nis, das Ereignis am FluB Cardoner, hierher, wo sich ihm die Augen sei-
nes Verstandes zu 6ffnen begannen. ,,Nicht als ob er irgendeine Erschei-
nung gesehen hitte, sondern es wurde ihm das Verstindnis und die
Erkenntnis vieler Dinge iiber das geistliche Leben sowohl wie auch iiber
die Wahrheiten des Glaubens und tiber das menschliche Wissen ge-
schenkt.“ (PB 30) Es war ihm danach, ,,als sei er ein anderer Mensch ge-
worden und habe einen anderen Verstand erhalten, als er frither besal3.«
(PB 30) So bekennt er schlieBlich: ,,Was er damals in Erscheinungen
sah, bestirkte ihn sehr, und gab thm eine solche Sicherheit im Glauben,
daB er oftmals bei sich dachte: auch wenn es keine HI. Schrift gibe, die
uns diese Glaubenswahrheit (der Menschheit Christi) lehrt, wire er ent-
schlossen, fiir sie zu sterben, einzig auf Grund der Tatsache, daB er dies
geschaut hatte.*3¢

Vielleicht ist es darin begriindet, daf3 Ignatius seinen  persdnlichen
Glauben nicht aus kleinen Erkenntnissen und Erleuchtungen iiber ein-
zelne Schriftstellen aufbaute, sondern vorwiegend aus der Gesamtschau
grundlegender Heilswirklichkeiten. Dennoch verachtet er keineswegs
die Beschiftigung mit kleinsten Details in der Hl. Schrift. Seine Betrach-

26 Vgl. EB 95-100. 136-148. 230-237.
¥ Vgl. PB 28.
28 Vgl. PB 29.
2 Vgl. PB 29.
3 Vgl. PB 29.



Heinrich Jiirgens 366

tungsanleitungen in den Geistlichen Ubungen belegen das. Aber die De-
tails werden eingeordnet in groBflichige Gesamtsichten, aus denen er
letztlich seine Begeisterung fiir und seine Hingabe an den Dienst Gottes
im Dienst an den Seelen schopft.

Niichterne Mystik

Bei aller Dankbarkeit gegeniiber Gott fiir diese Visionen und die sie be-
gleitenden inneren Trostungen bleibt Ignatius gegeniiber solchen Phéno-
menen vorsichtig zuriickhaltend. Nach der Cardoner-Erfahrung wird
ihm klar, daB3 die ihm oft erscheinende Schlange mit leuchtenden Augen
ein Bild des Teufels ist.>* Auch weiB er, dall manche solcher Phinomene
mit der Veranlagung eines Menschen zusammenhingen. So weist er spi-
ter einen niederldndischen Mitbruder, der sich beklagt, daB ihm die
Gabe der Trinen fehle, darauf hin, daB diese Gabe mit dem Naturell zu-
sammenhinge und nicht unbedingt etwas tiber die wirkliche Liebe und
den Wert eines Menschen aussage.’? Vielleicht kann man die Fiille der
Visionen bei Ignatius auch mit jener natiirlichen Begabung in Verbin-
dung bringen, die ihm das ,effiziente* Tagtrdumen ganz spontan zur Ge-
wohnheit werden lieB.

Unauslotbares Leitbild: Gehorsam

Wenn man sich fragt, worin fiir Ignatius am Ende von Manresa der
christliche Glaube und die wahre Hingabe an Gott bestanden, kann man
vielleicht sagen: Ignatius hat gelernt, in einem stindigen Hinhéren die
Weisung Gottes fiir sein Leben immer neu aus dem zu vernehmen, was
in ihm vorging, und ihr mit ganzer Kraft zu ge-horchen. Dabei sind ihm
Lehren der Kirche und eindeutige duBlere Verpflichtungen Grenzen, die
er selbstverstindlich beachtet. Diese Haltung ist eingebettet in seine
Schau des Wirkens Gottes: In vollkommenem Gehorsam, d. h. in vélli-
ger Hingabe an die Sendung durch den Vater, wirkt der Sohn das Heil
der Menschheit; er ruft die Menschen in je persénlich gefirbter Weise,
dabei mitzuwirken. In einer bescheiden gewordenen, aber alles zu geben
bereiten Liebe ertastet Ignatius fiir den Rest seines Lebens den ihm von
Gott zugedachten, iiberraschungsvollen Weg. Es ist eine Weise zu leben,

3 vgl. PB 31.
32 Jgnatius an Nikolans Goudanus, Rom, 22. November 1553, MI Epp. V, 713-715.



Mystik 367

die Ignatius an Christus abgelesen, aber auch durch konkrete Erfahrun-
gen entdeckt hat. Der Gehorsam Jesu gegeniiber seinem Vater wird von
ihm konkret und in ganz persénlicher Weise nachgelebt. Bestitigt wird
dies Ignatius in einer groBen Vision in La Storta (1537), wo er sich dem
in seiner Kirche kreuztragenden Jesus endgiiltig zugesellt weil3.

Wenn man sagt, die Heiligen seien das in der jeweiligen Zeit konkret
gelebte Evangelium, dann kann man das von Ignatius sicher auch sagen.
Aber vielleicht noch etwas mehr: Die Weise des Ignatius, das Evange-
lium zu leben, enthiillt wesentliche Ziige, die auch heute noch und fir
eine lange Zukunft wegweisend sein kénnen.

Mystik des Konkreten

Die Anwendung der Sinne in den Exerzitien des heiligen Ignatius

Josef Sudbrack, Miinchen

Viele Versuche gibt es, die Spiritualitit des ignatianischen Entwurfs,
dem die katholische Kirche eine neue Bliite und die Christenheit einen
bis heute dauernden Elan verdankt, mit einer knappen Formel zu um-
schreiben: ,,Gott, der je groBere“; ,,Contemplativus in Actione*; ,,Unter
dem Banner Jesu stehen*; ,.Gott in allen Dingen suchen und finden®,
und andere. Hier soll kein weiterer Versuch vorgestellt, sondern ein Weg
gezeigt werden, auf dem Ignatius ,,methodisch* den Exerzitanden ins
Herz seines Anliegens fiihren mochte: hellhérig zu werden fiir den Ruf,
den Gott durch den Geist Jesu Christi an mich richtet, und sich bereit
erkldaren, diesem Ruf vorbehaltlos zu folgen.

Das ,,Gott in allen Dingen suchen und finden® wird oft als typisch je-
suitisch hingestellt. Jesuitisch — ja! Aber unterscheidend typisch? Bei
Mechthild von Magdeburg, bei Johannes Tauler, auch bei Martin Lu-
ther, iiberall finden wir diese Spiritualitdt schon vor Ignatius und oft-
mals sogar im gleichen Wortlaut formuliert. Die ,,Reden der Unterwei-
sung®, die der junge Meister Eckhart seinen Mitbriidern in Erfurt hielt,
sind in manchen Kapiteln eine einzige Paraphrase dieses ,,Gott in allen
Dingen suchen und finden“. Doch die Exerzitien des Ignatius und da-





