
•Schwerter zu Pflugscharen" (jes 2,4) 
Die Wandlung des Ignatius von Loyola* 

Heinrich Jürgens, Frankfurt am Main 

Im Jahre 1521, als die Franzosen die Festung Pamplona im Baskenland 
berannten, hätte jeder, der den Edelmann Inigo de Loyola kannte, die 
Hand dafür ins Feuer gelegt, daß er der geborene Caballero (Ritter, 
Höfling, Adlige), und diese Lebensform ihm geradezu auf den Leib ge- 
schrieben sei, und Ignatius, wie er sich später nannte, hätte dem voll und 
ganz zugestimmt. Und dennoch erkennt dieser Mensch wenige Wochen 
später, allmählich zwar, aber schließlich mit voller Klarheit, daß seine 
Lebensbestimmung eine andere war. Aus dem Mann mit dem eisernen 
Willen und dem locker sitzenden Schwert wird ein feinfühliger Mensch, 
der mit seinen Geistlichen Übungen das Erdreich der Seelen wie mit ei- 
ner Pflugschar lockert, um sie aufnahmebereit zu machen für den Samen 
des rufenden Wortes Gottes, wie es ihm selber geschehen ist. Der innere 
Weg, den er dabei geführt wurde, soll im folgenden auf seine exemplari- 
schen Züge hin betrachtet werden. Vielleicht fühlt sich ein Leser ermu- 
tigt, in ähnlicher Weise sich aufzumachen und seine Lebensbestimmung 
zu suchen. 

... weil seine Sache das Erobern ist des Erreichlichen ...' 

Ignatius war das jüngste von dreizehn Kindern; außerdem war er, auch 
für seine Zeit, von kleiner Gestalt. Die Mutter starb kurz nach seiner Ge- 
burt. Vielleicht hängt es damit zusammen, daß er wohl nicht als verhät- 
scheltes Nesthäkchen aufwuchs, sondern sich unter seinen älteren Ge- 
schwistern als nicht ,weniger, schwächer, dümmer' usw. erweisen mußte, 
um sich zu behaupten. Man hat den Eindruck, daß er sich oft mit ande- 
ren verglich und sich vornahm, es ihnen mindestens gleichzutun. Er 
träumte davon, alle anderen auszustechen und der Beste zu sein oder zu 
werden. Aber seine Weise zu träumen, war nicht Flucht aus der Wirk- 
lichkeit, kein billiger Handlungsm'öfz, sondern ungemein wirksam: Was 

* Vorabdruck aus: Ignatius von Loyola und die Gesellschaft Jesu. Hrsg. v. A. Falkner und 
P. Imhof, Würzburg 1990, Echter Verlag, 98,- DM. Der großformatige Jubiläumsband ent- 
hält u. a. 80 Färb- und ca. 70 Schwarzweißabbildungen. Die Redaktion 
1 Vgl. P. Claudel, Der Seidene Schuh. Übers, von H. U. v. Balthasar. Salzburg M948, 18. 



Heinrich Jürgens 34g 

er sich erträumte, begeisterte ihn so, daß er danach mit ganzer Energie 
daran ging, es in die Wirklichkeit umzusetzen. 

Wie mächtig die erträumten Zukunftsvisionen seines Lebens waren, 
zeigte sich, als Ignatius nach der gescheiterten Verteidigung der Festung 
Pamplona schwer verwundet auf seinem heimatlichen Schloß in Loyola 
lag. Man hatte, ohne den Patienten zu betäuben, das eine verwundete 
Bein nochmals brechen müssen, weil die Knochen nach der Verwun- 
dung nicht richtig zusammengewachsen waren und eine Heilung so un- 
möglich schien. Er hatte bei dieser •Schlächterei" (PB 2), wie er es 
nannte, keinen Schmerzenslaut von sich gegeben, sondern nur die Fäu- 
ste ineinander verkrampft. Da zeigte es sich, daß schließlich dennoch 
ein Stück Knochen derart herausstand, •daß es ein häßlicher Anblick 
war. Das konnte er nicht anstehen lassen, da er entschlossen war, seine 
weltliche Karriere fortzusetzen." (PB 4) Darum ließ er sich bei vollem 
Bewußtsein dieses Knochenstück absägen, was noch schlimmer war, als 
alle vorangegangenen Torturen. Wenn die erträumte Karriere es ver- 
langte, schreckte ein Ignatius von Loyola vor nichts zurück. 

Seine Art zu träumen hat ihn zunächst zu einem geschätzten Cabal- 
lero, einem Höfling mit besten Karriereaussichten gemacht, dann sein 
Leben radikal verändert und wurde schließlich zum Kern jener Geistli- 
chen Übungen, mit denen er Menschen half, ihr Leben kreativ und wirk- 
sam dem Evangelium gemäß zu gestalten. Es lohnt sich deshalb, dieser 
Art zu träumen nachzugehen. 

Der Traum vom alternativen' Rittertum 

Schließlich liegt Ignatius also auf seinem Krankenlager und wartet auf 
die Genesung. Es ist ihm langweilig, und er bittet um ein paar Romane, 
die ihn bislang zu vielen Tagträumen angeregt hatten: die Ritterromane 
des Amadis de Gaula, mittelalterliche Abenteurergeschichten. Aber in 
diesem Hause gibt es nur ein •Leben Christi" und eine Sammlung von 
Heiligenleben. 

Und nun beginnt ein eigenartiger Wettlauf zwischen zwei konkurrie- 
renden Tagträumen: Zeitweise träumt Ignatius aus dem Gedächtnis jene 
Ritterabenteuer des Amadis de Gaula weiter und fragt sich dabei, wie er 
Ähnliches in seinem Leben tun könnte. Er malt sich den Minnedienst 
für eine sehr hochgestellte Dame, in die er anscheinend verliebt war, in 
allen Einzelheiten aus. Drei, vier Stunden kann er damit verbringen. 
Dann liest er im •Leben Christi" oder in den Heiligenleben, und die au- 
ßergewöhnlichen Bußwerke, die da erzählt werden, fangen an, ihm zu 



Ignatius von Loyola 347 

imponieren. Er entdeckt hier ein .alternatives' Rittertum im Gefolge 
Christi, des Königs. Sofort fängt er an, sich auszumalen, wie es wäre, 
wenn er •all dies täte, was der heilige Franziskus getan hat, oder das, 
was der heilige Dominikus tat. Dabei nahm er sich immer schwierige 
und mühsame Aufgaben vor; und wenn er sich solche vornahm, meinte 
er, in sich Kraft genug zu finden, um sie auch wirklich durchzuführen." 
(PB 7) Warum auch nicht, nachdem er gerade auf dem Krankenlager die 
Martern des Knochenabsägens freiwillig durchgestanden hatte! Auch in 
diesen Tagträumen verbringt er viele Stunden. Wenn er ihrer müde ist, 
wendet er sich wieder den Ritterroman-Träumen zu und umgekehrt. 
Aber schließlich fällt ihm etwas auf. 

Innere Leere - innere Freude: Was steckt dahinter? 

•Wenn er sich mit weltlichen Gedanken beschäftigte, hatte er zwar gro- 
ßes Gefallen daran; wenn er aber dann, müde geworden, davon abließ, 
fand er sich wie ausgetrocknet und mißgestimmt. Wenn er jedoch daran 
dachte, barfuß nach Jerusalem zu gehen und nur noch wilde Kräuter zu 
essen und alle anderen Kasteiungen auf sich zu nehmen, die, wie er las, 
die Heiligen auf sich genommen hatten, da erfüllte ihn nicht bloß Trost, 
solange er sich in solchen Gedanken erging, sondern er blieb zufrieden 
und froh, auch nachdem er von ihnen abgelassen hatte." (PB 8) Er 
dachte über diesen Unterschied nach, •und allmählich kam er dazu, 
darin die Verschiedenheit der Geister zu erkennen, die dabei tätig wa- 
ren, nämlich einmal der Geist des Teufels und das andere Mal der Geist 
Gottes." (PB 8) Trotz dieses wesentlichen Unterschieds seiner Tag- 
träume gab es darin etwas Gemeinsames: den ungemein tiefsitzenden 
Wunsch, für das weitere Leben die rechte Ausrichtung und eine klare 
Vorstellung von der Zukunft zu gewinnen; darin lag wieder der selbst- 
verständliche Ehrgeiz, besondere Leistungen zu vollbringen, die ihn be- 
rühmt machen sollten. Aber er erkannte noch nicht so recht, wie auch 
darin die beiden ,Geister' am Werke waren. 

Blinde Entscheidung für Gott 

Ignatius wurde sich bewußt, daß sein bisheriges Leben vor ihm selbst 
nicht mehr bestehen konnte, daß die Ausrichtung seines Lebens falsch 
gewesen war und daß es an der Zeit war, dafür Buße zu tun, und zwar in 
der Form der oben erwähnten Wallfahrt nach Jerusalem. Die Ritterro- 



Heinrich Jürgens 348 

mane traten nun mehr und mehr in den Hintergrund. Die Leere, die bei 
der weltlichen Zukunftsvision in Ignatius zurückblieb, und die tiefinner- 
liche Zufriedenheit, mit der das alternative' Rittertum ihn erfüllte, be- 
wirkten eine klare Entscheidung. Noch war Ignatius, wie er selber sagt, 
bezüglich dessen, was das wirklich bedeutete, fast blind; aber er hat eine 
neue Ausrichtung seines Lebens gewonnen, und wird nun versuchen, ihr 
mit aller Konsequenz zu entsprechen. 

Tagträumen - eine Kunst 

Jene Lebensausrichtung zu finden, die bis in die Tiefen der Seele hinein 
Frieden und Befriedigung gibt, ist nicht nur die Sehnsucht eines Igna- 
tius damals, sondern treibt auch heute noch unzählige, zumal junge 
Menschen um. Kann ausgerechnet Tagträumen helfen, sie zu entdek- 
ken? Schließlich hat Tagträumerei keinen allzu guten Ruf. 

Ignatius hat seine Weise des Tagträumens intensiv reflektiert und sie 
schließlich in eine Form gegossen, mit der er anderen Menschen helfen 
wollte, ihre eigene Lebensausrichtung zu finden. Das Ergebnis liegt in 
seinen ,Geistlichen Übungen' vor. Die Tagträumerei seiner Bekehrungs- 
zeit findet sich dort wieder unter dem Stichwort Betrachtung'. Die An- 
weisungen, die er für die Betrachtungen gibt, umschreiben die Voraus- 
setzungen, die erfüllt sein müssen, damit Tagträumen nicht zur Flucht 
aus der Wirklichkeit oder zum Handlungsersatz wird. Er nennt als Rah- 
menbedingungen : 

- Wer in den Exerzitien ,tagträumen' (= betrachten) will, muß von ei- 
ner Suchfrage getrieben sein. Je bewegter einer von dieser Frage ist, 
desto tiefer gräbt er sich in den Betrachtungsstoff hinein. Und je tiefer 
einer bohrt, desto eher findet er den wahren Schatz seines Lebens in 
der Tiefe seiner Seele.2 Diese Suchfrage - das ist sehr wichtig - wird 
in Form einer Bitte am Anfang der Betrachtung vor Gott hingetragen. 
Denn eine der wichtigsten Erkenntnisse, die Ignatius gegen Ende sei- 
ner Umwandlungszeit gewonnen hat, ist die, daß in Fragen des inne- 
ren menschlichen und geistlichen Fortschritts nichts aus eigener Kraft 
,gemacht' werden kann, was von Bedeutung wäre. 

- Das Tagträumen wird von Ignatius auf einen ganz bestimmten Inhalt 
beschränkt: eine Szene im Leben Christi, eine bestimmte theologische 
(bildhaft vorgestellte)  Aussage  usw.  Ignatius  führt  den  Übenden 

2 Vgl. EB 48. 



Ignatius von Loyola 349 

gleichsam auf eine umzäunte Weide, auf der er sich dann in diesem 
Rahmen frei bewegen kann und soll. Der Übende soll sich den 
,Schauplatz' des Geschehens, das er betrachtet, in allen Einzelheiten 
ausmalen. Ignatius gibt dafür keine Vorgaben, sondern sagt nur, der 
Übende solle sich konkret vorstellen, ob der Weg, den etwa die Mut- 
tergottes mit Josef nach Bethlehem geht, schmal oder breit ist, eben 
oder bergauf-bergab führt usw. Und so mit allen anderen Einzelhei- 
ten. Ignatius sagt nicht, wie der Weg ist, sondern der Übende soll sich 
selber ausmalen, wie er ihn sich vorstellt.3 Dabei geht es nicht um eine 
historisch genaue Rekonstruktion des Ortes und des Geschehens, son- 
dern darum, von innen aufsteigen zu lassen, wie sich die Szene meiner 
Phantasie darstellt. Nur so wird der Tagtraum ein Stoff, der Hinweise 
auf die tieferen Schichten der eigenen Seele gibt. 
Andererseits muß dem Übenden bewußt sein, daß es sich bei dem be- 
trachteten Geschehen um ein Mysterium des Lebens Jesu handelt, 
d. h. ein Geschehen, das Tieferes aussagt, als die Oberfläche für sich 
zeigt, und das nur im Glauben berührbar ist. Das ist mit ein Grund, 
weshalb die Szene nicht einfach willkürlich verändert werden darf, es 
sei denn, daß ich mir probeweise einen veränderten Verlauf vorstellen 
möchte. Aber das, was die Schrift sagt, bleibt an sich Maßstab. 

- Wenn so das Bühnenbild entworfen ist, soll der Übende, bewegt von 
seiner Suchfrage, die Handlung mitzuerleben suchen, indem er sich 
die Personen der Handlung vorstellt, hört, was sie sagen, erwägt, was 
sie tun usw. Er kann sich selbst in die Szene als Mithandelnden hin- 
eindenken oder sich in die einzelnen Personen hineinversetzen, um sie 
zu verstehen, immer mit dem Ziel, das zu finden, was er sucht. Darum 
darf das nächste Element4 nicht fehlen: 

- Der Übende soll sich während der Betrachtung immer wieder auf sich 
selbst zurückbesinnen: •Wie wäre es, wenn ich ...?" •Was könnte das 
in meinem Leben bedeuten...?" u. a. m. Es geht nicht darum, sich in 
schönen Phantasien zu ergehen und selber draußen zu bleiben. Fol- 
genloses Betrachten heißt für Ignatius die Zeit vergeuden.5 

- Die Zeit für die Suche wird reichlich bemessen, jeweils eine volle 
Stunde. Das ist nicht leicht durchzustehen. Frustrations- und Durst- 
strecken sind fast unvermeidlich. Aber gerade diese schwierigen Zei- 
ten sind wichtig, um das Suchen auf seine Echtheit zu prüfen und zu 

3 Vgl. EB47. 112. 
4 Vgl. EB 106-108. 
5 Vgl. ebd. 



Heinrich Jürgens 350 

reinigen. Da zeigt sich, wieviel ein Mensch für seine Lebensausrich- 
tung zu investieren bereit ist, und entsprechend wird auch der Ertrag 
sein. Steckenbleiben, Engpässe sind wichtige Phasen inneren Fort- 
schritts.6 

- Damit hat es aber noch nicht sein Bewenden. Nach Abschluß der Be- 
trachtung soll der Übende darüber nachsinnen, wie es ihm in der Be- 
trachtungszeit ergangen ist. Es geht dabei nicht um die inhaltlichen 
Ergebnisse, sondern um das Befinden und seine Veränderungen wäh- 
rend oder evtl. nach der Betrachtungszeit. Denn das ist ja der Maß- 
stab für die Bewertung der Betrachtung: Ob und wie dabei die Seele 
in ihrer Tiefe angerührt wurde. Hier sind dann die ,Geister' zu unter- 
scheiden.7 Da das nicht immer leicht ist, möchte Ignatius, daß der 
Übende über diese Erfahrungen auch mit dem Exerzitienbegleiter 
spricht. Der Außenstehende überblickt besser, was da vorgeht, und 
hat meist auch mehr Erfahrung im Aufdecken von Täuschungen.8 

Man erkennt wohl leicht, wie hier die eigene Tagtraum-Erfahrung des 
Ignatius in Hilfestellung für andere umgemünzt ist. Es sind drei Phasen 
klar zu unterscheiden: 

- Einmal der Vorgang des Tagträumens selber. Er muß so angelegt sein, 
daß es sich um richtiges Träumen handelt und nicht nur um eine ra- 
tional gesteuerte Geistesbetätigung. 

- Dann muß das, was mit dem Traum ins Bewußtsein gehoben worden 
ist, einem zu Bewußtsein kommen, d. h. der Träumer muß nach dem 
Träumen anschauen, was er geträumt hat und wie es ihm dabei inner- 
lich erging, um zu erkennen, wes Geistes Kind der Traum ist; nur so 
kann man die rechte Lehre daraus ziehen. 

- Schließlich muß die Wirkung der ersten beiden Phasen sich zeigen, 
wenn die durchgeträumte Problemsituation im konkreten Leben als 
Ernstfall eintritt. Jetzt wird sich erweisen, ob einer seinen Traum 
schon richtig verstanden und angenommen hat. 

6 Vgl. EB 12. 
7 Vgl. EB 77. 
8 Vgl. EB 17. 



Ignatius von Loyola 351 

Schon die alten Griechen... 

Es mag interessieren, daß schon lange vor Ignatius und dann auch wie- 
der in neuerer Zeit ähnliche Erkenntnisse gereift sind und in entspre- 
chende Praxis umgesetzt wurden. 

Ignatius hat, ohne sich dessen bewußt zu sein, in seinen Geistlichen 
Übungen etwas geschaffen, was - in etwas anderer Form - 2000 Jahre 
vor ihm die Griechen in Epidauros praktiziert haben, an jener Wall- 
fahrts- und Heilungsstätte, an der jahrhundertelang psychisch und leib- 
lich Kranke das erlösende Wort des Heilgottes Asklepios suchten. 
Durch mancherlei Reinigungsriten und durch Theateraufführungen 
wurden die Kranken auf die Begegnung mit dem Heilgott im Traum vor- 
bereitet. Dramen und Träume waren wesentliche therapeutische Ele- 
mente.9 Bei Ignatius ist es das Tagträumen über dramatische Vorgänge 
in der Hl. Schrift, das es dem Übenden ermöglichen soll, die Stimme 
Gottes zu vernehmen, die ihm seine Lebensausrichtung und Lebensbe- 
stimmung zeigt und ihn so heil werden läßt. (Die Bedeutung des Drama- 
tischen in diesem Geschehen wird weiter unten deutlich werden.) Frei- 
lich darf die Betrachtung nicht bloß ein rationales Überdenken von 
Wahrheiten sein. Getragen von einer tiefen Sehnsucht, muß der Übende 
sich ins Träumen hineintasten und dann kommen lassen, was aus sei- 
nem Inneren aufsteigt, es ehrfürchtig entgegennehmend trotz aller Di- 
stanz, mit der er später analysiert, was in ihm geschehen ist. 

Ignatius als ,Seelenarzt'? 

Ignatius hat etwas erkannt, was heute im Rahmen der Psychotherapie 
eine wichtige Rolle spielt: den heilenden Umgang mit (Tag- und Nacht-) 
Träumen. Träume sind der beste Zugang zu den unbewußten Tiefen der 
Seele. Wenn Ignatius sagt: •Ich setze voraus, daß es dreierlei Gedanken 
in mir gibt: solche, die mein eigen sind und allein meiner Freiheit und 
meinem Willen entspringen, während die beiden anderen von außen 
kommen: der eine vom guten, der andere vom bösen Geist" (EB 32), 
dann meint er mit den •von außen" kommenden Gedanken (Phantasien 
usw.) das, was wir heute mit den aus dem Unbewußten ins Bewußtsein 
dringenden Gedanken, Phantasien und Gefühlen meinen. 

Es muß offen bleiben, ob das, was in mein Bewußtsein von ,außen' 
bzw. von ,unten' eindringt, vom ,guten' oder ,bösen' Geist direkt ange- 

Z.-M. Erdmann, Psychodrama. Düsseldorf 1975, 139-143. 



Heinrich Jürgens 352 

stoßen ist oder einfach geordneten bzw. ungeordneten Elementen der 
Seelentiefe mit innerer Konsequenz entspringt und insofern dann als gut 
oder böse, d. h. als zum Guten, Gemäßen oder Unguten, Nichtgemäßen 
hindrängend erlebt wird. Es scheint jedoch so, daß Gott und sein Ge- 
genspieler in der Regel die Tiefenschichten der Seele nicht übersprin- 
gen, sondern in einer Tiefe wirken, von der her Wirkungen dann bis ins 
Bewußtsein vordringen. Unmittelbares Einwirken ins Bewußtsein des 
Menschen ist nach Ignatius Gott allein vorbehalten.10 

Die oben skizzierten Rahmenbedingungen für ein hilfreiches Tagträu- 
men könnte ein Psychotherapeut formuliert haben. Da in der Zeit des 
Ignatius die heutige psychotherapeutische Betrachtungsweise der seeli- 
schen Wirklichkeit nicht geläufig war, ist sein Vokabular für uns nicht 
leicht zu verstehen bzw. leicht mißzuverstehen. Denn es stammt aus den 
aszetischen, moralischen und theologischen Wortbeständen seiner Zeit. 
Dennoch bleibt unbestreitbar, daß Ignatius nahe an das heranführt, was 
man heute Umgang mit Träumen nennt. 

Ignatius versteht sich nicht als Seelen-,Arzt'; er sagt nicht, er wolle die 
Seelen heilen, sondern er wolle den Seelen helfen. Er spricht davon, daß 
er Menschen helfen will, Un-Ordnung (in den inneren Dingen der Seele 
und den äußeren der Lebensweise) zu beseitigen, Un-Klarheiten (über 
den Urheber von Regungen der Seele) zu klären und Un-Entschieden- 
heiten (weil man innerlich noch da oder dort verhaftet ist) zu freier Ent- 
scheidung zu befreien. Ignatius hat vorwiegend Menschen vor Augen, 
die nicht psychisch krank sind, sondern vielleicht belastet sind, aber 
doch ein durchschnittliches Maß an Einsichts- und Entscheidungsfähig- 
keit besitzen, so fließend der Übergang zwischen diesen beiden Katego- 
rien auch sein mag. 

Was macht Träume so bedeutsam? 

Der Traum ist ein psychisches Geschehen, das sich im Schlaf unterhalb 
der Schwelle des Tag-Bewußtseins vollzieht, gelegentlich aber sich die- 
ser Schwelle soweit nähert, daß es beim Erwachen erinnert werden 
kann. Das heißt, daß ich im erinnerten Traum einen Einblick erhalte in 
Vorgänge der Tiefen meiner Seele, die mir sonst kaum erkennbar sind. 
Träume haben oft eine innere Struktur, die an den Aufbau des Dramas 
erinnern.11 Irgendwie scheint dabei Regie geführt zu werden. Aber die 
Regie führt nicht das bewußte Ich, sondern etwas in der Tiefe der Seele. 
10 Vgl. EB 330. 
11 Vgl. J. Jacobi, Die Psychologie von C. G. Jung. Frankfurt 1978, 85f. 



Ignatius von Loyola 353 

C. G. Jung würde wohl vom ,Selbst' sprechen. Die Regie inszeniert of- 
fenbar häufig ein Drama, in dem eine vom Träumer als Problem emp- 
fundene Lebenssituation durchgespielt wird, manchmal mit, manchmal 
auch ohne Lösung. Der Träumer erhält so - wenn er sich erinnern kann 
- Hinweise auf mögliche Lösungen oder zumindest auf die Aufgabe, die 
noch zu lösen ist. Wenn es gelingt, im Wachbewußtsein sich erneut auf 
dieses ,Drama' einzulassen, werden dabei psychische Energien frei, die 
bislang unbewußt und gleichsam gebunden waren. Menschliches 
Wachstum geschieht im Bestehen dramatischer Situationen, d. h. im 
Durchstoßen bis zu einer der Person angemessenen Lösung. Dann kann 
das Problem abgelöst werden, und der Mensch wird frei für einen näch- 
sten Schritt.12 

Darum ist es wichtig, daß die Betrachtungen des Ignatius in den Geistli- 
chen Übungen sich auf Szenen richten, die einen dramatischen Aufbau 
haben. Damit kann sich dann die persönliche innere Dramatik des 
Übenden verknüpfen und im Durchhandeln eventuell ähnliche Freiset- 
zungen von Energie erleben (Ignatius nennt das Trost) wie der, der ei- 
nen Traum bewußt noch einmal durchhandelt. 

Träume haben eine unterschiedliche Qualität je nachdem, aus welcher 
Tiefenschicht sie stammen. Der Traum-,Regisseur', kleidet seine Dar- 
stellung in Erinnerungsreste entweder aus der Außenwelt oder aus dem 
inneren Erleben des Träumers oder in Urbilder, die die Seele von An- 
fang an in sich gehabt zu haben scheint (Archetypen). 

Der Traum stammt aus einer Schicht der Seele, in der die ,Väter' der 
Bewegungen der Seele sitzen, von denen Ignatius spricht, der •böse" 
oder der •gute Geist". Sie senden ihre Botschaften in verschlüsselter, 
aber oft entzifferbarer Form. Doch darf man sie nicht einfach für bare 
Münze nehmen. Man muß die Geister zu unterscheiden suchen. Wichtig 
ist dabei die ,emotionale Begleitmusik'. Sie ist ein entscheidendes Kenn- 
zeichen für die Entzifferung und Interpretation des aufgeführten 
,Stücks'. Aus ihm kann ich am ehesten die Tendenz erkennen, die dem 
Geschehen innewohnt und ob es mich führen oder ver-führen will. Je 
nachdem wird meine Reaktion anders aussehen müssen. 

Tagträume - den Träumen der Nacht verwandt 

Daß es möglich ist, seinen Gedanken und Phantasien bei vollem Tagbe- 
wußtsein freien Lauf zu lassen, weiß jeder. Freilich ist es oft nicht leicht, 

12 Vgl. Z.-M. Erdmann (s. Anm. 14) passim. 



Heinrich Jürgens 354 

bewußtes Nachdenken oder Vorausphantasieren, das keine oder kaum 
eine engere Verbindung zu den Tiefenschichten der Seele aufweist, zu 
unterscheiden von einem psychischen Vorgang, bei dem der Mensch ei- 
nerseits nicht schläft, aber doch ein Geschehen sich vollziehen läßt, das 
wie ein Traum von der Tiefe her gespeist und gestaltet wird. 

Ein Hauptunterschied zwischen Tagträumen und Träumen der Nacht 
besteht wohl darin, daß sich im Tagtraum das rationale Denken und die 
Ich-Beteiligung häufiger und stärker einmischen als in den Träumen der 
Nacht. Aber zumindest zeitweise übernimmt die ,Tiefe' die Gestaltung 
des inneren Geschehens ganz ähnlich wie im nächtlichen Traum. 

Manchmal geschieht solches Tagträumen unwillkürlich, es kann aber 
auch bewußt herbeigeführt werden. So kann man einen erinnerten 
Traum im wachen Zustand noch einmal durchhandeln, indem man ihn 
einem Gesprächspartner erzählt, als würde man ihn jetzt erleben, und 
dabei an kritischen Punkten lauschen, ob sich vielleicht eine andere 
Handlungsweise anbietet als im ursprünglichen Traum. Auf diese Weise 
kann man ein unvollendetes Traumdrama zu einem gültigen Ende füh- 
ren und daraus Hilfe für das dargestellte Problem finden.13 

Oder man kann in einer Gruppe die Teilnehmer sich mit Teilen aus er- 
zählten Träumen identifizieren lassen und so gemeinsam ein nur verbal 
ausagiertes Drama gestalten. Dabei werden unbewußte Einfälle das Ge- 
schehen so steuern, daß die Reflexion Hinweise auf unbewußte Anteile 
meines gewöhnlichen Handelns und Fühlens aufdeckt.14 In den Geistli- 
chen Übungen kommen allerdings in der Regel wohl nur jene Weisen 
des Umgangs mit (Tag-)Träumen in Frage, die man allein oder allenfalls 
mit Hilfe des Exerzitienbegleiters durchführen kann. 

Um bei einer ignatianischen Betrachtung ein solches Tagträumen 
,kommen zu lassen', bedarf es wohl einer Art inneren Loslassens. Der 
Übende muß wie ein spielendes Kind sich gedankenverloren dem über- 
lassen, was ihm einfällt. Er darf nicht jetzt schon darüber reflektieren, 
sonst unterbricht er den Strom des inneren Geschehens. Die Anweisun- 
gen des Ignatius, die oben skizziert wurden, müssen so in Fleisch und 
Blut übergegangen sein, daß sie nicht in einem bewußten Eingreifen in 
das innere Geschehen eingeschleust werden müssen. Am meisten hängt 
von der Lebendigkeit und dem Gewicht der Suchfrage ab, die den 
Übenden zutiefst bewegen muß. 

13 Vgl. Z.-M. Erdmann, Erlebnistherapie. Unveröffentlichtes Manuskript o. J. Teil 2, Kap. 
1,22-31. 
14 Vgl. ebd. 1-26. 



Ignatius von Loyola 355 

Es gibt wohl noch mancherlei Möglichkeiten, Wachträume auszulö- 
sen. Hier geht es nur darum zu zeigen, daß Ignatius, fußend auf seiner 
eigenen Erfahrung, eine Anleitung zu solchem Wachträumen gibt. 

Die Wirkung des Umgangs mit (Tag-)Träumen 

Die in tieferen Schichten gelagerten Einsichten und Handlungsantriebe, 
deren ich mir sonst nicht bewußt bin, die vielleicht auch durch irgend- 
welche Blockaden gefesselt sind, werden in (Tag-)Träumen u. U. freige- 
setzt, können ins Bewußtsein vordringen und so erkannt und bearbeitet 
werden. Der Mensch spürt, wie in ihm plötzlich Kräfte und Klarheiten 
vorhanden sind, über die er bislang nicht verfügen konnte, die ihm nicht 
zur Verfügung standen. 

Die im Traum auftretenden Elemente und Gestalten symbolisieren 
nicht selten vom psychischen Leben abgespaltene Teile. Im Umgang mit 
dem Traum geschieht u. U. eine Re-Integration dieser Teile, die damit 
wieder in den Fluß des inneren Lebens einbezogen werden und die in- 
nere Dynamik positiv verstärken. Das Leben wird in diesem Punkt wie- 
der echter und intensiver. So kann Veränderung geschehen. Daß so et- 
was sich auch auf das Glaubensleben positiv auswirkt, liegt auf der 
Hand. Eine gestörte Seele kann keinen ,ungestörten' Glauben leben. 
Eine Seele im Vollbesitz ihrer Kräfte kann diese auch in den Glauben 
integrieren und ihm so volles Leben einflößen. Umgekehrt kann ein 
Glaube, dessen Wurzeln bis in die Tiefen der Seele hinabreichen, sich in 
diesen Tiefen heilend auswirken. Entscheidend ist, daß es zwischen dem 
Normalbewußtsein und den Tiefenschichten des Menschen ein gewisses 
Maß an Austausch gibt. 

Es gibt in der Literatur zahlreiche Beispiele von sogenannten gelenk- 
ten Phantasien', z. B. Phantasie-Reisen u. ä.13 Besonders hier fällt die 
Ähnlichkeit zu den von Ignatius genannten Betrachtungsweisen der 
Kontemplation und der Anwendung der fünf Sinne auf. 

Schließlich kennt wohl jeder ein sogenanntes spontanes, ungeplantes 
Tagträumen, in dem sich meist Wunsch- oder Angstvorstellungen ausle- 
ben. Hier wird das Träumen leicht zur Ersatzhandlung oder besser zum 
Handlungsersatz. Anders ist es, wenn ich in der Art eines ,Rite d'entree' 
eine künftige Handlung vorausphantasiere und mich so gleichsam ein- 
übe in das, was ich später tun will. 

'• Vgl. u. a. J. O. Stevens, Die Kunst der Wahrnehmung. München 1975. 



Heinrich Jürgens 355 

Geistliche Übungen und Umgang mit Tagträumen 

Die in der heutigen therapeutischen Praxis vorkommenden Weisen des 
Weiterträumens eines Traumes im wachen Zustand, das ,Durchhandeln' 
eines Traumes im Wachzustand, das Nacherleben von Träumen, ge- 
lenkte Phantasien u. a. m. sind Weiterentwicklungen dessen, was Igna- 
tius im Ansatz bereits vermittelt hat. Wenn nun etwa das Gesprächsver- 
halten des Exerzitienbegleiters von der Gesprächstherapie (C. Rogers) 
nützliche Hinweise bekommen kann, könnte es wohl auch von Nutzen 
sein, aus dem Umgang mit Träumen in der Psychotherapie etwas für die 
Exerzitienpraxis und die Anleitung dazu zu lernen, um sie wirksamer zu 
machen. Wer nur persönlich versuchen will, gezieltes Tagträumen im 
Sinne des Ignatius zu üben, kann dies wohl gefahrlos tun, wenn er die 
oben erwähnten Rahmenbedingungen beachtet. Wer jedoch als Exerzi- 
tienleiter den therapeutischen Umgang mit Träumen einbeziehen will, 
sollte darin allerdings geschult sein und nicht ein bloß angelesenes 
Buchwissen darüber besitzen. Hier liegt eine Aufgabe, die noch zu lei- 
sten ist und jetzt wohl ansteht. 

Von der Identifikation zur Identität 

In seiner Tagträumerei durchlebt Ignatius einen Lebensvorgang, der von 
äußerster Wichtigkeit ist. Er versucht, wie •jeder von uns, der zum Le- 
ben geboren ist, gleichsam in einem zweiten Geburtsvorgang zu seiner 
Identität zu finden und als in Beziehung zu anderen stehendes Sehn- 
suchtswesen zu wachsen. Das ist jedoch ein Wachstum, von dem man 
weiß, daß es erst im Tod abgeschlossen sein wird und daß dieser sich in 
jeder Etappe bemerkbar macht durch die fortwährende Entdeckung des- 
sen, was man nicht ist, im Vergleich zu dem, was man zu sein sich er- 
träumt.16 

Dem tagträumenden Ignatius geht es wie dem Zuschauer eines guten 
Theaterstücks: Er identifiziert sich unwillkürlich mit dieser oder jener 
Person, dieser oder jener Handlungsweise usw. Solche Identifikation ist 
ein persönlicher •Vorgang ..., in dem ... ein Subjekt einen Aspekt, eine 
Eigenschaft, ein Attribut des anderen Menschen sich zu eigen macht 
und sich ganz oder zum Teil nach dessen Modell umgestaltet. Die Perso- 
nalität konstituiert und differenziert sich in einer Reihe von Identifika- 

16 Th. de Saussure, Der Vorgang der Selbstidentifikation. In: Concilium 24 (1988) 86. (Her- 
vorhebungen von mir.) 



Ignatius von Loyola 357 

tionen. Die Identifikation geschieht aus Sympathie, mehr oder weniger 
bewußter Nachahmung, aus Empathie, durch geistige Ansteckung, lok- 
kende Projektion".17 Genau das ist der Vorgang, in dem aus Ignatius ein 
alternativer' Ritter Christi wird. Aber um ein Haar hätte er sein Ziel ver- 
fehlt. 

Vorsicht - Falle! 

•In der Tiefenpsychologie ist ... die Identifikation, die im Kontakt mit 
dem Modell die Entwicklung gewisser Wesenszüge fördert, welche im 
Subjekt selber angelegt sind, von der ... Introjektion zu unterscheiden... 
Die Introjektion figuriert unter den Abwehrmechanismen." Sie besteht 
•darin, Eigenschaften des Objekts phantasmatisch von außen nach in- 
nen übergehen zu lassen ... Es kann sich dabei um Ideen, Überzeugun- 
gen und Gefühle handeln. Der Abwehraspekt beruht darauf, daß das 
Subjekt sich auf diese Weise Wesenszüge von anderen aneignet, die sei- 
ner eigenen Natur völlig fremd sein können, weswegen es unbewußt ver- 
sucht, die beängstigende Distanz des Andersseins zu vermindern. So 
z. B. der Mensch, der sich in einer homogenen Gruppe fremd fühlt und 
(deswegen) deren Akzent, Reaktionsweisen, Gepflogenheiten über- 
nimmt. Das Gegenteil von Introjektion ist die Projektion, die aus den 
gleichen Beweggründen ebenfalls ein Abwehrmechanismus ist. Darin 
legt das Subjekt anderen unbewußt Gedanken oder Gefühle bei, die in 
Wirklichkeit seine eigenen sind, die es aber momentan oder dauernd 
nicht als solche zu erkennen vermag."18 

Ignatius hat auf seinem Krankenlager und in der Zeit unmittelbar da- 
nach, um es mit tiefenpsychologischer Terminologie auszudrücken, ne- 
ben Identifikationen anscheinend nicht selten auch Introjektionen und 
Projektionen vollzogen, natürlich ohne sich dessen bewußt zu sein. Er 
übernahm die Handlungsweisen der Heiligen, ohne im geringsten dar- 
auf zu achten, ob das seiner Natur gemäß ist oder nicht. Er sagte später 
selber über diese Zeit: •Seine ganze Überlegung bestand darin, daß er 
zu sich selber sagte: Der heilige Dominikus hat dies getan, also muß 
auch ich es tun; der heilige Franziskus hat jenes getan, also muß auch 
ich es tun." (PB 7)Als Beispiel dafür, wie blind er damals war trotz sei- 
nes großen Verlangens, dem Herrn zu dienen, erzählt er folgende Bege- 
benheit: Nach seinem Aufbruch von Loyola überlegte er ernsthaft, ob er 
nicht einem Mauren, der eine Weile mit ihm ritt und der die Jungfräu- 
17 Ebd. 86. 
18 Ebd. 86f. (Hervorhebung von mir.) 



Heinrich Jürgens 35g 

lichkeit der Muttergottes nach der Geburt Jesu leugnete, ein paar Dolch- 
stiche versetzen müsse, um ihre Ehre zu retten... Die alte, ritterliche 
Ehrauffassung wird von Ignatius ganz selbstverständlich in die Glau- 
benswelt hinüberprojiziert.19 •Er hatte noch keinen Blick für innere 
Werte und verstand nicht, was Demut, Liebe, Geduld eigentlich seien. 
Und er kannte jenes Gespür für Gottes Willen noch nicht, das diese Tu- 
genden zu lenken und ins rechte Maß zu bringen hat". (PB 14) Er mußte 
erst noch entdecken, wie die ihm gemäße Form der Nachfolge Jesu aus- 
sieht. Ignatius ist die Gefahr, in der er da schwebte, später zu Bewußt- 
sein gekommen und unvergeßlich geblieben. In der ersten knappen Dar- 
stellung der Grundzüge des Jesuitenordens in der Bestätigungsbulle von 
1540 heißt es u. a., wer in den Orden eintreten wolle, solle sich bemü- 
hen, das hier umrissene Ziel stets vor Augen zu haben und es mit allen 
Kräften zu erstreben: •ein jeder jedoch nach der ihm vom Heiligen 
Geist gewährten Gnade ..."20 Das ist ein deutlicher Hinweis auf die Be- 
deutung der Eigenart eines jeden und eine deutliche Warnung vor blin- 
dem Eifer und blinder Nachahmung der Ordensgründer. Gott bestimmt 
Maß und Art seiner Gnade. Dieses Maß muß ertastet werden. 

Es war also nicht selbstverständlich, daß Ignatius aus diesem Lebens- 
prozeß heil hervorging. Darum mußte Gott ihn, nachdem er von Loyola 
aufgebrochen war, um nach Jerusalem zu pilgern, unterwegs in Manresa 
für lange Monate durch harte Prüfungen gehen lassen, ehe er zu unter- 
scheiden lernte, was seiner Lebensbestimmung gemäß war und was 
nicht. Wir wollen versuchen, im folgenden einzelne Schritte dieses Un- 
terrichts' näher zu betrachten. Sie können auch uns eine Lehre sein. 

Die Reinigung des Herzens 

Im Leben des Ignatius kann man sehr deutlich sehen, daß eine erste, 
grundlegend begeisterte Bekehrung zum Herrn noch nicht genügt, um 
ihm wirklich frei dienen zu können. Zuerst müssen noch die inneren 
Fesseln und Abhängigkeiten, die oft tief im Unbewußten verwurzelt 
sind, bewußt gemacht und bearbeitet werden. 

Das Tagträumen mit seinen Identifikationen ist ein wichtiger erster 
Schritt, um Fragen nach dem eigenen weiteren Weg zu wecken. Aber 
erst eine gute Weise, diese Träume nachträglich prüfend anzuschauen, 
führt dazu, daß wirklich bewußt wird, was da ins Bewußtsein eingedrun- 
gen ist, um dazu frei Stellung nehmen zu können. Bis dahin bleibt man 
" Vgl. PB 15-16. 
20 Form. Inst. Paul III. 1. MHSJ Bd. 63, 14. 



Ignatius von Loyola 359 

den Einflüssen aus den unbewußten Tiefen weitgehend ausgeliefert, 
weil sie nicht zu erkennen sind. Wer allmählich sieht, was da vor sich 
geht - zumindest in Umrissen -, kann es in seine Entscheidungen einbe- 
ziehen. 

Das ist ein mühsamer Prozeß; den wenigsten gelingt es, ihn ohne 
Hilfe von anderen zu bestehen. So ist Ignatius auch der festen Überzeu- 
gung, daß Gott ihn selber an der Hand nahm, weil er zwar ungeheuer 
gutwillig, aber ohne Helfer doch verloren war. Sicher kamen ihm drei 
Umstände zugute, die nicht jedermann ohne weiteres - zumal heute und 
vor allem jungen Menschen - zur Verfügung stehen: Er verfügte über 
eine sehr lebendige, sich frei entfaltende Phantasie, über eine unge- 
wöhnliche Ich-Stärke und über ein reiches Maß an Lebenserfahrung. 
Das ermöglichte es ihm, beim Höhenflug seiner Phantasie den Kontakt 
mit der Wirklichkeit zu behalten und durch Versuch und Irrtum zur Ent- 
deckung seiner Wahrheit zu finden. Wer ihm auf diesem Wege folgen 
will, muß sich prüfen, ob er über diese Voraussetzungen wenigstens bis 
zu einem gewissen Grade verfügt bzw. ob es eine Möglichkeit gibt, vor- 
handene Defizite aufzuarbeiten oder auszugleichen. Es ist auch Aufgabe 
eines geistlichen Begleiters, sich dessen zu vergewissern, ehe er jemand 
auf diesen ,ignatianischen' Weg führt. 

Kaum einigermaßen genesen, machte sich Ignatius von Loyola aus 
auf den Weg zu seiner Wallfahrt nach Jerusalem, von der er allerdings 
noch niemand etwas erzählte. Unterwegs legte er in Manresa eine Pause 
ein, um sich einiges zu notieren. Der Aufenthalt zog sich aber dann un- 
gefähr ein Jahr hin, und in dieser Zeit durchlebt Ignatius alle Höhen 
und Tiefen einer inneren Umwandlung. Folgen wir seinem eigenen Be- 
richt. 

•Er lebte in Manresa von Erbetteltem, aß kein Fleisch und trank kei- 
nen Wein. Da er früher viel auf die Pflege seiner Frisur sowie seiner Fin- 
ger- und Zehennägel verwandt hatte, ließ er sich nun diese ohne jede 
Pflege wild wachsen, ohne sie zu schneiden. Er wohnte zunächst im Ar- 
menspital und fühlte sich sehr getröstet von einer Erscheinung, die ihm 
am hellichten Tag immer wieder begegnete: eine Art Schlange, an der 
unzählige Punkte wie Augen aufleuchteten. Nur, wenn die Erscheinung 
verschwand, empfand er großen Kummer". (PB 19) 

Tückische Frage 

Bis dahin hatte er seit seiner Bekehrung in einer stetig gleichbleibenden 
inneren Ausgeglichenheit und Freude gelebt. Nun kam, wie ein erster 



Heinrich Jürgens 3gO 

Windstoß vor einem Sturm, ein Gedanke in ihm hoch, er überfiel ihn 
übermächtig und setzte ihm sehr zu: •Vor seine Seele traten nämlich die 
Schwierigkeiten seines derzeitigen Lebens, und es war, als ob jemand in 
seinem Inneren zu ihm sagte: Wie wirst du ein derartiges Leben aushal- 
ten können während der siebzig Jahre, die du noch zu leben hast?" (PB 
20) 

Man könnte meinen, daß diese Frage, die da in ihm aufstieg, durch- 
aus vernünftig, ja geradezu notwendig war. Aber Ignatius merkte, daß es 
keine bloße Frage war, sondern eigentlich ein Stoß gegen seine Ausrich- 
tung mit der klaren Tendenz, ihn von ihr abzubringen. Und nachdem 
einmal klar war, wohin das Ganze zielte - und damit, woher es kam -, 
•erwiderte er, gleichfalls in seinem Innern, mit einer großen Entschie- 
denheit, denn er merkte wohl, daß die Frage vom bösen Feind kam: Du 
Elender, kannst du mir auch nur eine einzige Stunde, die ich noch zu le- 
ben hätte, wirklich zusichern? So überwand er die Versuchung und blieb 
innerlich wieder ruhig." (PB 20) 

In diesem Vorgang vertiefte sich Ignatius' Erkenntnis aus den Wo- 
chen seines Krankenlagers, daß sich aus dem ,Schwanz der Schlange', 
d. h. aus der Tendenz und logischen Konsequenz von Gedanken und 
Phantasien, die in einem aufsteigen, erschließen läßt, woher sie kom- 
men. Wenn einem das klar wird, ist es nicht mehr so schwer zu entschei- 
den, was man selber wirklich will. Man weiß dann, daß das Ergebnis ei- 
nes Nachgebens einem bloß Schaden brächte. Das erklärt wohl auch die 
feste Entschiedenheit, mit der Ignatius ein als Versuchung erkanntes 
Phänomen zurückwies. In der Regel prüfte er sorgfältig und lange; aber 
wenn ihm ,der Feind des Menschengeschlechts' als Ursache schließlich 
deutlich wurde, dann kannte er kein Paktieren mehr, wohl aber noch- 
mals sorgfältiges Nachdenken, wie denn jener (schlechte) Gedanke sich 
eingeschlichen hatte, um ihn beim nächsten Mal früher entlarven zu 
können.21 

Die Wogen der Seele 

Die neugewonnene Ruhe dauerte jedoch nicht lange. Er •begann in sei- 
ner Seele einen merklichen Wandel zu spüren. Einmal fand er sich so 
lustlos, daß er gar keine Freude mehr am Chorgebet, bei der Mitfeier 
der Messe oder an anderen Gebetsübungen hatte, die er verrichtete. 
Und ein andermal überkam ihn wieder genau da^ Gegenteil von dem 

21 Vgl. EB 334. 



Ignatius von Loyola 361 

und zwar so plötzlich, daß es ihm dünkte, die Traurigkeit und Trostlo- 
sigkeit seien ihm abgenommen worden, wie man einem anderen Men- 
schen einen Mantel von seiner Schulter abnimmt." (PB 21) 

Über Monate hin dauerte dieses Auf und Ab. Innere Anfechtungen - 
zum Teil wohl Folgen seines verständnislosen, gewalttätigen Umgangs 
mit sich selbst - bis zu Selbstmordgedanken wechseln sich ab mit tiefer 
Freude bis hin zu Visionen der Hl. Dreifaltigkeit, der Menschheit Jesu, 
des Schöpfungsgeschehens usw. Ignatius muß begreifen, daß er nicht 
einfach Herr seines ,Inneren' ist, daß er nicht brutal mit irgendwelchen 
Vorsätzen und Ähnlichem seine Seele manipulieren kann. Sie ist ein zar- 
ter Stoff, mit dem man behutsam umgehen muß. Und es gibt Einflüsse 
in der Seele, die aus undurchschaubaren Bereichen ins Bewußtsein hin- 
einwirken, die man einerseits als zu einem gehörig empfindet, aber doch 
nicht für bare Münze nehmen darf; es ist Aufgabe des Menschen, diese 
Bewußtseinsinhalte zu prüfen und erst dann seine Entscheidung zu tref- 
fen. Diese Bewußtwerdung, was eigentlich geschieht, ist entscheidend 
für den weiteren Weg des Ignatius. 

Tiefste Qual: ich schaffe es nicht... 

Die schwerste Prüfung, die über ihn kam, waren Skrupel, ob sein Sün- 
denbekenntnis bei der Beichte wirklich alles umfaßt hatte, was hineinge- 
hörte. Er hatte kurz vor seinem Eintreffen in Manresa auf dem Montser- 
rat eine schriftlich aufgezeichnete Generalbeichte abgelegt, die drei 
Tage (!) dauerte. Danach bekam er Zweifel, ob er nichts vergessen oder 
übersehen hatte, und versuchte, es besser zu machen; aber er bekam im- 
mer wieder Skrupel, •die sich von Mal zu Mal immer mehr in Einzelhei- 
ten verloren. Dadurch befand er sich in einem ganz niedergeschlagenen 
Zustand" (PB 22); denn er beichtete alle acht Tage, und so erneuerte 
sich seine Qual immer wieder. •Zwar wußte er wohl, daß jene Skrupel 
ihm nur zum großen Schaden waren und daß es besser wäre, sich von ih- 
nen frei zu machen. Aber er konnte nicht mit ihnen fertig werden."11 

... und höchste Freude: es geht - mit Gottes Gnade 

Schließlich, nach mehreren Monaten, •überkam ihn ein Gefühl des Ab- 
scheus vor dem Leben, das er jetzt führte, und zugleich ein starker 

PB 22. (Hervorhebung von mir.) 



Heinrich Jürgens 362 

Drang, es ganz aufzugeben. Das war das Mittel, mit dem der Herr ihn 
gleichsam wie aus einem tiefen Schlaf aufwecken wollte... Mit großer in- 
nerer Sicherheit war er nun entschlossen, nichts mehr aus dem vergange- 
nen Leben zu beichten. So blieb er von jenem Tage an frei von derarti- 
gen Skrupeln, und er war davon überzeugt, daß unser Herr ihn aus 
Gnade und Barmherzigkeit davon befreit hatte."23 

Auch hier wieder das Erleben der eigenen Ohnmacht gegenüber Vor- 
gängen in seiner Seele und schließlich wie ein Geschenk die klare Be- 
wußtwerdung, was da eigentlich geschieht. Er wußte in seinem Ver- 
stände schon vorher, daß diese Skrupel ihm schadeten. Aber es bedurfte 
eines tieferen Begreifens, um davon tatsächlich frei zu werden. Die Frei- 
heit, diese Skrupel abzulegen, kommt wie ein Geschenk; sie ist nicht die 
Frucht verkrampfter Vorsätze mit dem Anspruch, die Verwirklichung 
selber zu leisten. Die Selbst-Herr-lichkeit des Ignatius, die wohl von frü- 
hester Kindheit an als Anspruch an sich selbst fest eingekerbt war und 
ihn auf selbsterworbenen Ruhm festnagelte, wich einem aus Erfahrung 
gewonnenen Wissen um die eigenen Grenzen, ohne daß die ursprüng- 
lich angelegte Großherzigkeit Schaden gelitten hätte. Jetzt konnte er 
sich seinem Schöpfer und Herrn ganz zum Dienst anbieten und doch be- 
scheiden fragen, zu welcher Art von Dienst Er ihn annehmen wolle. 

Lieber Schlaf als ,Frömmigkeit' 

Die ,Kur' ist noch nicht zu Ende. Ignatius mußte lernen, auch Freude 
und Trost in seiner Seele zu prüfen und nicht immer für bare Münze zu 
nehmen. So fiel ihm auf, daß ihm, gerade wenn er sich zu seinem sehr 
kurzen Schlaf niederlegte, •oftmals tiefe Erkenntnisse und große geistli- 
che Tröstungen kamen. Auf diese Weise verlor er ein gutes Stück der 
Zeit, die er für den Schlaf bestimmt hatte, und das war nicht gerade 
viel." (PB 26) Er überdachte das Phänomen und sagte sich: Nun ver- 
wende ich so viel Zeit tagsüber auf den Umgang mit Gott (sieben Stun- 
den Gebet, dazu noch Chorgebet und hl. Messe), in der Gott mich an- 
rühren kann. Ist es denkbar, daß Gott mir auf diese Weise den Schlaf 
raubt und so meine Gesundheit in Gefahr gerät? Kommen diese Einge- 
bungen nicht eher von einem bösen Geist? Er folgerte daraus, daß es 
besser sei, sich um diese Erkenntnisse usw. einfach nicht zu kümmern 
und sich dem Schlaf hinzugeben. Auch hier gewann Ignatius aus der Be- 

23 PB 25. (Hervorhebung von mir.) 



Ignatius von Loyola 363 

sinnung auf das, was er erlebte, eine Erfahrung, die er formulieren und 
weitergeben konnte. 

Geschenkte Entschiedenheit 

Schließlich registrierte Ignatius noch ein weiteres für ihn aufschlußrei- 
ches Erlebnis: Trotz seines ganz festen Entschlusses, keinerlei Fleisch- 
speisen zu genießen, den er für den Rest seines Lebens als gültig ansah, 
erschien ihm eines Morgens gleich nach dem Aufstehen eine Fleisch- 
speise so deutlich, •wie wenn er sie mit leibhaftigen Augen sehen 
könnte, und zwar ohne daß irgendein Verlangen danach sich zuvor in 
ihm geregt hatte. Zugleich damit überkam ihn eine nachdrückliche Wil- 
lenszustimmung, von nun an wieder Fleisch zu essen."24 

Ignatius überprüfte dieses Geschehen und kam zu der Auffassung, 
daß dies kein Werk des •bösen" Geistes war, sondern ein geschenkter 
Entschluß des •guten" Geistes. Auch als sein Beichtvater ihn ermahnte, 
sorgfältig zu prüfen, ob dies nicht doch eine Versuchung sei, blieb er bei 
seiner Meinung und richtete sich nach ihr. Er konnte auch •bei gründli- 
cher Nachprüfung keinerlei Zweifel über seinen Entschluß verspüren." 
(PB 27) 

Die besinnliche, nachdenkliche Art des Ignatius, alles zu prüfen, ist 
später oft als etwas rein Rational(istisch)es mißverstanden und entspre- 
chend nachgeahmt worden. Tatsächlich ging Ignatius nicht in erster Li- 
nie denkend mit seinen Erfahrungen um - das natürlich auch -, sondern 
zuerst und vor allem ,nach-fühlend': Seine Hauptkriterien sind Trost 
und Trostlosigkeit, deren jeweilige Urheber jedoch sorgfältig zu erfor- 
schen sind. •Bei denen, die vom Guten zum je Besseren voranschreiten, 
berührt der gute Engel die Seele sanft, leicht und lind wie ein Tropfen 
Wassers, der in einen Schwamm eindringt. Der böse dagegen berührt sie 
spitz und scharf und mit Gedröhn und Unruhe, wie wenn der Tropfen 
Wassers auf einen Stein fällt. Jene, die vom Schlechten ins je Schlech- 
tere voranschreiten, werden von den besagten Geistern in entgegenge- 
setzter Weise berührt. Die Ursache davon ist, daß die Disposition der 
Seele diesen Engeln entweder entgegengesetzt oder gleich ist. Denn ist 
sie entgegengesetzt, so treten sie mit Geräusch und Sensation und Fühl- 
barkeit ein; ist sie gleich, so tritt der Geist schweigend ein wie in sein ei- 
genes Haus bei offener Tür." (EB 335) In diesem Zitat ist die Erfahrung 
des Ignatius in Manresa noch deutlich spürbar. 

24 PB 27. (Hervorhebung von mir.) 



Heinrich Jürgens 364 

Die schrittweise Abkehr von ursprünglichen Lebenspositionen und 
fixierten Ausrichtungen hätte Ignatius wohl nicht geschafft, wenn Gott 
ihn nicht gleichzeitig immer wieder in außerordentlicher Weise mit Gna- 
denerweisen überschüttet hätte. Ignatius blieb überzeugt, daß Gott ihn 
wie einen Schüler behandelte, damit er später für andere Lehrmeister 
sein könne; und es wäre in seinen Augen eine Beleidigung Gottes gewe- 
sen, hätte er es anders gesehen. (EB 335) 

Ein neuer Mensch 

Das Ergebnis dieser Monate der Umwandlung war ein Ignatius, der we- 
der dem alten Ritterideal noch dem Ideal, es den Heiligen gleichzutun, 
mehr entsprach. Ignatius hatte eine eigene Identität gewonnen, in der er 
sich klar und für immer von anderen unterschied. Zwar blieb noch viel 
zu tun, und er war noch lange nicht in allem klar und am Ziel. Aber die 
Grundzüge sind deutlich und werden sich nicht mehr ändern. 

Ignatius merkt in Gesprächen mit interessierten Menschen, daß er die 
Gabe und auch die Erfahrung hat, ihnen in ihrem geistlichen Leben hel- 
fen zu können. Vor seiner Seele entsteht ein Christusbild, das er in den 
Geistlichen Übungen vorstellt: Christus als der universale König, der, 
vom Vater gesandt, in einem mühevollen Wirken die Menschheit erlösen 
und dem Vater als Königreich zuführen will. Dazu ruft er auch Men- 
schen in seinen Dienst, die ihm dabei zu helfen gewillt sind, und alles 
andere dafür drangeben.25 Ignatius ist nun der, der mit Christus den 
Menschen helfen will bzw. den Christus dazu gerufen hat. Und nun 
zieht er den ,Waffenrock Christi' an, d. h. er sucht und findet eine Le- 
bensform, in der er sich mit Christus abmühen kann, damit er, •wie er 
ihm in der Mühsal folgte, so auch in der Herrlichkeit folge." (EB 95) Am 
Ende des Berichts über die Zeit in Manresa sagt Ignatius: •In ... Man- 
resa ... gab er jene früher geübten Strengheiten auf, seitdem er Gottes 
reichen Trost einmal spürte und die Frucht sah, die er im Umgang mit 
Menschen in deren Seelen erreichte. Er schnitt sich wieder Nägel und 
Haare." (PB 29) Und etwas später sagte er von sich: •Denn er wünsche 
drei Tugenden ganz zu besitzen: Liebe, Glaube und Vertrauen." (PB 35) 
Selbstzerstörerische Formen der Askese treten nun mehr und mehr zu- 
rück. Welch ein Unterschied zu dem blinden Haudegen Christi auf dem 
Krankenlager in Loyola! 

25 Vgl. EB 91-100. 



Ignatius von Loyola 365 

Ignatius und das Evangelium 

Es fällt auf, daß Ignatius kaum je von bestimmten Worten oder Taten 
Jesu spricht, die ihn besonders beeindruckt oder geprägt hätten. Seine 
Sicht des Evangeliums drängt er vielmehr zusammen in Betrachtungen, 
die er sozusagen selbst erfunden hat und in denen eine Gesamtsicht von 
Person und Aufgabe Jesu Christi dargestellt wird, vor allem die Betrach- 
tungen vom Ruf Christi, des Königs, von den Zwei Bannern sowie die 
Betrachtung zur Erlangung der Liebe.26 

In Manresa hat Ignatius häufig Visionen, d. h. er schaut Bilder, in de- 
nen er bestimmte Heilswirklichkeiten zu erkennen glaubt. Im besonde- 
ren zählt er auf: eine Schau der Hl. Dreifaltigkeit unter der Gestalt 
dreier Orgeltasten27; dann stellte sich ihm etwas Hellglänzendes dar, aus 
dem einige Strahlen ausgingen und woraus Gott das Licht erschuf, was 
Ignatius als eine Schau deutet, wie Gott die Welt erschaffen hat28; dann 
schaut er oftmals mit den Augen seiner Seele die Menschheit Christi wie 
einen glänzenden Körper, aber er konnte die einzelnen Glieder nicht er- 
kennen29; in einem gewissen Sinn gehört auch jenes Erleuchtungserleb- 
nis, das Ereignis am Fluß Cardoner, hierher, wo sich ihm die Augen sei- 
nes Verstandes zu öffnen begannen. •Nicht als ob er irgendeine Erschei- 
nung gesehen hätte, sondern es wurde ihm das Verständnis und die 
Erkenntnis vieler Dinge über das geistliche Leben sowohl wie auch über 
die Wahrheiten des Glaubens und über das menschliche Wissen ge- 
schenkt." (PB 30) Es war ihm danach, •als sei er ein anderer Mensch ge- 
worden und habe einen anderen Verstand erhalten, als er früher besaß." 
(PB 30) So bekennt er schließlich: •Was er damals in Erscheinungen 
sah, bestärkte ihn sehr, und gab ihm eine solche Sicherheit im Glauben, 
daß er oftmals bei sich dachte: auch wenn es keine Hl. Schrift gäbe, die 
uns diese Glaubenswahrheit (der Menschheit Christi) lehrt, wäre er ent- 
schlossen, für sie zu sterben, einzig auf Grund der Tatsache, daß er dies 
geschaut hatte."30 

Vielleicht ist es darin begründet, daß Ignatius seinen persönlichen 
Glauben nicht aus kleinen Erkenntnissen und Erleuchtungen über ein- 
zelne Schriftstellen aufbaute, sondern vorwiegend aus der Gesamtschau 
grundlegender Heilswirklichkeiten. Dennoch verachtet er keineswegs 
die Beschäftigung mit kleinsten Details in der Hl. Schrift. Seine Betrach- 

26 Vgl. EB 95-100. 136-148. 230-237. 
27 Vgl. PB 28. 
28 Vgl. PB 29. 
29 Vgl. PB 29. 
30 Vgl. PB 29. 



Heinrich Jürgens 366 

tungsanleitungen in den Geistlichen Übungen belegen das. Aber die De- 
tails werden eingeordnet in großflächige Gesamtsichten, aus denen er 
letztlich seine Begeisterung für und seine Hingabe an den Dienst Gottes 
im Dienst an den Seelen schöpft. 

Nüchterne Mystik 

Bei aller Dankbarkeit gegenüber Gott für diese Visionen und die sie be- 
gleitenden inneren Tröstungen bleibt Ignatius gegenüber solchen Phäno- 
menen vorsichtig zurückhaltend. Nach der Cardoner-Erfahrung wird 
ihm klar, daß die ihm oft erscheinende Schlange mit leuchtenden Augen 
ein Bild des Teufels ist.31 Auch weiß er, daß manche solcher Phänomene 
mit der Veranlagung eines Menschen zusammenhängen. So weist er spä- 
ter einen niederländischen Mitbruder, der sich beklagt, daß ihm die 
Gabe der Tränen fehle, darauf hin, daß diese Gabe mit dem Naturell zu- 
sammenhänge und nicht unbedingt etwas über die wirkliche Liebe und 
den Wert eines Menschen aussage.32 Vielleicht kann man die Fülle der 
Visionen bei Ignatius auch mit jener natürlichen Begabung in Verbin- 
dung bringen, die ihm das ,effiziente' Tagträumen ganz spontan zur Ge- 
wohnheit werden ließ. 

Unauslotbares Leitbild: Gehorsam 

Wenn man sich fragt, worin für Ignatius am Ende von Manresa der 
christliche Glaube und die wahre Hingabe an Gott bestanden, kann man 
vielleicht sagen: Ignatius hat gelernt, in einem ständigen Hinhören die 
Weisung Gottes für sein Leben immer neu aus dem zu vernehmen, was 
in ihm vorging, und ihr mit ganzer Kraft zu ge-horchen. Dabei sind ihm 
Lehren der Kirche und eindeutige äußere Verpflichtungen Grenzen, die 
er selbstverständlich beachtet. Diese Haltung ist eingebettet in seine 
Schau des Wirkens Gottes: In vollkommenem Gehorsam, d. h. in völli- 
ger Hingabe an die Sendung durch den Vater, wirkt der Sohn das Heil 
der Menschheit; er ruft die Menschen in je persönlich gefärbter Weise, 
dabei mitzuwirken. In einer bescheiden gewordenen, aber alles zu geben 
bereiten Liebe ertastet Ignatius für den Rest seines Lebens den ihm von 
Gott zugedachten, überraschungsvollen Weg. Es ist eine Weise zu leben, 

" Vgl. PB31. 
32 Ignatius an Nikolaus Goudanus, Rom, 22. November 1553, MI Epp. V, 713-715. 



Mystik 367 

die Ignatius an Christus abgelesen, aber auch durch konkrete Erfahrun- 
gen entdeckt hat. Der Gehorsam Jesu gegenüber seinem Vater wird von 
ihm konkret und in ganz persönlicher Weise nachgelebt. Bestätigt wird 
dies Ignatius in einer großen Vision in La Storta (1537), wo er sich dem 
in seiner Kirche kreuztragenden Jesus endgültig zugesellt weiß. 

Wenn man sagt, die Heiligen seien das in der jeweiligen Zeit konkret 
gelebte Evangelium, dann kann man das von Ignatius sicher auch sagen. 
Aber vielleicht noch etwas mehr: Die Weise des Ignatius, das Evange- 
lium zu leben, enthält wesentliche Züge, die auch heute noch und für 
eine lange Zukunft wegweisend sein können. 

Mystik des Konkreten 
Die Anwendung der Sinne in den Exerzitien des heiligen Ignatius 

Josef Sudbrack, München 

Viele Versuche gibt es, die Spiritualität des ignatianischen Entwurfs, 
dem die katholische Kirche eine neue Blüte und die Christenheit einen 
bis heute dauernden Elan verdankt, mit einer knappen Formel zu um- 
schreiben: •Gott, der je größere"; •Contemplativus in Actione"; •Unter 
dem Banner Jesu stehen"; •Gott in allen Dingen suchen und finden", 
und andere. Hier soll kein weiterer Versuch vorgestellt, sondern ein Weg 
gezeigt werden, auf dem Ignatius •methodisch" den Exerzitanden ins 
Herz seines Anliegens führen möchte: hellhörig zu werden für den Ruf, 
den Gott durch den Geist Jesu Christi an mich richtet, und sich bereit 
erklären, diesem Ruf vorbehaltlos zu folgen. 

Das •Gott in allen Dingen suchen und finden" wird oft als typisch je- 
suitisch hingestellt. Jesuitisch - ja! Aber unterscheidend typisch? Bei 
Mechthild von Magdeburg, bei Johannes Tauler, auch bei Martin Lu- 
ther, überall finden wir diese Spiritualität schon vor Ignatius und oft- 
mals sogar im gleichen Wortlaut formuliert. Die •Reden der Unterwei- 
sung", die der junge Meister Eckhart seinen Mitbrüdern in Erfurt hielt, 
sind in manchen Kapiteln eine einzige Paraphrase dieses •Gott in allen 
Dingen suchen und finden". Doch die Exerzitien des Ignatius und da- 




