Mystik 367

die Ignatius an Christus abgelesen, aber auch durch konkrete Erfahrun-
gen entdeckt hat. Der Gehorsam Jesu gegeniiber seinem Vater wird von
ihm konkret und in ganz persénlicher Weise nachgelebt. Bestitigt wird
dies Ignatius in einer groBen Vision in La Storta (1537), wo er sich dem
in seiner Kirche kreuztragenden Jesus endgiiltig zugesellt weil3.

Wenn man sagt, die Heiligen seien das in der jeweiligen Zeit konkret
gelebte Evangelium, dann kann man das von Ignatius sicher auch sagen.
Aber vielleicht noch etwas mehr: Die Weise des Ignatius, das Evange-
lium zu leben, enthiillt wesentliche Ziige, die auch heute noch und fir
eine lange Zukunft wegweisend sein kénnen.

Mystik des Konkreten

Die Anwendung der Sinne in den Exerzitien des heiligen Ignatius

Josef Sudbrack, Miinchen

Viele Versuche gibt es, die Spiritualitit des ignatianischen Entwurfs,
dem die katholische Kirche eine neue Bliite und die Christenheit einen
bis heute dauernden Elan verdankt, mit einer knappen Formel zu um-
schreiben: ,,Gott, der je groBere“; ,,Contemplativus in Actione*; ,,Unter
dem Banner Jesu stehen*; ,.Gott in allen Dingen suchen und finden®,
und andere. Hier soll kein weiterer Versuch vorgestellt, sondern ein Weg
gezeigt werden, auf dem Ignatius ,,methodisch* den Exerzitanden ins
Herz seines Anliegens fiihren mochte: hellhérig zu werden fiir den Ruf,
den Gott durch den Geist Jesu Christi an mich richtet, und sich bereit
erkldaren, diesem Ruf vorbehaltlos zu folgen.

Das ,,Gott in allen Dingen suchen und finden® wird oft als typisch je-
suitisch hingestellt. Jesuitisch — ja! Aber unterscheidend typisch? Bei
Mechthild von Magdeburg, bei Johannes Tauler, auch bei Martin Lu-
ther, iiberall finden wir diese Spiritualitdt schon vor Ignatius und oft-
mals sogar im gleichen Wortlaut formuliert. Die ,,Reden der Unterwei-
sung®, die der junge Meister Eckhart seinen Mitbriidern in Erfurt hielt,
sind in manchen Kapiteln eine einzige Paraphrase dieses ,,Gott in allen
Dingen suchen und finden“. Doch die Exerzitien des Ignatius und da-



Josef Sudbrack 368

von geformt das jesuitische Leben (wie es sein sollte) setzen einen neuen
Akzent gegeniiber der metaphysischen Sicht Meister Eckharts. Schon
vor Ignatius gab es auch ,,Exercitia spiritualia®, geistliche Ubungen, gab
es methodische Meditations- und Gebetsanleitungen fiir eine lingere ge-
schlossene Zeit — und dies wurde geiibt, wie bei Ignatius, mit dem Ziel
der ,,Bekehrung®, der intensiveren Hinwendung zu Gott. Zwei innerlich
zusammenhédngende Ziige aber zeichnen den ignatianischen Entwurf
aus vor allem Vorangehenden und gegeniiber dem meisten, was spiter
den ignatianischen Exerzitien nachgebildet wurde.

Es ist einmal das, was Karl Rahner die ,existentielle Logik“ der Ent-
scheidungsfindung vor Gott genannt hat. Hierbei geht es um ,,die Kon-
kretheit und Unableitbarkeit des menschlichen freien Handelns“, die
nicht aufgelost werden kann ,,in das Allgemeine*; anders wire ,,das gei-
stig Konkrete zu einem blof3en Fall des Allgemeinen degradier(t). Nach
Karl Rahner mochte Ignatius den Exerzitanden in ,,Zeiten der Wahl“
hineinfithren, ,,in denen der Mensch von Gottes Bewegung selbst den
Willen Gottes erfahrt”. Dafiir gibt es auch in den vielen Traktaten zur
»Unterscheidung der Geister®, die im Jahrhundert vor Ignatius geschrie-
ben wurden, keine Parallele.!

Ebenso und vielleicht noch iiberraschender ist ein zweiter Zug der
Exerzitien, fiir den es kein Vorbild gibt: Ignatius legt zur ,,contempla-
cion“ ausschlieSlich das konkrete Leben Jesu vor. In der ersten Woche
(iiber Siinde usw., also eine Art vorbereitender Selbstbesinnung) geht es
noch um ,consideracion“, Erwiagung. Mit der ~contemplacion® aber
richtet sich das Auge des Meditierenden ausschlieBlich auf Jesus. Die
sogenannten Eckbetrachtungen der Exerzitien, Ruf des Kénigs, die zwei
Banner, die drei Menschenklassen usw. sind weniger als Stoff zur ,,con-
templacion®, denn als Richtungsweiser des ,,Kontemplierens“ gedacht,
also wie man betrachten, meditieren soll, namlich auf das existentielle
Horen des Rufes hin.

Der eigentliche Stoff der Exerzitien aber ist das Leben Jesu, so wie es
Ignatius in der Heiligen Schrift fand: von der Verkiindigung an Maria
bis zur Himmelfahrt Jesu. Pfingsten wird von Ignatius nicht in den Stoff
der Exerzitien hineingenommen; denn wir selbst, die meditieren, sind
die Pfingstgemeinde, die auf Jesus schaut und sich von seinem Geist in-
spirieren 14Bt.

' K. Rahner, Visionen und Prophezeiungen. Freiburg 1989, 29; ich méchte schon anders als
J. Weismayer, Einblicke in einen fernen Spiegel. Spitmittelalterliche Traktate iiber die Un-
terscheidung der Geister. In: Gortes Ndhe. Religiose Erfahrung in Mystik und Offenba-
rung. Hrsg. P. Imhof, Wiirzburg 1990, 110-126, dabeibleiben.



Mystik 369

Diese Konzentration auf Jesus ist in der Geschichte der christlichen
geistlichen Ubungen ohne Vergleich. Martin Luthers Bezug zu Jesus
{ibertrifft natiirlich durch die Wortgewalt und die Gelehrsamkeit des Re-
formators die ignatianische Beziehung zu Jesus, die viel schlichter und
sproder zu sein scheint. Aber ich moéchte zu bedenken geben, ob Luther
in der gleichen unvoreingenommenen Selbstverstindlichkeit Jesus in die
Mitte seiner Theologie gestellt hat wie Ignatius oder ob er nicht durch
das reformatorische Grundprinzip (Rechtfertigung allein durch den
Glauben) den ungetriibten Blick auf Jesus ein wenig verstellte. Die iiber-
lieferten Traktate und ,, Meditationen* iiber das Leben Jesu, aus denen
Ignatius mit der Vita Jesu Christi des Ludolf von Sachsen einen in der
Hand hatte, haben nicht die methodische Strenge der Ausrichtung auf
die Nachfolge Jesu, sind eben keine ,,Exerzitien* und schwelgen zumeist
im lieblichen Legendenwerk um Jesus, wovon Ignatius so gut wie keine
Notiz nimmt.

Die Jesus-Meditation bei Ignatius gipfelt nun in der Anwendung der
Sinne?. Nach Untersuchungen von A. Brou (1925), H. Marechal, H.
Rahner, F. Marxer hat es sich durchgesetzt, darin keine Ubung zu sehen,
die der Ermiidung des Abends entspricht, aber auch keine ,,mystische*
Angelegenheit, die gleichsam vom Boden der Realitét abhebt; in der An-
wendung der Sinne zieht der Exerzitand sie Summe des Tages, sammelt
ein und verdichtet, was tagsiiber sich in der Meditation ereignet hat.

Am ersten Tag der Jesus-Meditationen gibt Ignatius eine programma-
tische Anweisung fiir alle weiteren Tage’:

Die fiinf Sinne auf die erste und zweite Betrachtung anwenden ...
Der erste Punkt ist: Mit der Sicht der Vorstellungskraft die Perso-
nen sehen, indem man tber ihre Umstinde im einzelnen sinnt und
betrachtet und irgendeinen Nutzen aus der Sache zieht.

Der zweite: Mit dem Gehor horen, was sie sprechen oder sprechen
kénnten ...

Der dritte: Mit dem Geruch und mit dem Geschmack riechen und
schmecken: die unendliche Sanftheit und SiiBe der Gottheit, der
Seele und ihrer Tugenden und von allem gemdB der Person, die
man betrachtet ...

Der vierte: Mit dem Tastsinn beriihren, etwa die Orte umfangen
und kiissen, auf die diese Personen treten und sich niederlassen ...

2 Dazu J. Sudbrack, Die ,,Anwendung der Sinne“ als Angelpunkt der Exerzitien. In: Ignatia-
nisch. Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu. Hrsg. M. Sievenich, G. Switek, Frei-
burg 1990. 96-119.

3 Ignatius von Loyola, Exerzitienbuch, Nr. 121-125.



Josef Sudbrack 370

Die Forschung ritselt herum, wie Ignatius zu dieser Anwendung der
(geistlichen) Sinne gekommen ist. Hat er wirklich Anregungen von Bo-
naventura, insbesondere aus dessen ,,Pilgerweg der Seele zu Gott®, auf-
gegriffen und verarbeitet? Oder sind diese Anweisungen allein aus sei-
ner persdnlichen Erfahrung heraus entstanden? Man wird hierauf wohl
nie eine eindeutige So-oder-So-Antwort geben konnen.

Sicher ist, daf3 die Spiritualitit des Heiligen von Anfang an ganz und
gar von dem gleichen Sinn fiir das Konkrete geprégt ist, mit dem Igna-
tius den Exerzitanten nach vielleicht abstrakt-philosophischen oder mo-
ralisch-auffordernden Meditationen hinlenkt zur Synthese im Konkret-
Lebendigen: ,,Rieche, schmecke, hore, betaste, umfasse ... Seine Freude
an Ritterromanen, die dann iberboten wird durch die sehr konkreten
Heiligengeschichten der Legenda Aurea; seine Liebe zu dem Land, in
dem Jesus lebte und wo er sogar fir die genaue Erinnerung an die FuB-
spuren Jesu sein Leben aufs Spiel setzte. Das langsame Heranwachsen
der Ordensidee bis zum Dienst an der — modern gesprochen - ,,real exi-
stierenden® Kirche (statt Flucht in irgendwelche Idealbilder), zeigen die-
sen Sinn fiirs Konkrete. Man muf3 auch die berithmt-beriichtigte drei-
zehnte Regel zum ,,wahren Gespiir, das wir in der streitenden Kirche
haben miissen®, von dieser Mystik des Konkreten her verstehen. Dal} in
Gott die Gegensitze zusammenfallen, Schwarz gleich WeiB ist, lehren
viele groBen Theologen, ein Meister Eckhart oder ein Nikolaus von
Kues. DaB aber dieser ,,Zusammenfall der Gegensitze* (coincidentia
oppositorum) in der leibhaften Gestalt der Kirche konkret wird und sei-
nen Platz hat (und nicht nur in den Hohen abstrakter Spekulation lebt),
das macht die Mystik des Ignatius aus.

In seinem ,,Geistlichen Tagebuch* schildert Ignatius, wie er diese
konkrete Mystik realisierte. Er fithrte konkrete Entscheidungen nicht -
wie es vielleicht Eckhart getan hitte - in das ewige Jetzt Gottes (nunc
stans) zuriick, sondern versuchte gleichsam umgekehrt vom ewigen
Licht Gottes her Erleuchtung (Trost) fiir die konkreten Entscheidungen
seines Lebens zu bekommen.

In der mystischen Tradition gibt es tatsdchlich diese zwei Strome, die
im deutschen Mittelalter besonders deutlich zu erkennen sind. Es gibt
die Wesensmystik, die intellektuelle Mystik, die wir z. B. bei dem Drei-
gestirn der Deutschen Mystik finden: Eckhart, Tauler, Seuse. Letzterer
wirft es den Gegnern seines Meisters Eckhart vor, daB sie nicht verstian-
den, dal Eckhart alles vom Horizont der Ewigkeit (ein traditioneller,
von Eckhart aufgegriffener Begriff) her beurteile. Daneben lduft der an-
dere mystische Strom, den man besonders bei den Frauen findet. Da
sind es konkrete Dinge, Erscheinungen, Bilder, Gespriche, Anweisun-



Mystik 371

gen usw. aus denen die Erfahrung lebt. Manchmal wird diese Mystik zu
naiv und kindlich - aber auch die Wesensmystik hat ihre Gefahr, nim-
lich daB sie sich iibersteigert ins Spekulativ-Pantheistische hinein. Lange
Zeit wertete man diese ,,konkrete Mystik* der Nonnen ab als minder-
wertig. Der eben erschienene Faszikel von Erich Seeberg* liegt noch
ganz auf dieser Linie und spricht von ,,primitiver Mystik* - im Gegen-
satz zur intellektuellen ,,Hochmystik*.

Gliicklicherweise aber beginnt man immer mehr diese ,.konkrete My-
stik*, die man, wie gesagt, besonders bei den Frauen findet, recht einzu-
schitzen und neben die filschlich so genannte Hochmystik zu stellen.
Und dabei zeigt sich Erstaunliches! Diese Mystik des Konkreten der
Frauen, nicht die Wesensmystik der Minner, gibt Impulse fiir das aktive
Leben und den politischen Einsatz! Hildegard von Bingen, die beiden
Katherinen, Birgitte von Schweden usw. Auch Bernhards von Clairvaux
nicht immer gliicklicher Einsatz lebt aus den sehr konkreten mystischen
Erfahrungen. Bertold Brecht tat den beriihmten Ausspruch: ,,Die Wahr-
heit ist konkret!* Christlich miiBte man ihn weiterfithren: ,,Die Wahr-
heit ist personal!“, gerade weil sie nur konkret sein kann.

Nun, man darf eine solche Typologie der mystischen Erfahrung nicht
zu spekulativ ausdeuten. In vorliegenden Uberlegungen sollte sie nur
ein Verstindnis erwecken: Weshalb Ignatius eine so konkrete Anwen-
dung der Sinne an den Hoéhepunkt der Exerzitienbetrachtungen setzte,
und weshalb man heute darin den Kern ignatianischer Mystik (nach
H. U. v. Balthasar sogar den Kern aller wahren Mystik) findet. Ignatius
will zum ,, Konkreten® hinfithren, zum ,, Konkreten*“ Gottes, das ist Jesus
Christus. Deshalb 148t er die Meditationen moglichst konkret ausmiin-
den: in die Anwendung der Sinne. Diese , konkrete Meditation* und die
Entscheidungsfindung, die nach Karl Rahner ,,die Konkretheit und Un-
ableitbarkeit des menschlichen Handelns“ im Auge hat, gehdren un-
trennbar zusammen. Der christliche Akzent wird im Bezug auf Jesus
Christus gesetzt. In ihm - so kénnte man theologisch ungenau, aber pla-
stisch formulieren — wurde das ,,Allgemeine* Gottes menschlich und ge-
schichtlich ,,konkret“. Genauer gesagt: Die geschichtliche Existenz Jesu
Christi zeigt uniiberholbar, da Gott konkret, personal mir, dem Men-
schen, begegnen will. Bertold Brechts ,die Wahrheit ist konkret” hat
eine zentral christliche Aussagekraft.

Die Wirkungsgeschichte des ignatianischen Ordens, vom Theaterspie-
len bis zu den Barockbauten, vom politischen Einsatz der Beichtviter an

4 Mystik im Christentum und in auferchristlichen Religionen, Tubingen 1989; selbst der Su-
fismus zdhlt fiir den Autor zur ,,primitiven Mystik*.



Josef Sudbrack 372

den Firstenhofen bis zur heutigen Theologie der Befreiung, hat seine
Erfahrungsmitte in dieser Konkretheit, wohinein die ignatianische My-
stik fithrt. Bei der Entscheidung fiir Gott in Jesus Christus werden die
allgemeinen Einsichten und Prinzipien nicht negiert, aber gleichsam
konzentriert zum ,,Hier-und-Jetzt“-Anruf Gottes, der nicht mehr in sol-
che Prinzipien aufgel6st werden kann. Der christliche Weg, der in diese
Entscheidung hineinfithrt, wird gebahnt durch den stéindigen Blick auf
den konkreten Jesus Christus, den uns die Heilige Schrift vor Augen
stellt. Auch dabei muB} sich der Exerzitant hiiten, diesen Jesus Christus
nun in Wesensaussagen aufzulsen, selbst nicht in die der dogmatischen
Wahrheiten. Nein, er soll ganz konkret der so vielfiltig vorgestellten
Gestalt Jesu begegnen, wie sie in den Evangelien gezeichnet wird — dies
geht sogar bis zur Anwendung der Sinne: ,,Sehe, hore, rieche, schmecke,
taste ...“

Man wird heute diesen gewiB genialen, aber mehr noch, diesen aus
mystischer Erfahrung geborenen Ansatz zur geistlichen Ubung vielfach
weiter entfalten und auch in der ignatianischen Plastizitit korrigieren
missen. Man wird den neuen, von der Exegese erschlossenen Zugang
zur Gestalt Jesu beriicksichtigen miissen und kann auf die Dauer nicht
mit der schlichten , Leben-Jesu-Vorstellung® der damaligen Exegese
weiterarbeiten; man braucht also exegetisch legitimierte Zuginge zur hi-
storischen Gestalt Jesu. Und man wird auch das mit ,Anwendung der
Sinne* umschriebene Meditationskonzept von heutigen anthropologi-
schen Ansitzen her erweitern und vertiefen; zum Beispiel ein kreatives,
aktives Umgehen mit dem Meditationsstoff geschieht sicherlich im Geist
der ignatianischen Anwendung der Sinne.

Doch der groBe, aus der mystischen Erfahrung des Ignatius geborene
Entwurf, dafl es um die Begegnung mit dem konkreten Jesus der bibli-
schen Uberlieferung gehen muf, woran die Entscheidungsfindung in ei-
ner konkreten Situation ihren christlichen Ursprung findet, bleibt die in-
haltliche Mitte der Exerzitien, die ihnen damals wie heute und morgen
ihre Kraft schenkt.





