
Mystik 367 

die Ignatius an Christus abgelesen, aber auch durch konkrete Erfahrun- 
gen entdeckt hat. Der Gehorsam Jesu gegenüber seinem Vater wird von 
ihm konkret und in ganz persönlicher Weise nachgelebt. Bestätigt wird 
dies Ignatius in einer großen Vision in La Storta (1537), wo er sich dem 
in seiner Kirche kreuztragenden Jesus endgültig zugesellt weiß. 

Wenn man sagt, die Heiligen seien das in der jeweiligen Zeit konkret 
gelebte Evangelium, dann kann man das von Ignatius sicher auch sagen. 
Aber vielleicht noch etwas mehr: Die Weise des Ignatius, das Evange- 
lium zu leben, enthält wesentliche Züge, die auch heute noch und für 
eine lange Zukunft wegweisend sein können. 

Mystik des Konkreten 
Die Anwendung der Sinne in den Exerzitien des heiligen Ignatius 

Josef Sudbrack, München 

Viele Versuche gibt es, die Spiritualität des ignatianischen Entwurfs, 
dem die katholische Kirche eine neue Blüte und die Christenheit einen 
bis heute dauernden Elan verdankt, mit einer knappen Formel zu um- 
schreiben: •Gott, der je größere"; •Contemplativus in Actione"; •Unter 
dem Banner Jesu stehen"; •Gott in allen Dingen suchen und finden", 
und andere. Hier soll kein weiterer Versuch vorgestellt, sondern ein Weg 
gezeigt werden, auf dem Ignatius •methodisch" den Exerzitanden ins 
Herz seines Anliegens führen möchte: hellhörig zu werden für den Ruf, 
den Gott durch den Geist Jesu Christi an mich richtet, und sich bereit 
erklären, diesem Ruf vorbehaltlos zu folgen. 

Das •Gott in allen Dingen suchen und finden" wird oft als typisch je- 
suitisch hingestellt. Jesuitisch - ja! Aber unterscheidend typisch? Bei 
Mechthild von Magdeburg, bei Johannes Tauler, auch bei Martin Lu- 
ther, überall finden wir diese Spiritualität schon vor Ignatius und oft- 
mals sogar im gleichen Wortlaut formuliert. Die •Reden der Unterwei- 
sung", die der junge Meister Eckhart seinen Mitbrüdern in Erfurt hielt, 
sind in manchen Kapiteln eine einzige Paraphrase dieses •Gott in allen 
Dingen suchen und finden". Doch die Exerzitien des Ignatius und da- 



Josef Sudbrack 368 

von geformt das jesuitische Leben (wie es sein sollte) setzen einen neuen 
Akzent gegenüber der metaphysischen Sicht Meister Eckharts. Schon 
vor Ignatius gab es auch •Exercitia spiritualia", geistliche Übungen, gab 
es methodische Meditations- und Gebetsanleitungen für eine längere ge- 
schlossene Zeit - und dies wurde geübt, wie bei Ignatius, mit dem Ziel 
der •Bekehrung", der intensiveren Hinwendung zu Gott. Zwei innerlich 
zusammenhängende Züge aber zeichnen den ignatianischen Entwurf 
aus vor allem Vorangehenden und gegenüber dem meisten, was später 
den ignatianischen Exerzitien nachgebildet wurde. 

Es ist einmal das, was Karl Rahner die •existentielle Logik" der Ent- 
scheidungsfindung vor Gott genannt hat. Hierbei geht es um •die Kon- 
kretheit und Unableitbarkeit des menschlichen freien Handelns", die 
nicht aufgelöst werden kann •in das Allgemeine"; anders wäre •das gei- 
stig Konkrete zu einem bloßen Fall des Allgemeinen degradier(t)". Nach 
Karl Rahner möchte Ignatius den Exerzitanden in •Zeiten der Wahl" 
hineinführen, •in denen der Mensch von Gottes Bewegung selbst den 
Willen Gottes erfährt". Dafür gibt es auch in den vielen Traktaten zur 
•Unterscheidung der Geister", die im Jahrhundert vor Ignatius geschrie- 
ben wurden, keine Parallele.1 

Ebenso und vielleicht noch überraschender ist ein zweiter Zug der 
Exerzitien, für den es kein Vorbild gibt: Ignatius legt zur •contempla- 
cion" ausschließlich das konkrete Leben Jesu vor. In der ersten Woche 
(über Sünde usw., also eine Art vorbereitender Selbstbesinnung) geht es 
noch um •consideracion", Erwägung. Mit der •contemplacion" aber 
richtet sich das Auge des Meditierenden ausschließlich auf Jesus. Die 
sogenannten Eckbetrachtungen der Exerzitien, Ruf des Königs, die zwei 
Banner, die drei Menschenklassen usw. sind weniger als Stoff zur •con- 
templacion", denn als Richtungsweiser des •Kontemplierens" gedacht, 
also wie man betrachten, meditieren soll, nämlich auf das existentielle 
Hören des Rufes hin. 

Der eigentliche Stoff der Exerzitien aber ist das Leben Jesu, so wie es 
Ignatius in der Heiligen Schrift fand: von der Verkündigung an Maria 
bis zur Himmelfahrt Jesu. Pfingsten wird von Ignatius nicht in den Stoff 
der Exerzitien hineingenommen; denn wir selbst, die meditieren, sind 
die Pfingstgemeinde, die auf Jesus schaut und sich von seinem Geist in- 
spirieren läßt. 

1 K. Rahner, Visionen und Prophezeiungen. Freiburg 1989, 29; ich möchte schon anders als 
J. Weismayer, Einblicke in einen fernen Spiegel. Spätmittelalterliche Traktate über die Un- 
terscheidung der Geister. In: Gottes Nähe. Religiöse Erfahrung in Mystik und Offenba- 
rung. Hrsg. P. Imhof, Würzburg 1990, 110-126, dabeibleiben. 



Mystik 369 

Diese Konzentration auf Jesus ist in der Geschichte der christlichen 
geistlichen Übungen ohne Vergleich. Martin Luthers Bezug zu Jesus 
übertrifft natürlich durch die Wortgewalt und die Gelehrsamkeit des Re- 
formators die ignatianische Beziehung zu Jesus, die viel schlichter und 
spröder zu sein scheint. Aber ich möchte zu bedenken geben, ob Luther 
in der gleichen unvoreingenommenen Selbstverständlichkeit Jesus in die 
Mitte seiner Theologie gestellt hat wie Ignatius oder ob er nicht durch 
das reformatorische Grundprinzip (Rechtfertigung allein durch den 
Glauben) den ungetrübten Blick auf Jesus ein wenig verstellte. Die über- 
lieferten Traktate und •Meditationen" über das Leben Jesu, aus denen 
Ignatius mit der Vita Jesu Christi des Ludolf von Sachsen einen in der 
Hand hatte, haben nicht die methodische Strenge der Ausrichtung auf 
die Nachfolge Jesu, sind eben keine •Exerzitien" und schwelgen zumeist 
im lieblichen Legendenwerk um Jesus, wovon Ignatius so gut wie keine 
Notiz nimmt. 

Die Jesus-Meditation bei Ignatius gipfelt nun in der Anwendung der 
Sinne2. Nach Untersuchungen von A. Brou (1925), H. Marechal, H. 
Rahner, F. Marxer hat es sich durchgesetzt, darin keine Übung zu sehen, 
die der Ermüdung des Abends entspricht, aber auch keine •mystische" 
Angelegenheit, die gleichsam vom Boden der Realität abhebt; in der An- 
wendung der Sinne zieht der Exerzitand sie Summe des Tages, sammelt 
ein und verdichtet, was tagsüber sich in der Meditation ereignet hat. 

Am ersten Tag der Jesus-Meditationen gibt Ignatius eine programma- 
tische Anweisung für alle weiteren Tage3: 

Die fünf Sinne auf die erste und zweite Betrachtung anwenden ... 
Der erste Punkt ist: Mit der Sicht der Vorstellungskraft die Perso- 
nen sehen, indem man über ihre Umstände im einzelnen sinnt und 
betrachtet und irgendeinen Nutzen aus der Sache zieht. 
Der zweite: Mit dem Gehör hören, was sie sprechen oder sprechen 
könnten ... 
Der dritte: Mit dem Geruch und mit dem Geschmack riechen und 
schmecken: die unendliche Sanftheit und Süße der Gottheit, der 
Seele und ihrer Tugenden und von allem gemäß der Person, die 
man betrachtet... 
Der vierte: Mit dem Tastsinn berühren, etwa die Orte umfangen 
und küssen, auf die diese Personen treten und sich niederlassen ... 

2 Dazu J. Sudbrack, Die •Anwendung der Sinne" als Angelpunkt der Exerzitien. In: Ignatia- 
nisch. Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu. Hrsg. M. Sievenich, G. Switek, Frei- 
burg 1990.96-119. 
3 Ignatius von Loyola, Exerzitienbuch, Nr. 121-125. 



Josef Sudbrack 370 

Die Forschung rätselt herum, wie Ignatius zu dieser Anwendung der 
(geistlichen) Sinne gekommen ist. Hat er wirklich Anregungen von Bo- 
naventura, insbesondere aus dessen •Pilgerweg der Seele zu Gott", auf- 
gegriffen und verarbeitet? Oder sind diese Anweisungen allein aus sei- 
ner persönlichen Erfahrung heraus entstanden? Man wird hierauf wohl 
nie eine eindeutige So-oder-So-Antwort geben können. 

Sicher ist, daß die Spiritualität des Heiligen von Anfang an ganz und 
gar von dem gleichen Sinn für das Konkrete geprägt ist, mit dem Igna- 
tius den Exerzitanten nach vielleicht abstrakt-philosophischen oder mo- 
ralisch-auffordernden Meditationen hinlenkt zur Synthese im Konkret- 
Lebendigen: •Rieche, schmecke, höre, betaste, umfasse ..." Seine Freude 
an Ritterromanen, die dann überboten wird durch die sehr konkreten 
Heiligengeschichten der Legenda Aurea; seine Liebe zu dem Land, in 
dem Jesus lebte und wo er sogar für die genaue Erinnerung an die Fuß- 
spuren Jesu sein Leben aufs Spiel setzte. Das langsame Heranwachsen 
der Ordensidee bis zum Dienst an der - modern gesprochen - •real exi- 
stierenden" Kirche (statt Flucht in irgendwelche Idealbilder), zeigen die- 
sen Sinn fürs Konkrete. Man muß auch die berühmt-berüchtigte drei- 
zehnte Regel zum •wahren Gespür, das wir in der streitenden Kirche 
haben müssen", von dieser Mystik des Konkreten her verstehen. Daß in 
Gott die Gegensätze zusammenfallen, Schwarz gleich Weiß ist, lehren 
viele großen Theologen, ein Meister Eckhart oder ein Nikolaus von 
Kues. Daß aber dieser •Zusammenfall der Gegensätze" (coincidentia 
oppositorum) in der leibhaften Gestalt der Kirche konkret wird und sei- 
nen Platz hat (und nicht nur in den Höhen abstrakter Spekulation lebt), 
das macht die Mystik des Ignatius aus. 

In seinem •Geistlichen Tagebuch" schildert Ignatius, wie er diese 
konkrete Mystik realisierte. Er führte konkrete Entscheidungen nicht - 
wie es vielleicht Eckhart getan hätte - in das ewige Jetzt Gottes (nunc 
stans) zurück, sondern versuchte gleichsam umgekehrt vom ewigen 
Licht Gottes her Erleuchtung (Trost) für die konkreten Entscheidungen 
seines Lebens zu bekommen. 

In der mystischen Tradition gibt es tatsächlich diese zwei Ströme, die 
im deutschen Mittelalter besonders deutlich zu erkennen sind. Es gibt 
die Wesensmystik, die intellektuelle Mystik, die wir z. B. bei dem Drei- 
gestirn der Deutschen Mystik finden: Eckhart, Tauler, Seuse. Letzterer 
wirft es den Gegnern seines Meisters Eckhart vor, daß sie nicht verstän- 
den, daß Eckhart alles vom Horizont der Ewigkeit (ein traditioneller, 
von Eckhart aufgegriffener Begriff) her beurteile. Daneben läuft der an- 
dere mystische Strom, den man besonders bei den Frauen findet. Da 
sind es konkrete Dinge, Erscheinungen, Bilder, Gespräche, Anweisun- 



Mystik 371 

gen usw. aus denen die Erfahrung lebt. Manchmal wird diese Mystik zu 
naiv und kindlich - aber auch die Wesensmystik hat ihre Gefahr, näm- 
lich daß sie sich übersteigert ins Spekulativ-Pantheistische hinein. Lange 
Zeit wertete man diese •konkrete Mystik" der Nonnen ab als minder- 
wertig. Der eben erschienene Faszikel von Erich Seeberg4 liegt noch 
ganz auf dieser Linie und spricht von •primitiver Mystik" - im Gegen- 
satz zur intellektuellen •Hochmystik". 

Glücklicherweise aber beginnt man immer mehr diese •konkrete My- 
stik", die man, wie gesagt, besonders bei den Frauen findet, recht einzu- 
schätzen und neben die fälschlich so genannte Hochmystik zu stellen. 
Und dabei zeigt sich Erstaunliches! Diese Mystik des Konkreten der 
Frauen, nicht die Wesensmystik der Männer, gibt Impulse für das aktive 
Leben und den politischen Einsatz! Hildegard von Bingen, die beiden 
Katherinen, Birgitte von Schweden usw. Auch Bernhards von Clairvaux 
nicht immer glücklicher Einsatz lebt aus den sehr konkreten mystischen 
Erfahrungen. Bertold Brecht tat den berühmten Ausspruch: •Die Wahr- 
heit ist konkret!" Christlich müßte man ihn weiterführen: •Die Wahr- 
heit ist personal!", gerade weil sie nur konkret sein kann. 

Nun, man darf eine solche Typologie der mystischen Erfahrung nicht 
zu spekulativ ausdeuten. In vorliegenden Überlegungen sollte sie nur 
ein Verständnis erwecken: Weshalb Ignatius eine so konkrete Anwen- 
dung der Sinne an den Höhepunkt der Exerzitienbetrachtungen setzte, 
und weshalb man heute darin den Kern ignatianischer Mystik (nach 
H. U. v. Balthasar sogar den Kern aller wahren Mystik) findet. Ignatius 
will zum •Konkreten" hinführen, zum •Konkreten" Gottes, das ist Jesus 
Christus. Deshalb läßt er die Meditationen möglichst konkret ausmün- 
den: in die Anwendung der Sinne. Diese •konkrete Meditation" und die 
Entscheidungsfindung, die nach Karl Rahner •die Konkretheit und Un- 
ableitbarkeit des menschlichen Handelns" im Auge hat, gehören un- 
trennbar zusammen. Der christliche Akzent wird im Bezug auf Jesus 
Christus gesetzt. In ihm - so könnte man theologisch ungenau, aber pla- 
stisch formulieren - wurde das •Allgemeine" Gottes menschlich und ge- 
schichtlich •konkret". Genauer gesagt: Die geschichtliche Existenz Jesu 
Christi zeigt unüberholbar, daß Gott konkret, personal mir, dem Men- 
schen, begegnen will. Bertold Brechts •die Wahrheit ist konkret" hat 
eine zentral christliche Aussagekraft. 

Die Wirkungsgeschichte des ignatianischen Ordens, vom Theaterspie- 
len bis zu den Barockbauten, vom politischen Einsatz der Beichtväter an 

4 Mystik im Christentum und in außerchristlichen Religionen, Tübingen 1989; selbst der Su- 
fismus zählt für den Autor zur •primitiven Mystik". 



Josef Sudbrack 372 

den Fürstenhöfen bis zur heutigen Theologie der Befreiung, hat seine 
Erfahrungsmitte in dieser Konkretheit, wohinein die ignatianische My- 
stik führt. Bei der Entscheidung für Gott in Jesus Christus werden die 
allgemeinen Einsichten und Prinzipien nicht negiert, aber gleichsam 
konzentriert zum •Hier-und-Jetzt"-Anruf Gottes, der nicht mehr in sol- 
che Prinzipien aufgelöst werden kann. Der christliche Weg, der in diese 
Entscheidung hineinführt, wird gebahnt durch den ständigen Blick auf 
den konkreten Jesus Christus, den uns die Heilige Schrift vor Augen 
stellt. Auch dabei muß sich der Exerzitant hüten, diesen Jesus Christus 
nun in Wesensaussagen aufzulösen, selbst nicht in die der dogmatischen 
Wahrheiten. Nein, er soll ganz konkret der so vielfältig vorgestellten 
Gestalt Jesu begegnen, wie sie in den Evangelien gezeichnet wird - dies 
geht sogar bis zur Anwendung der Sinne: •Sehe, höre, rieche, schmecke, 
taste ..." 

Man wird heute diesen gewiß genialen, aber mehr noch, diesen aus 
mystischer Erfahrung geborenen Ansatz zur geistlichen Übung vielfach 
weiter entfalten und auch in der ignatianischen Plastizität korrigieren 
müssen. Man wird den neuen, von der Exegese erschlossenen Zugang 
zur Gestalt Jesu berücksichtigen müssen und kann auf die Dauer nicht 
mit der schlichten •Leben-Jesu-Vorstellung" der damaligen Exegese 
weiterarbeiten; man braucht also exegetisch legitimierte Zugänge zur hi- 
storischen Gestalt Jesu. Und man wird auch das mit •Anwendung der 
Sinne" umschriebene Meditationskonzept von heutigen anthropologi- 
schen Ansätzen her erweitern und vertiefen; zum Beispiel ein kreatives, 
aktives Umgehen mit dem Meditationsstoff geschieht sicherlich im Geist 
der ignatianischen Anwendung der Sinne. 

Doch der große, aus der mystischen Erfahrung des Ignatius geborene 
Entwurf, daß es um die Begegnung mit dem konkreten Jesus der bibli- 
schen Überlieferung gehen muß, woran die Entscheidungsfindung in ei- 
ner konkreten Situation ihren christlichen Ursprung findet, bleibt die in- 
haltliche Mitte der Exerzitien, die ihnen damals wie heute und morgen 
ihre Kraft schenkt. 




