EINUBUNG UND WEISUNG

Der Bericht des P. Balthasar Alvarez SJ
iiber seine Art zu beten

Hinfiihrung und Ubersetzung*

Pater Alvarez (1533-1580) wurde mit 26 Jahren in der Gesellschaft Jesu zum
Priester geweiht und schnell mit Aufgaben betraut. Er war unter anderem sechs
Jahre (1560-1566) in Avila Beichtvater der heiligen Teresa. 1566 war er Novizen-
meister in Medina und bekam 1567 nach Ablegung seiner letzten Geliibde eine
hohere Gebetsweise geschenkt. 1573 wurde P. Suarez neuer Provinzial von Ka-
stilien. Dieser zeigte sich dem mystischen Gebet gegeniiber sehr reserviert, da er
1559 der Inquisition in Sevilla alle Exemplare des Exerzitienbuches, die im
Haus waren, hatte abgeben miissen. Er fragte beim Ordensgeneral Mercurian
an, wie er sich gegeniiber Jesuiten verhalten sollte, die eine andere Gebetsweise
als die in den Exerzitien des Ignatius angegebenen praktizierten. P. Mercurian
mahnte, daB diese moéglichst behutsam auf den Weg der Exerzitien zuriickzuftih-
ren seien. Alvarez versprach seinem Provinzial zu gehorchen, ging aber doch
weiter auf seinem Weg. 1576 verlangte P. Suarez von ihm einen schriftlichen Be-
richt iiber seine Gebetsweise, dessen wichtigste Stellen wir im folgenden wieder-
geben.

P. Mercurian wurde nun miindlich dariiber unterrichtet. Er lieB Alvarez eine
MiBbilligung seiner Methode zukommen und verbot ihm, diese zu lehren, wem
auch immer, denn ,.die Zeiten sind gefihrlich“. Da Alvarez auch als Rektor des
Noviziates in Villagarcia noch seine Vorstellungen verbreitete, verlangte Suarez
von ihm, einige Fragen iiber das Gebet der Ruhe zu beantworten. Dies ist
schriftlich erhalten als Abhandlung iiber das Gebet der Ruhe.

In einem Gespriich mit dem Visitator Avellaneda und in einem spiteren Brief
vom 22. Dezember an P. Mercurian verzichtete Alvarez dann im Gehorsam auf
diese Gebetsweise und zerril} seine Abhandlungen dariiber, von denen es jedoch
gliicklicherweise Kopien gab. Avellaneda schreibt in seinem Bericht nach Rom:
P. Alvarez hat verstanden, daB die Sprache, in der er seine Idee erklért, nicht
gut ist; er hat darauf verzichtet, da es gefihrlich sei und AnlaB zu Illusionen und

* Die Werke von P. Alvarez sind in verschiedenen Sprachen verdffentlicht. P. Baltasar Al-
varez: Escritos espirituales, Barcelona 1961. 1615 erschien von Pater Louis de la Puente:
Vida del P. Baltasar Alvarez (Neuauflage Madrid 1920, Administracion de Razon y Fé¢),
der aber einige Texte von Alvarez wértlich enthilt. Eine deutsche Ubersetzung der Vita er-
folgte 1859 durch Georg Moller aus dem Franzdsischen. Der hier wiedergegebene Bericht
ist auch in der franzosischen Zeitschrift Christus, Juli 1989, 320-326 verdffentlicht. Die
Hinfiihrung und Ubersetzung besorgte Gundikar Hock. Die Redaktion



Einiibung und Weisung 384

hochmiitigen Urteilen gdbe und daf er nichts hatte sagen wollen, was man aus
diesen Satzen hatte heraushdren kdnnen.“ Wenig spiter wurde P. Alvarez zum
Provinzial von Toledo ernannt.

Louis Cognet nennt in seinem Werk ,Spiritualité moderne“ (Aubier 1966,
200) die Mystik von Alvarez tief, von Erfahrung gekennzeichnet und christolo-
gisch. Seinem Urteil liegt der Bericht zugrunde, den P. Alvarez selbst verfaBte.
Man sieht in dem Bericht, daf3 P. Alvarez nach einem Gebetsleben von sechzehn
Jahren in der gewohnlichen Gebetsweise zu einer anderen Weise berufen wurde,
einfach und still: ein Gebet der Einigung mit Gott, das man auch Kontempla-
tion nennt. Dort besteht alle Tétigkeit der inneren Vermégen nur darin, Gott zu
empfangen. Diese Gebetsweise hat sein Leben veréindert und auch die Weise sei-
nes Umgangs mit dem Néchsten. Dieser Bericht, der mit groBer Sorgfalt P. Alva-
rez auf Grund der Bitten seiner Oberen (Generaloberer Mercurian) geschrieben
wurde, ist ein Dokument von hohem Wert. Es erhellt die Debatten der zweiten
Hilfte des 16. Jahrhunderts iiber die Art des Betens, die der Gesellschaft Jesu
und denen, die dem ignatianischen Weg folgen eigentiumlich ist. Diese Debatte
beendigte 1590 der Brief des Ordensgenerals Aquaviva iiber das Gebet, der den
Wert aber auch die Gefahren der Kontemplation aufzeigt und die Unterschiede
zwischen dem Gebet eines Kontemplativen und dem eines Jesuiten beschreibt.

Der Bericht ist nicht nur historisch interessant. Er beschreibt einen geistlichen
Weg mit den Zwischenetappen und kann so exemplarisch denjenigen eine Hilfe
geben, die heute nach den Gebetsweisen fragen fiir sich selbst und fiir die, die
sie auf ithrem Weg begleiten.

Der Bericht von P. Alvarez

Sechzehn Jahre lebte ich in Miihe wie ein Mann, der arbeitet und nicht erntet.
Ich hatte damals ein enges Herz mit einem groBen VerdruB, daB ich nicht soviel
Kraft wie andere hatte, um von ihnen geliebt und geschitzt zu werden. Ich
machte mir Sorgen iiber dieses und jenes; ich hatte die Sehnsucht, mich dem
Gebet hinzugeben, ohne meine Ruhe dort zu finden, wo ich sie hitte finden
miissen. Ich iiberwand diese Versuchung, indem ich den EntschluB fafBite, nicht
mehr zu beten, als mir der Gehorsam befahl, und indem ich die Unruhe und den
eitlen Wunsch vertrieb, darin ausgezeichnet sein zu wollen, wie diejenigen, die
es mehr verdienten.

Ich merkte auch damals, daBl mir meine Fehler mehr Arger als Demut einga-
ben; sie schienen mir ein Hindernis fiir die Pline Gottes zu sein; ebenso wegen
der Enge meines Herzens war ich sehr traurig tiber die Fehler derer, die mir an-
vertraut waren, und ich dachte, es wire eine gute Art zu leiten, sie niederzuzwin-
gen, damit sie sich korrigierten.

Nachdem 14 Jahre so vergingen (1565), kam ich dazu, mich in Gottes Gegen-
wart zu setzen und auf ein Almosen zu warten, wie ein Armer. Damals, als ich
mich se um mich sorgte, hatte ich gar keinen Trost, denn ich glaubte, nie voll-



Einiibung und Weisung 385

kommen zu werden, weil der Herr sich mir nicht mit der gleichen Giite und Ver-
trautheit mitteilte wie den anderen. Ich erkannte meine Torheit, denn da ich
mich von Gott entfernt hatte, wollte ich mich noch schlechter machen. Wenn ich
zu mir zuriickkam, blieb ich lange voll Scham vor dem Herrn, ohne meine Ver-
wirrung ausdriicken zu konnen. Ich verlangte nur danach, geziichtigt zu werden,
Vergebung und Heilung zu erlangen, bis ich zu einer héheren Ubungsweise ge-
rufen und gefiihrt wurde. Indem mich Gott so heilte, hat er dadurch auch andere
geheilt.

Nachdem ich so sechzehn Jahre verbracht hatte, fand ich mich plotzlich, da
ich es am wenigsten erwartete, mit einem gewandelten und weiten Herzen, losge-
16st von den Geschdpfen, erfiillt von einem dhnlichen Erstaunen wie die Seligen,
die beim Jiingsten Gericht rufen werden: ,,Als wir dich gesehen haben, haben
wir alles gesehen und unsere Ubel sind geheilt worden.«

In diesem neuen Zustand bekam ich gleichzeitig viele Gnaden. Ich lernte zu-
erst das, was wertvoll ist, zu schitzen und es von dem Gemeinen zu unterschei-
den. Da entdeckte ich einfache Mittel, um in den Himmel zu gelangen und ich
sah mich in einer Versammlung, die von Seligkeit erfiillt war.

Ich bekam ein neues Verstindnis fiir die Wahrheiten, die meine Seele ndhrten
und mich schlieBlich zur Ruhe und Stille fiihrten, bis hinein in das Innere Got-
tes, dem Ursprung dieser Wahrheiten. Dies fehlte mir dann einige Zeit und kam
dann in Abstinden wieder und ist jetzt haufiger da.

Jetzt empfing ich auch Erleichterung, mit dem Kreuz wihrend der Arbeit und
der Priifung zu leben, solange es Gott will. Ich verlor auch die Furcht, die von
der Enge meines Herzens herkam und von der Verzagtheit angesichts solcher
Menschen, die begabter als ich oder Heilige waren. Ich wagte nicht, vor ihnen
zu erscheinen, so klein fiihlte ich mich, so ohne Intelligenz, keine Personlichkeit,
ohne Wissen; es schien mir nicht méglich, zu leben ohne einen Heiligen und den
Beistand eines erfahrenen klugen Mannes. Nun glaube ich, alle Welt zu achten,
ich bin allen etwas schuldig, aber es ist anders. Ich lebe mehr in Gott allein, in
dem ich alles besitze.

Ich empfing das Verstindnis dessen, was der Geist in meinem Innern vermag
zu meinem eigenen Nutzen und zu dem anderer gemill den Worten des Psalmes
,,Du hast mein Elend gesehen, du hast mir einen Durchgang erdffnet” (Ps 30, 8).

Seitdem habe ich ein inneres Leben erfahren, das Gott mir schenkte, damit er
mich selbst leiten kénnte bis in die kleinsten Dinge hinein.

Aus Erfahrung habe ich die Wahrheit dieses Wortes an Petrus eingesehen:
,» Werft alle Sorge auf den Herrn, er wird fiir euch sorgen* (1 Petr 5,7).

Da ich konkret gesehen habe, wie schwer ich zu meinem Posten zuriickkehre,
wenn ich das nicht getan habe, was ich tun muf, habe ich darin einen Ansporn
gefunden und einen Schutz, mich dem Nichsten zu widmen, ihm gegeniiber gut
meine Pflicht zu erfiillen, ohne mich zu zerstreuen und ohne zu siindigen.

So erfuhr ich Erleichterung in meiner Leitung, ohne daB mich die Besorgtheit
mit sich zog. Das ist das Werk eines freien und losgeldsten Willens, inmitten von
Sorgen unbesorgt durchzukommen.



Einiibung und Weisung 386

Ich bekam auch geschenkt, gut bei mir zu sein, und mehr noch, ich begann,
mir regelmiBig eine leibliche Prisenz unseres Herrn vorzustellen.

Nun verschwanden diese dngstlichen Wiinsche, und Versuchungen, mehr Zeit
fiir das Gebet zu haben, und ich erfuhr an mir selbst, daB Gott einem abgetéte-
ten Menschen in einer Stunde Gebet mehr schenkt, als einem, der nicht abgeto-
tet ist in vielen Stunden, daB er mir mehr in den Titigkeiten schenkte, die mir
der Gehorsam gebot, als in der stillen Ruhe beim Lesen der Heiligengeschich-
ten, wenn ich mich ihnen ohne den Gehorsam zuwandte.

Seitdem demiitigen mich die Fehler, aber sie drgern mich nicht mehr; im Ge-
genteil, sie haben nun eine Weise, mich zufrieden sein zu lassen, indem sie mich
demiitigen. Sie lassen mich sehen, was ich habe, sie dienen dazu, mir MiBtrauen
gegeniiber mir selbst einzufloBen und Vertrauen gegeniiber Gott. Ich sehe sie
wie Fenster der Seele, wo das Licht Gottes eintritt; ich sehe auch, daB die unge-
wollten, nicht absichtlich begangenen Fehler Gott nicht daran hindern, seine
Plane durchzusetzen; also kiimmere ich mich nicht mehr um sie und halte mich
nur solange bei ihnen auf, um mich vor Gott klein zu machen und einzusehen,
daB wir uns von uns selbst 16sen miissen. Die Fehler der anderen fl6B8en mir
Mitleid ein; ich sehe, daBl es von meiner Seite ein Mangel an Geduld war, sie
niederzwingen zu wollen; ich sehe, daB man sie ertragen muB, wenig auf sie
schauend, viel dagegen auf Gott, wodurch erreicht wird, daB Gott seine Unterta-
nen (bergeben werden: ,,Wer mir mein Volk unterwirft«.

Seitdem mir der Herr dieses Erbarmen erwiesen hat, besteht mein Gebet
darin, mich in seine Gegenwart zu versetzen, die mir innerlich und leiblich gege-
ben wird, und zwar wie eine andauernde Haltung, und ich finde auch zuweilen
meine Freude mit ihm. Vgl. Thomas von Aquin 2,2q. 24, art. 9, wo er einen Un-
terschied aufstellt zwischen den Anfiangern, den Fortgeschrittenen und den Voll-
kommenen. Er sagt von allen, daB ihre Hauptsorge darin bestehe, mit Eifer Gott
anzuhdngen. In der Antwort auf den dritten Einwand sagt er: ,,Obwohl die Voll-
kommenen jeden Tag Fortschritte machen, so ist dies doch nicht ihre Hauptbe-
schiftigung, sondern sich mit Gott zu vereinigen und ihn zu genieBen. Die An-
fanger und Fortgeschrittenen streben auch dorthin, jedoch haben die ersteren
vor allem die Sorge, die Fehler zu vermeiden, und die zweiten, Tugenden zu er-
werben.“ Er stellt in dem Artikel einen Vergleich auf, der der physischen Bewe-
gung entnommen ist; zuerst entfernt man sich vom Ausgangspunkt, dann nihert
man sich dem Ziel und schiieBlich ruht man am erstrebten und erreichten Ziel
aus.

Ebenso sagt derselbe Heilige in Opuscula 63 ,,Uber die Seligkeit“ in dem Ab-
schnitt, wo er Uiber die Weise handelt, wie wir Gott in der Seligkeit genieBen,
daB wir in dhnlicher Weise schon hier Gott verkosten diirfen, da er unser héch-
stes Gut ist, wirklich wert, daB wir uns wegen seiner Wohltaten an ihm freuen.

Diese Wohltaten und jeder unserer Akte miissen gerade dieses Ziel haben, wie
Jesaja sagt (9,6), denn der Sohn Gottes ist uns gegeben worden, damit wir an
ihm Freude haben schon in diesem Leben. Daraus kommt jene seltsame Ver-
blendung und Naivitiit einiger, die dauernd angstlich Gott suchen, seufzen, um



Einiibung und Weisung 387

ihn zu finden und im Gebet schreien, damit er sie hore. Sie bemerken nicht, daB
sie sein heiliger Tempel sind, wie der Apostel sagt, denn dieses hochste Gut und
die Majestit Gottes wohnt in uns; und sie denken nicht daran, sich an ihm zu
freuen! Ist es nicht naiv, auBerhalb zu suchen, was man in sich hat? Hat man je-
mals einen Menschen gesehen, der sich von einer Nahrung néhrt, die er sucht
oder die vor ihm steht, die er aber nie gekostet oder gegessen hat? So aber ist das
Leben eines Menschen, der immer Gott sucht, ihn aber niemals genieBt und des-
sen Werke weniger vollkommen sind.

Derselbe Heilige sagt noch 2a 2ae q. 182, art. 2, ad. 1: ,Ohne Zweifel ist es
ein Zeichen von Gottesliebe, gern fiir ihn zu leiden, aber es ist noch ein besseres
Zeichen, nicht mehr an die Dinge dieses Lebens zu denken und sich mit ihm im
Gebet zu freuen. Daraus ergibt sich, daB Gott genieBen eine Frucht ist, die den
Seligen im Himmel und den Gerechten auf Erden gemeinsam ist.

Andere Male bin ich im Gebet und denke nach iiber den Sinn der Worte der
Heiligen Schrift und der inneren Belehrung; manchmal bleibe ich in Stille und
Ruhe. Dieses stille Verweilen in der Gegenwart Gottes ist ein grofer Schatz, weil
alles zu ihm spricht, alles ist offen vor seinen Augen, mein Herz, meine Wiin-
sche, meine Vorhaben, meine Priifungen, mein Inneres, mein Wissen und mein
Konnen. Und die Augen der gdttlichen Majestit konnen mich von meinen Feh-
lern befreien, meine Sehnsucht entflammen, mir Fliigel geben, um zu fliegen,
denn er will mein Wohl und den Dienst fiir ihn mehr als ich selbst will.

Daher schlieBe ich, wenn er es ist, der auch durch schwierige Situationen
fiihrt, dann muB die Seele da hindurch um seiner Liebe willen; deswegen kam er
ihr ja zuvor, damit sie ihm in Ruhe und Frieden folge, um sich auszuruhen in
den Wahrheiten des Glaubens, von denen ich gesprochen habe. Sie kann sich
dabei beruhigen, daB wenn sie nicht bekommt, was sie wiinscht, dann bekommt
sie etwas Besseres, das Einverstindnis ihres Willens mit dem Willen Gottes; sie
lebt tatsichlich mit diesem Willen und méchte nicht mehr wissen, als er sie leh-
ren will, auch nicht schneller oder auf anderen Wegen als die, welche er nehmen
mochte, wie es in der Nachfolge Christi heiBit: ,,Wenn du dahin gekommen bist,
nicht mehr dich selbst zu suchen, sondern mich allein, dann wirst du mir sehr
gefallen und du wirst in einer groen Freude leben® (111, 25). Diesem schwachen
Herzen, das oft stshnt unter der Last, mu man antworten: Das, was Gott in dir
gewirkt hat, wird es jemals aufhoren besser zu sein? Oder wenn dir dieses als
schlecht erscheint, wird Gott aufhoren, seinen Willen zu tun?

Fiir den Augenblick lenke ich besonders darauf meine Aufmerksamkeit und
ich bin ruhig, wenn ich mich leiden sehe vor Gottes Augen und behandelt
werde, wie er es mochte... (Im folgenden wurden in der Textwiedergabe zwei
Seiten ausgelassen.)

Hier nun die Griinde, die diese Art des Betens rechtfertigen:

1. Zwar gibt es normalerweise kein Hin- und Heriiberlegen, aber es gibt stin-
dig Gebet: Und wihrend unser Herr die Seele in Ruhe hilt, vollbringt sie jegli-



Einiibung und Weisung 388

che Tugend und folglich auch Gebet, nicht durch einen ausdriicklichen Akt, wie
die Theologen sagen, sondern einfach durch das Tun selbst. Hért denn die
Seele, die einfach da ist, auf zu bitten, wenn sie in Stille vor Gott ist, in dem Ver-
trauen, daB ihr Herz mit all seinen Wiinschen ihm offenbar ist? Denn ihre Wiin-
sche sind fiir Gott, was die Worte fiir die Menschen sind. So sagt David: ,,Herr,
du hast die Sehnsucht der Armen gestillt, du stirkst ihr Herz, du horst auf sie*
(Ps 10,17). Gott hort nicht nur die Stimmen, sondern auch die Wiinsche der ge-
rechen Armen. Wer sich so vor das Tor Gottes mit Vertrauen begibt, glaubt, daB
ihm von daher alles Gute kommt; er liebt, demiitigt sich, iibt, und weil er auf
dem Weg Gottes geht, nicht auf seinen eigenen, so findet er tatsichlich das
héchste Gut.

2. Bei dieser Art zu beten hat man erhabenere Gefiihle von Gott, wie man es
seiner Grofle schuldet.

3. Man findet darin das Mittel, linger im Gebet zu verweilen, was glauben
14Bt, daB3 diese Gebetsweise diejenige von vielen Heiligen war; denn das Uberle-
gen ermiidet, und doch waren sie in stindigem Gebet.

4. Man wiinscht, daB jemand mit Hilfe des Uberlegens in der Betrachtung
dazu kommt, sich zu bessern: nun sieht man bei dieser Gebetsweise, dal der
Herr selbst die Sorge tibernimmt: diejenigen, die auf diesem Weg vorangehen,
sind sehr auf ihr Fortschreiten bedacht, ihren Oberen untergeben, mehr Herr
iiber ihre Leidenschaften. Sie werden besser mit Widrigkeiten fertig und sie niit-
zen mehr dem Nichsten.

Es ist wahr, daB dieser Weg nicht fiir alle ist, wie der Weg des heiligen Igna-
tius. Aber er ist fiir alle diejenigen, denen Gott ihn schenkt und die lange die ge-
wohnliche Betrachtung geiibt haben und auch dann nur mit Zustimmung ihres
Seelenfiihrers. Das entspricht auch dem, was unserem hl. Vater Ignatius wider-
fuhr; zu Beginn folgte er der beschriebenen Methode, die er auch in den Exerzi-
tien lehrte; spdter wurde er zu einer anderen Weise gefiihrt, wie es in seiner Le-
bensbeschreibung heilt: patiens divina, er empfing passiv die géttlichen Einge-
bungen.

Hat jede Wissenschaft und Kunst ihren Anfang, ihren Fortgang und ihre Voll-
endung, so gilt dies um so mehr von der des Gebetes. Nun hat aber niemand das
Recht, diesen Gang zu unterbrechen. Die Seelenfithrer konnen diejenigen, wel-
che Gott zu der Ruhe beruft, nicht mit gutem Gewissen zu dem téitigen Zustand
zuriickfithren; sie wiirden die Seele und den Leib derselben zudem in Gefahr
bringen... Dieses nun ist meine Ansicht, und ich darf hinzufiigen, meine Erfah-
rung iiber diesen Gegenstand. Zum SchluB bitte ich Sie noch hochwiirdiger Va-
ter, von dem, was ich hier niedergeschrieben habe, niemandem etwas mitzutei-

len. Gundikar Hock SJ, Frankfurt am Main





