
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Der Bericht des P. Balthasar Alvarez SJ 
über seine Art zu beten 
Hinführung und Übersetzung* 

Pater Alvarez (1533-1580) wurde mit 26 Jahren in der Gesellschaft Jesu zum 
Priester geweiht und schnell mit Aufgaben betraut. Er war unter anderem sechs 
Jahre (1560-1566) in Avila Beichtvater der heiligen Teresa. 1566 war er Novizen- 
meister in Medina und bekam 1567 nach Ablegung seiner letzten Gelübde eine 
höhere Gebetsweise geschenkt. 1573 wurde P. Suarez neuer Provinzial von Ka- 
stilien. Dieser zeigte sich dem mystischen Gebet gegenüber sehr reserviert, da er 
1559 der Inquisition in Sevilla alle Exemplare des Exerzitienbuches, die im 
Haus waren, hatte abgeben müssen. Er fragte beim Ordensgeneral Mercurian 
an, wie er sich gegenüber Jesuiten verhalten sollte, die eine andere Gebetsweise 
als die in den Exerzitien des Ignatius angegebenen praktizierten. P. Mercurian 
mahnte, daß diese möglichst behutsam auf den Weg der Exerzitien zurückzufüh- 
ren seien. Alvarez versprach seinem Provinzial zu gehorchen, ging aber doch 
weiter auf seinem Weg. 1576 verlangte P. Suarez von ihm einen schriftlichen Be- 
richt über seine Gebetsweise, dessen wichtigste Stellen wir im folgenden wieder- 
geben. 

P. Mercurian wurde nun mündlich darüber unterrichtet. Er ließ Alvarez eine 
Mißbilligung seiner Methode zukommen und verbot ihm, diese zu lehren, wem 
auch immer, denn •die Zeiten sind gefährlich". Da Alvarez auch als Rektor des 
Noviziates in Villagarcia noch seine Vorstellungen verbreitete, verlangte Suarez 
von ihm, einige Fragen über das Gebet der Ruhe zu beantworten. Dies ist 
schriftlich erhalten als Abhandlung über das Gebet der Ruhe. 

In einem Gespräch mit dem Visitator Avellaneda und in einem späteren Brief 
vom 22. Dezember an P. Mercurian verzichtete Alvarez dann im Gehorsam auf 
diese Gebetsweise und zerriß seine Abhandlungen darüber, von denen es jedoch 
glücklicherweise Kopien gab. Avellaneda schreibt in seinem Bericht nach Rom: 
•P. Alvarez hat verstanden, daß die Sprache, in der er seine Idee erklärt, nicht 
gut ist; er hat darauf verzichtet, da es gefährlich sei und Anlaß zu Illusionen und 

* Die Werke von P. Alvarez sind in verschiedenen Sprachen veröffentlicht. P. Baltasar Al- 
varez: Escritos espirituales, Barcelona 1961. 1615 erschien von Pater Louis de la Puente: 
Vida del P. Baltasar Alvarez (Neuauflage Madrid 1920, Administration de Razön y Fe), 
der aber einige Texte von Alvarez wörtlich enthält. Eine deutsche Übersetzung der Vita er- 
folgte 1859 durch Georg Möller aus dem Französischen. Der hier wiedergegebene Bericht 
ist auch in der französischen Zeitschrift Christus, Juli 1989, 320-326 veröffentlicht. Die 
Hinführung und Übersetzung besorgte Gundikar Hock. Die Redaktion 



Einübung und Weisung 384 

hochmütigen Urteilen gäbe und daß er nichts hatte sagen wollen, was man aus 
diesen Sätzen hätte heraushören können." Wenig später wurde P. Alvarez zum 
Provinzial von Toledo ernannt. 

Louis Cognet nennt in seinem Werk •Spiritualite moderne" (Aubier 1966, 
200) die Mystik von Alvarez tief, von Erfahrung gekennzeichnet und christolo- 
gisch. Seinem Urteil liegt der Bericht zugrunde, den P. Alvarez selbst verfaßte. 
Man sieht in dem Bericht, daß P. Alvarez nach einem Gebetsleben von sechzehn 
Jahren in der gewöhnlichen Gebetsweise zu einer anderen Weise berufen wurde, 
einfach und still: ein Gebet der Einigung mit Gott, das man auch Kontempla- 
tion nennt. Dort besteht alle Tätigkeit der inneren Vermögen nur darin, Gott zu 
empfangen. Diese Gebetsweise hat sein Leben verändert und auch die Weise sei- 
nes Umgangs mit dem Nächsten. Dieser Bericht, der mit großer Sorgfalt P. Alva- 
rez auf Grund der Bitten seiner Oberen (Generaloberer Mercurian) geschrieben 
wurde, ist ein Dokument von hohem Wert. Es erhellt die Debatten der zweiten 
Hälfte des 16. Jahrhunderts über die Art des Betens, die der Gesellschaft Jesu 
und denen, die dem ignatianischen Weg folgen eigentümlich ist. Diese Debatte 
beendigte 1590 der Brief des Ordensgenerals Aquaviva über das Gebet, der den 
Wert aber auch die Gefahren der Kontemplation aufzeigt und die Unterschiede 
zwischen dem Gebet eines Kontemplativen und dem eines Jesuiten beschreibt. 

Der Bericht ist nicht nur historisch interessant. Er beschreibt einen geistlichen 
Weg mit den Zwischenetappen und kann so exemplarisch denjenigen eine Hilfe 
geben, die heute nach den Gebetsweisen fragen für sich selbst und für die, die 
sie auf ihrem Weg begleiten. 

Der Bericht von P. Alvarez 

Sechzehn Jahre lebte ich in Mühe wie ein Mann, der arbeitet und nicht erntet. 
Ich hatte damals ein enges Herz mit einem großen Verdruß, daß ich nicht soviel 
Kraft wie andere hatte, um von ihnen geliebt und geschätzt zu werden. Ich 
machte mir Sorgen über dieses und jenes; ich hatte die Sehnsucht, mich dem 
Gebet hinzugeben, ohne meine Ruhe dort zu Finden, wo ich sie hätte finden 
müssen. Ich überwand diese Versuchung, indem ich den Entschluß faßte, nicht 
mehr zu beten, als mir der Gehorsam befahl, und indem ich die Unruhe und den 
eitlen Wunsch vertrieb, darin ausgezeichnet sein zu wollen, wie diejenigen, die 
es mehr verdienten. 

Ich merkte auch damals, daß mir meine Fehler mehr Ärger als Demut einga- 
ben; sie schienen mir ein Hindernis für die Pläne Gottes zu sein; ebenso wegen 
der Enge meines Herzens war ich sehr traurig über die Fehler derer, die mir an- 
vertraut waren, und ich dachte, es wäre eine gute Art zu leiten, sie niederzuzwin- 
gen, damit sie sich korrigierten. 

Nachdem 14 Jahre so vergingen (1565), kam ich dazu, mich in Gottes Gegen- 
wart zu setzen und auf ein Almosen zu warten, wie ein Armer. Damals, als ich 
mich so um mich sorgte, hatte ich gar keinen Trost, denn ich glaubte, nie voll- 



Einübung und Weisung 385 

kommen zu werden, weil der Herr sich mir nicht mit der gleichen Güte und Ver- 
trautheit mitteilte wie den anderen. Ich erkannte meine Torheit, denn da ich 
mich von Gott entfernt hatte, wollte ich mich noch schlechter machen. Wenn ich 
zu mir zurückkam, blieb ich lange voll Scham vor dem Herrn, ohne meine Ver- 
wirrung ausdrücken zu können. Ich verlangte nur danach, gezüchtigt zu werden, 
Vergebung und Heilung zu erlangen, bis ich zu einer höheren Übungsweise ge- 
rufen und geführt wurde. Indem mich Gott so heilte, hat er dadurch auch andere 
geheilt. 

Nachdem ich so sechzehn Jahre verbracht hatte, fand ich mich plötzlich, da 
ich es am wenigsten erwartete, mit einem gewandelten und weiten Herzen, losge- 
löst von den Geschöpfen, erfüllt von einem ähnlichen Erstaunen wie die Seligen, 
die beim Jüngsten Gericht rufen werden: •Als wir dich gesehen haben, haben 
wir alles gesehen und unsere Übel sind geheilt worden." 

In diesem neuen Zustand bekam ich gleichzeitig viele Gnaden. Ich lernte zu- 
erst das, was wertvoll ist, zu schätzen und es von dem Gemeinen zu unterschei- 
den. Da entdeckte ich einfache Mittel, um in den Himmel zu gelangen und ich 
sah mich in einer Versammlung, die von Seligkeit erfüllt war. 

Ich bekam ein neues Verständnis für die Wahrheiten, die meine Seele nährten 
und mich schließlich zur Ruhe und Stille führten, bis hinein in das Innere Got- 
tes, dem Ursprung dieser Wahrheiten. Dies fehlte mir dann einige Zeit und kam 
dann in Abständen wieder und ist jetzt häufiger da. 

Jetzt empfing ich auch Erleichterung, mit dem Kreuz während der Arbeit und 
der Prüfung zu leben, solange es Gott will. Ich verlor auch die Furcht, die von 
der Enge meines Herzens herkam und von der Verzagtheit angesichts solcher 
Menschen, die begabter als ich oder Heilige waren. Ich wagte nicht, vor ihnen 
zu erscheinen, so klein fühlte ich mich, so ohne Intelligenz, keine Persönlichkeit, 
ohne Wissen; es schien mir nicht möglich, zu leben ohne einen Heiligen und den 
Beistand eines erfahrenen klugen Mannes. Nun glaube ich, alle Welt zu achten, 
ich bin allen etwas schuldig, aber es ist anders. Ich lebe mehr in Gott allein, in 
dem ich alles besitze. 

Ich empfing das Verständnis dessen, was der Geist in meinem Innern vermag 
zu meinem eigenen Nutzen und zu dem anderer gemäß den Worten des Psalmes 
•Du hast mein Elend gesehen, du hast mir einen Durchgang eröffnet" (Ps 30,8). 

Seitdem habe ich ein inneres Leben erfahren, das Gott mir schenkte, damit er 
mich selbst leiten könnte bis in die kleinsten Dinge hinein. 

Aus Erfahrung habe ich die Wahrheit dieses Wortes an Petrus eingesehen: 
•Werft alle Sorge auf den Herrn, er wird für euch sorgen" (1 Petr 5,7). 

Da ich konkret gesehen habe, wie schwer ich zu meinem Posten zurückkehre, 
wenn ich das nicht getan habe, was ich tun muß, habe ich darin einen Ansporn 
gefunden und einen Schutz, mich dem Nächsten zu widmen, ihm gegenüber gut 
meine Pflicht zu erfüllen, ohne mich zu zerstreuen und ohne zu sündigen. 

So erfuhr ich Erleichterung in meiner Leitung, ohne daß mich die Besorgtheit 
mit sich zog. Das ist das Werk eines freien und losgelösten Willens, inmitten von 
Sorgen unbesorgt durchzukommen. 



Einübung und Weisung 386 

Ich bekam auch geschenkt, gut bei mir zu sein, und mehr noch, ich begann, 
mir regelmäßig eine leibliche Präsenz unseres Herrn vorzustellen. 

Nun verschwanden diese ängstlichen Wünsche, und Versuchungen, mehr Zeit 
für das Gebet zu haben, und ich erfuhr an mir selbst, daß Gott einem abgetöte- 
ten Menschen in einer Stunde Gebet mehr schenkt, als einem, der nicht abgetö- 
tet ist in vielen Stunden, daß er mir mehr in den Tätigkeiten schenkte, die mir 
der Gehorsam gebot, als in der stillen Ruhe beim Lesen der Heiligengeschich- 
ten, wenn ich mich ihnen ohne den Gehorsam zuwandte. 

Seitdem demütigen mich die Fehler, aber sie ärgern mich nicht mehr; im Ge- 
genteil, sie haben nun eine Weise, mich zufrieden sein zu lassen, indem sie mich 
demütigen. Sie lassen mich sehen, was ich habe, sie dienen dazu, mir Mißtrauen 
gegenüber mir selbst einzuflößen und Vertrauen gegenüber Gott. Ich sehe sie 
wie Fenster der Seele, wo das Licht Gottes eintritt; ich sehe auch, daß die unge- 
wollten, nicht absichtlich begangenen Fehler Gott nicht daran hindern, seine 
Pläne durchzusetzen; also kümmere ich mich nicht mehr um sie und halte mich 
nur solange bei ihnen auf, um mich vor Gott klein zu machen und einzusehen, 
daß wir uns von uns selbst lösen müssen. Die Fehler der anderen flößen mir 
Mitleid ein; ich sehe, daß es von meiner Seite ein Mangel an Geduld war, sie 
niederzwingen zu wollen; ich sehe, daß man sie ertragen muß, wenig auf sie 
schauend, viel dagegen auf Gott, wodurch erreicht wird, daß Gott seine Unterta- 
nen übergeben werden: •Wer mir mein Volk unterwirft". 

Seitdem mir der Herr dieses Erbarmen erwiesen hat, besteht mein Gebet 
darin, mich in seine Gegenwart zu versetzen, die mir innerlich und leiblich gege- 
ben wird, und zwar wie eine andauernde Haltung, und ich finde auch zuweilen 
meine Freude mit ihm. Vgl. Thomas von Aquin 2,2 q. 24, art. 9, wo er einen Un- 
terschied aufstellt zwischen den Anfängern, den Fortgeschrittenen und den Voll- 
kommenen. Er sagt von allen, daß ihre Hauptsorge darin bestehe, mit Eifer Gott 
anzuhängen. In der Antwort auf den dritten Einwand sagt er: •Obwohl die Voll- 
kommenen jeden Tag Fortschritte machen, so ist dies doch nicht ihre Hauptbe- 
schäftigung, sondern sich mit Gott zu vereinigen und ihn zu genießen. Die An- 
fänger und Fortgeschrittenen streben auch dorthin, jedoch haben die ersteren 
vor allem die Sorge, die Fehler zu vermeiden, und die zweiten, Tugenden zu er- 
werben." Er stellt in dem Artikel einen Vergleich auf, der der physischen Bewe- 
gung entnommen ist; zuerst entfernt man sich vom Ausgangspunkt, dann nähert 
man sich dem Ziel und schließlich ruht man am erstrebten und erreichten Ziel 
aus. 

Ebenso sagt derselbe Heilige in Opuscula 63 •Über die Seligkeit" in dem Ab- 
schnitt, wo er über die Weise handelt, wie wir Gott in der Seligkeit genießen, 
daß wir in ähnlicher Weise schon hier Gott verkosten dürfen, da er unser höch- 
stes Gut ist, wirklich wert, daß wir uns wegen seiner Wohltaten an ihm freuen. 

Diese Wohltaten und jeder unserer Akte müssen gerade dieses Ziel haben, wie 
Jesaja sagt (9,6), denn der Sohn Gottes ist uns gegeben worden, damit wir an 
ihm Freude haben schon in diesem Leben. Daraus kommt jene seltsame Ver- 
blendung und Naivität einiger, die dauernd ängstlich Gott suchen, seufzen, um 



Einübung und Weisung 387 

ihn zu finden und im Gebet schreien, damit er sie höre. Sie bemerken nicht, daß 
sie sein heiliger Tempel sind, wie der Apostel sagt, denn dieses höchste Gut und 
die Majestät Gottes wohnt in uns; und sie denken nicht daran, sich an ihm zu 
freuen! Ist es nicht naiv, außerhalb zu suchen, was man in sich hat? Hat man je- 
mals einen Menschen gesehen, der sich von einer Nahrung nährt, die er sucht 
oder die vor ihm steht, die er aber nie gekostet oder gegessen hat? So aber ist das 
Leben eines Menschen, der immer Gott sucht, ihn aber niemals genießt und des- 
sen Werke weniger vollkommen sind. 

Derselbe Heilige sagt noch 2 a 2ae q. 182, art. 2, ad. 1: •Ohne Zweifel ist es 
ein Zeichen von Gottesliebe, gern für ihn zu leiden, aber es ist noch ein besseres 
Zeichen, nicht mehr an die Dinge dieses Lebens zu denken und sich mit ihm im 
Gebet zu freuen." Daraus ergibt sich, daß Gott genießen eine Frucht ist, die den 
Seligen im Himmel und den Gerechten auf Erden gemeinsam ist. 

Andere Male bin ich im Gebet und denke nach über den Sinn der Worte der 
Heiligen Schrift und der inneren Belehrung; manchmal bleibe ich in Stille und 
Ruhe. Dieses stille Verweilen in der Gegenwart Gottes ist ein großer Schatz, weil 
alles zu ihm spricht, alles ist offen vor seinen Augen, mein Herz, meine Wün- 
sche, meine Vorhaben, meine Prüfungen, mein Inneres, mein Wissen und mein 
Können. Und die Augen der göttlichen Majestät können mich von meinen Feh- 
lern befreien, meine Sehnsucht entflammen, mir Flügel geben, um zu fliegen, 
denn er will mein Wohl und den Dienst für ihn mehr als ich selbst will. 

Daher schließe ich, wenn er es ist, der auch durch schwierige Situationen 
führt, dann muß die Seele da hindurch um seiner Liebe willen; deswegen kam er 
ihr ja zuvor, damit sie ihm in Ruhe und Frieden folge, um sich auszuruhen in 
den Wahrheiten des Glaubens, von denen ich gesprochen habe. Sie kann sich 
dabei beruhigen, daß wenn sie nicht bekommt, was sie wünscht, dann bekommt 
sie etwas Besseres, das Einverständnis ihres Willens mit dem Willen Gottes; sie 
lebt tatsächlich mit diesem Willen und möchte nicht mehr wissen, als er sie leh- 
ren will, auch nicht schneller oder auf anderen Wegen als die, welche er nehmen 
möchte, wie es in der Nachfolge Christi heißt: •Wenn du dahin gekommen bist, 
nicht mehr dich selbst zu suchen, sondern mich allein, dann wirst du mir sehr 
gefallen und du wirst in einer großen Freude leben" (III, 25). Diesem schwachen 
Herzen, das oft stöhnt unter der Last, muß man antworten: Das, was Gott in dir 
gewirkt hat, wird es jemals aufhören besser zu sein? Oder wenn dir dieses als 
schlecht erscheint, wird Gott aufhören, seinen Willen zu tun? 

Für den Augenblick lenke ich besonders darauf meine Aufmerksamkeit und 
ich bin ruhig, wenn ich mich leiden sehe vor Gottes Augen und behandelt 
werde, wie er es möchte... (Im folgenden wurden in der Textwiedergabe zwei 
Seiten ausgelassen.) 

Hier nun die Gründe, die diese Art des Betens rechtfertigen: 

1. Zwar gibt es normalerweise kein Hin- und Herüberlegen, aber es gibt stän- 
dig Gebet: Und während unser Herr die Seele in Ruhe hält, vollbringt sie jegli- 



Einübung und Weisung 3gg 

ehe Tugend und folglich auch Gebet, nicht durch einen ausdrücklichen Akt, wie 
die Theologen sagen, sondern einfach durch das Tun selbst. Hört denn die 
Seele, die einfach da ist, auf zu bitten, wenn sie in Stille vor Gott ist, in dem Ver- 
trauen, daß ihr Herz mit all seinen Wünschen ihm offenbar ist? Denn ihre Wün- 
sche sind für Gott, was die Worte für die Menschen sind. So sagt David: •Herr, 
du hast die Sehnsucht der Armen gestillt, du stärkst ihr Herz, du hörst auf sie" 
(Ps 10,17). Gott hört nicht nur die Stimmen, sondern auch die Wünsche der ge- 
rechen Armen. Wer sich so vor das Tor Gottes mit Vertrauen begibt, glaubt, daß 
ihm von daher alles Gute kommt; er liebt, demütigt sich, übt, und weil er auf 
dem Weg Gottes geht, nicht auf seinen eigenen, so findet er tatsächlich das 
höchste Gut. 

2. Bei dieser Art zu beten hat man erhabenere Gefühle von Gott, wie man es 
seiner Größe schuldet. 

3. Man findet darin das Mittel, länger im Gebet zu verweilen, was glauben 
läßt, daß diese Gebetsweise diejenige von vielen Heiligen war; denn das Überle- 
gen ermüdet, und doch waren sie in ständigem Gebet. 

4. Man wünscht, daß jemand mit Hilfe des Überlegens in der Betrachtung 
dazu kommt, sich zu bessern: nun sieht man bei dieser Gebetsweise, daß der 
Herr selbst die Sorge übernimmt: diejenigen, die auf diesem Weg vorangehen, 
sind sehr auf ihr Fortschreiten bedacht, ihren Oberen untergeben, mehr Herr 
über ihre Leidenschaften. Sie werden besser mit Widrigkeiten fertig und sie nüt- 
zen mehr dem Nächsten. 

Es ist wahr, daß dieser Weg nicht für alle ist, wie der Weg des heiligen Igna- 
tius. Aber er ist für alle diejenigen, denen Gott ihn schenkt und die lange die ge- 
wöhnliche Betrachtung geübt haben und auch dann nur mit Zustimmung ihres 
Seelenführers. Das entspricht auch dem, was unserem hl. Vater Ignatius wider- 
fuhr; zu Beginn folgte er der beschriebenen Methode, die er auch in den Exerzi- 
tien lehrte; später wurde er zu einer anderen Weise geführt, wie es in seiner Le- 
bensbeschreibung heißt: patiens divina, er empfing passiv die göttlichen Einge- 
bungen. 

Hat jede Wissenschaft und Kunst ihren Anfang, ihren Fortgang und ihre Voll- 
endung, so gilt dies um so mehr von der des Gebetes. Nun hat aber niemand das 
Recht, diesen Gang zu unterbrechen. Die Seelenführer können diejenigen, wel- 
che Gott zu der Ruhe beruft, nicht mit gutem Gewissen zu dem tätigen Zustand 
zurückführen; sie würden die Seele und den Leib derselben zudem in Gefahr 
bringen... Dieses nun ist meine Ansicht, und ich darf hinzufügen, meine Erfah- 
rung über diesen Gegenstand. Zum Schluß bitte ich Sie noch hochwürdiger Va- 
ter, von dem, was ich hier niedergeschrieben habe, niemandem etwas mitzutei- 
en' Gundikar Hock SJ, Frankfurt am Main 




