BUCHBESPRECHUNGEN

Geistliches

John Henry Newman: Gott — das Licht
des Lebens. Gebete und Meditationen.
Hg. G. Biemer u. J. D. Holmes. Mainz,
Matthias-Griinewald-Verlag, 1987. 179
S., DM 19,80.

Die Herausgeber erschlieBen mit dieser
Textsammlung den Gebetsschatz des gro-
Ben englischen Kardinals, der wie selten ei-
ner der neueren Zeit Genie und Frommig-
keit zu vereinen vermochte. Den Grundbe-
stand dieser Anthologie bildet das erste
posthum erschienene Werk Newmans (Me-
ditations and Devotions, 1893), das in die-
ser Ausgabe durch zahlreiche Passagen aus
dem umfangreichen und vielgestaltigen
Werk Newmans ergidnzt wird.

Worin liegt die Gegenwartskraft dieser
Sammlung? Nicht in der Ubersetzung, die
auch den Herausgebern noch zu antiquiert
erscheint (15), wohl auch nicht allein in der
Fiille der Themen und Situationen, die
durchbetet werden. Sie ist in der unver-
wechselbaren Art zu suchen, in der
Newman sein Leben dem Gott aller Ge-
schichte anheimgibt. Nichts ist verdringt,
was Menschendasein erhebt oder peinigt.
Sein Leben erscheint als exemplarische
Verwirklichung dessen, was alle Geschichte
durchwirkt: Kommunikation in der Liebe
des dreifaltigen Gottes. Cor ad Cor loqui-
tur. ,,Sie (die christliche Botschaft) hat sich
in der Welt nicht als System, nicht durch
Biicher, nicht durch Argumente, auch nicht
durch weltliche Macht erhalten, sondern
durch den persénlichen EinfluB solcher
Menschen ..., die zugleich Lehrer und Vor-
bilder der Wahrheit sind“ (42). Mancher
Generation ist er in unserem Sprachraum
Lehrer und Vorbild gewesen. Mehr noch
als diesem Biichlein Verbreitung wire ihm
eine Renaissance zu wiinschen.

Siebenrock Roman

Christliche Heiligkeit als Lehre und
Praxis nach John Henry Newman.
Newman’s Teaching on Christian Ho-
liness. Hg. v. G. Biemer u. H. Fries. In-

ternationale  Cardinal-Newman-Stu-
dien. Band XII. Sigmaringendorf,
Glock und Lutz 1989. 320 S., geb.,
DM 60,~

Trotz aller wertvollen und unverzichtbaren
Vermittlungsarbeit der deutschsprachigen
Newmanforschung, die sich seit 1948 in
den Newman-Studien ein Gesprédchsforum
von Rang geschaffen hat, mufl heute, wie
zu Beginn des Jahrhunderts, mit Laros fest-
gestellt werden: ,Kardinal Newman war
einmal in Deutschland sehr bekannt und
gelesen.”

Die in diesem Band zusammengefallten
Vortrige des 12. Internationalen Newman-
Kongresses (Freiburg 1987) stehen unter ei-
nem das Leben Newmans bestimmenden
Leitsatz: Heiligkeit geht vor dem Frieden
und Wachstum ist der einzige Beweis fur
Leben (9). Geschichtliche, literarische, sy-
stematische und pastorale Beitrdge in engli-
scher (17) und deutscher (5) Sprache tragen
Aspekte der Lehre und personlichen Ver-
wirklichung christlicher Heiligkeit im Le-
ben und Denken Newmans zusammen. Ob-
wohl der Reichtum der verschiedenen Bei-
trige sich letztlich wohl nur dem Kenner
erschlieBen wird, blitzen immer wieder, vor
allem wenn Newman selbst zu Wort
kommt, helle Klirungen christlicher Exi-
stenz auf, die fiir alle bereichernd sein wer-
den, die nach einer Realisierung ihres
christlichen Glaubens streben. Wire er le-
bendiger und gegenwiirtiger, es stiinde bes-
Ser um uns. Siebenrock Roman

Giinter Biemer: John Henry Newman
1801-1890. Leben und Werk. Mainz,
Matthias-Griinewald-Verlag, 1989, 202
S., geb., DM 36,-

Dichter und theologischer Schriftsteller,
Erneuerer der anglikanischen und Kardi-
nal der rémisch-katholischen Kirche, Beter
und Gelehrter, Konvertit oder 6kume-
nische Gestalt, Kirchenlehrer der Neuzeit
oder der gefihrlichste Mann Englands,



Buchbesprechungen

empfindsamer Erneuerer oder hypersensi-
bler Individualist. So dramatisch sein Le-
ben nach auBlen hin war, so unterschiedlich
und facettenreich ist das Bild von John
Henry Kardinal Newman gezeichnet wor-
den.

Biemer bietet keine distanzierte Lebens-
beschreibung. Hier schreibt ein von
Newman Faszinierter, ja ein Liebender
(196), der Newman als Geschenk der Vor-
sehung Gottes vorstellt. Dabei verfillt der
Autor nicht der Gefahr hagiographischer
Schonfirberei. Was der aufrechte Gang ei-
nem UnzeitgemiBen eintragen kann, stellt
diese Biographie eindringlich vor Augen.
Dal} es Biemer noch gelingt, in die Drama-
tik der Biographie die groBen geistigen
Entwicklungslinien und die mafgeblichen
Werke Newmans einzubezichen, zeichnet
das Werk besonders aus. Allen, die nach ei-
nem gelungenen Christenleben Ausschau
halten, ist dieses Buch ebenso ans Herz zn
legen, wie den Theologen, die Newman in
theologischer Zeitgenossenschaft begegnen
kénnen. Leider muf} ein unnétiger Mangel
notiert werden: Ein Quellenverzeichnis fiir
die zahlreichen Zitate und Verweise diirfte
nie fehlen und sollte vom Verlag rasch er-
ganzt werden. Siebenrock Roman

Das Sehen Gottes nach Nikolaus von
Kues: Akten des Symposions in Trier
vom 25. bis 27. September 1986 (Mit-
teilungen und Forschungsbeitrige der
Cusanus-Gesellschaft 18). Hg. Rudolf
Haubst. Trier, Paulinus-Verlag 1989.
304 S., kart., DM 98,-.

Die acht Vortrige (als neunter kann der er-
gianzende Beitrag des japanischen Profes-
sors Yamaki gelten) fithren ins Herz des
spitmittelalterlichen Kardinals, in seine
»Mystik“. BegriiBungsworte, Teilnehmerli-
ste (des Symposion von 1986), zwei weitere
erginzende Beitrige und Register (leider
kein Sachregister) umrahmen die gelehrten
Aufsitze. Nikolaus hat den Tegernseer
Maonchen seine Auffassung von Gottes Ge-
genwart und Mystik-Gotteserfahrung an ei-
nem Bild erldutert, von dessen Blick man
sich iiberall getroffen erfihrt. Dieser Trak-
tat ,,De Visione Dei“ ist Mittelpunkt aller
Aufsitze, die hier nicht im einzelnen vorge-
stellt werden kénnen.

394

Von diesem Traktat aus aber 14Bt sich
seine ,,intellektuelle Mystik“ — im Vergleich
zu Meister Eckhart, den Nikolaus hoch
schatzte — umschreiben. Sprachlich ist der
Thirringer dem Moselldnder iiberlegen.
Aber inhaltlich bringt Nikolaus wichtige
Differenzierungen der , Wesensmystik®
Eckharts. Einmal ist bei ihm die Rolle des
Bildes, des Konkreten, des Geschichtlichen
weitaus stirker. Und dann wird bei ihm
auch das innergéttlich Trinitarische zum
entscheidenden Faktor. Mit seiner berithm-
ten ,,Coincidentia oppositorum*, dem ,,Zu-
sammenfall der Gegensitze“ kann Niko-
laus das intellektuelle Problem des ,,Ge-
lehrten Nichtwissens” (docta ignorantia)
auf den Begriff bringen, anders gesagt:
operabel machen; dies zeigt (was M. Eck-
hart in genialer Sprachkraft oft iiber-
springt), daB das Sprechen iiber Gott und
Gotteserfahrung an der Basis ein linguisti-
sches Problem ist. Nikolaus steht im Um-
bruch zur Neuzeit, wenn nicht gar schon in
ihr. Das ,,Bild“ der Mauer ist fiir sein (und
unser!) Denken wichtig. Die vernunftge-
miéfBe Anndherung an Gott (die er gegen
Vinzenz von Aggsbach verteidigt) mit der
»coincidentia oppositorum® gelangt nur bis
zur , Mauer“; dann aber, jenseits der
Mauer, in Gott selbst ,,dringt die Liebe ein,
wohinein die Vernunft nicht eindringen
kann*. Mit dieser Maxime nimmt Nikolaus
die ps.dionysische Tradition (und damit
das Anliegen der Ostkirche) auf und fiihrt
den mittelalterlichen Intellektualismus
Eckharts, ohne ihn zu verraten, weiter in
die Neuzeit. Hier liegt auch der Grund,
weshalb Nikolaus das ,,Trinitarische“ auf
dem Hohepunkt seiner Spekulationen fin-
det und es mit Liebender-Geliebter-Liebe
artikuliert.

Im heutigen interreligiosen Gesprich
iber Gotteserfahrung und Mystik kommt
Nikolaus, der sich schon damals um den
Dialog der Religionen bemiihte, eine be-
deutende Rolle zu. Was kénnen doch Ein-
sichten wie folgende bedeuten: ,,Was an-
ders, Herr, ist Dein Sehen, als dal Du von
mir gesehen wirst?* Und gleichsam in um-
gekehrter Richtung von Gott aus: ,,Sei du
dein, und Ich werde dein sein.“ Aber sol-
che Aussagen bediirfen griindlicher Unter-
suchungen, wie es die Vorliegenden sind.

Josef Sudbrack S



Buchbesprechungen

Frielingsdorf. Karl: Uberleben zum Le-
ben. Wege zur Identitits- und Glau-
bensfindung. Mainz, Matthias Griine-
wald Verlag 1989. 204 S., kart.,
DM 26,80.

Wer irgendwie mit Beratung oder geistli-
cher Begleitung zu tun hat, weif} auch, wie
viele Menschen tiefe Probleme mit ihrem
Leben haben. Sie mochten endlich vom
bloBen ,,Uberleben” zum volleren Leben
befreit werden oder suchen iiberhaupt nach
seinem Sinn. In diesem Buch will der Au-
tor (Professor fiir Pastoralpsychologie und
. Religionspidagogik in Frankfurt/Main)
zwar keine systematische Darstellung der
religisen Identititsfindung bieten, son-
dern vor allem typische Erfahrungen mit-
teilen, die aus einem groBen Schatz von an-
vertrauten Geschichten stammen, die das
Leben sozusagen selbst geschrieben hat
(Frielingsdorf ist seit iiber 20 Jahren als Be-
rater und Kursleiter titig). Die Erfahrun-
gen sind jedoch in einer Weise geordnet,
die grundsitzliche Einsichten und Orientie-
rungen erméglicht.

Die beiden ersten Kapitel behandeln die
Ursachen der Lebensbedrohung und die
Lebenskonzepte, die unsere Zeit charakte-
risieren. Der Leser findet hier eine eher all-
gemeine, wenn auch kurzgefaite Einfih-
rung in das Verhiltnis von Psychologie und
Theologie, die sich keineswegs wie Gegen-
sitze ausschlieBen, sondern gegenseitig er-
ginzen und befruchten konnen (50). Irdi-
sches Gliick verweist immer nur symbol-
haft auf das im Glauben geschenkte ewige
Heil. Bei aller wirklichen Erfiillung bleibt
doch die Diskrepanz zwischen der unendli-
chen Sehnsucht nach Lebensfiille und der
endlichen Befriedigung dieses Wunsches
bestehen.

Wie groB die Bedeutung der ersten Le-
bensjahre fiir das ganze Leben eines Men-
schen ist, wird dann im 3. Kapitel aufge-
zeigt. Es mag sein, daBl die vorgetragenen
Erkenntnisse irgendwie bekannt sind, zu-
mindest nicht geleugnet werden: Die ein-
drucksvollen, zum Teil erschiitternden Bei-
spiele aus der prinatalen, natalen und post-
natalen Lebensphase sollten dazu beitra-
gen, daB die Konflikte und Angste nnserer
Kindheit ernster genommen und besser
verstanden werden. Die Erfahrung zeigt,

395

daB sich Menschen unbewuf}t immer wie-
der in Lebenssituationen hineinmandévrie-
ren, in denen sie ihre ,Schliisselposition®
bestitigt finden (91).

Die Auseinandersetzung mit der eigenen
Vergangenheit verlangt einiges an Mut und
viel Vertrauen. Aber sie ist notig und mog-
lich, wie das 4. Kapitel nachweist. Darin
geht es um die vielfiltigen Bedingungen,
die unser Leben einschrinken, um den wi-
derspriichlich tradierten Glauben, in dem
wir aufwuchsen, um einengende und man-
gelhafte Gottesbilder, die uns bestimmen
(z-B. der Gesetzesgott, der Buchhaltergott,
der Richtergott, der Willkiirgott). Kann
man Gott auch nicht begreifen und
adiquat ausdriicken, ,,so lassen sich doch
allzu grofe Zerrungen des Gottesbildes
vermeiden® (170).

Geradzu meisterhaft gelingt Frielings-
dorf der Hinweis, daB letztlich gilt: Mein
Leben ist das Beste! (5. Kapitel). ,,Es gibt
keine Zufille*, denn Gott 148t uns alles zu-
fallen. ,,Ein Mensch schaut in die Zeit zu-
riick und sieht: sein Ungliick war sein
Gliick* (Eugen Roth). Noch einmal werden
die méglichen Phasen der Vergangenheits-
bewiltigung  ausfiihrlich  beschrieben.
1. Nicht-Wahrhaben-Wollen, 2. Zorn und
Aggression, 3. Verhandeln und Aufstellen
von Bedingungen, 4. Depression und
Trauer, 5. Zustimmung und Annahme. Mit
Nachdruck warnt der Autor vor iibereilten
Harmonisierungen, die keine wirkliche Er-
16sung bringen. Die Lebenswunden bleiben
empfindliche Schwachstellen. Das Ja zum
Leben mufB immer wieder neu entschieden
werden. Aber ,,Gott trigt mein Leben, in
welcher Lage ich mich auch befinden mag*
(198).

Obwohl die ausgewerteten Lebensge-
schichten etwas einseitig ,,problematisch”
erscheinen und sich fast ausschlieBlich auf
Menschen beziehen, deren Sozialisation im
weiten Sinn religios war, wird auch derje-
nige dieses Buch mit groBem Gewinn stu-
dieren, der auf eine ,,normale” Vergangen-
heit zuriickschauen darf. ,,Denn in unserer
erbsiindlich verfafiten Welt gibt es leider
kein vollkommenes und heiles Leben* (11).
Und MiBverstindnisse des christlichen
Glaubens sind haufig und vielerorts anzu-

treffen.
Franz-Josef Steinmetz SJ



Buchbesprechungen

Koster, Peter: Suchet mein Angesicht.
Vom Wort zum Schweigen - Ein Weg
zur Kontemplation. Wiirzburg, Echter
1989. 93 S., brosch., DM 14,80.

Ein Buch wie dieses einzuordnen, fillt
schwer. An und fiir sich bringt es nichts
Neues. Aber Mut verlangt es heute, Be-
wihrtes in einfachen und klaren Worten zu
sagen. Auf knappem Raum sind klassische
Elemente abendlindisch-christlicher Ge-
betstradition vorgestellt und z. T. durch
Ubungen anschaulich erldutert: die Schrift-
meditation (21-27), die Ignatianische Kon-
templation (29-47), die Schweigemedita-
tion auf dem Hintergrund der ,, Wolke des
Nichtwissens“ (49-63), das Jesusgebet
(65-81), eingebettet zwischen Lebensbe-
trachtungen (11-20) sowie ,,Gebet und All-
tag* (83-90).

Ausgangspunkt ist die Feststellung: ,,Ein
gesundes Gebetsleben kann sich nicht un-
abhingig von der menschlichen Entwick-
lung und Reifung entfalten* (9f; auf
Grunddispositionen wie ,einen gesunden,
gelosten und belastbaren Leib und eine
ebensolche Seele* hat schon vor iiber 600
Jahren der anonyme Verfasser der ,, Wolke
des Nichtwissens* hingewiesen, vgl. 59), es
sei denn, einer akzeptiert fiir sich, bewuft
oder unbewuflt, eine Zweistockwerk-Spiri-
tualitit. Eine Binsenweisheit, kénnte man
sagen. Obwohl! fiir viele im allgemeinen
nichts schwieriger zu sein scheint, als abzu-
schalten - und Gebet manchmal einzig
darin besteht, mit ausgetiiftelten Konzep-
ten sich selbst zu tiberlisten, um eben ,.ein-
fach da zu sein* —, himmert Késter ein-
dringlich die innere Notwendigkeit solchen
In-die-Stille-Gehens ein. Damit diese An-
strengung, die an Sisyphus-Arbeit erinnern
mag, mehr wird als ein Sich-ruhig-Stellen
(»Weg" des Schweigens!), kann auf die ge-
nannten Ubungen zuriickgegriffen werden.
Fiir sie alle gilt: ,,Die beste Weise zu beten
ist immer jene, die einem im gegenwirtigen
Zustand besser hilft, in die Gesinnung hin-
einzuwachsen, die dem Leben in Jesus
Christus entspricht” (49). An diesem MaB-
stab jedoch ,relativieren sich alle metho-
dischen Schritte und alle sogenannten Stu-
fen oder ,Gezeiten des Gebetes* (ebd.).
Der Weg - das Schweigen - erscheint als
das Ziel: ,,Es kommt also auf die Klausur
des Herzens an, in der die liebende Aus-

396

richtung auf Gott hin lebendig bleiben
kann*(66), um dahin zu kommen, die ,,gott-
liche Gegenwart in uns zum Leuchten zu-
bringen* (73).

Zwei Punkte seien hervorgehoben: Er-
stens: ,,Wenn unser Leben sich in unserm
Beten spiegelt, wenn es darin zur Sprache
gebracht wird, dann haben wir gleichsam
den Raum gefunden, in dem wir unser Le-
ben geistlich entziffern (lernen)* (13). Die
Umgehung oder der rein mechanische Voll-
zug des ausdriicklichen Benennens meines
Lebens - ,s0 wie es ist, wie wir es empfin-
den, weniger wie es sein soll* (15) - gleicht
dem Uberspringen der Vorschule des Be-
tens in die Oberstufe hinein, wodurch es zu
der eingangs erwihnten Etagenfrommig-
keit (hier Leben, da Beten) kommt. Viel-
leicht besteht der eigentliche Mut darin, ab
und zu in diese Vorschule zuriickzugehen.
- Zweitens: Am Ende des Buches werden
drei gute Empfehlungen geboten, wie Ge-
bet und Alltag in Einklang gehalten werden
konnen. Eine bewuBte Lebensrhythmik
kann die Sehnsucht nach Gott férdern;
»Wiiste (bzw. Wiistentage) als bewuftes
Heraustreten aus dem Alltag dienen der
Kontrolle (,,So ist heutzutage in manchem
stidtischen Leben das Gebet nur durch
Bohrungen moglich, wobei Intensitiit die
Dauer ersetzt“ - 88); sowie die Bereit-

schaft, vorgegebenen Ubungen treu zu blei-

ben, unabhingig von momentanen Stim-
mungen. Niitzlich sind im iibrigen auch die
Bemerkungen iiber Kriterien fir den Weg
der Kontemplation (63) und die Zusam-
menfassung der prisentierten Zuginge
vom Wort zum Schweigen (82).

Wesentliche christliche Kontemplations-
moglichkeiten sind hier — auf 93 Seiten! —
skizziert. Die Akzente sind anders gesetzt
als in fritheren Biichern des Verfassers zum
ignatianischen ExerzitienprozeB. Sprache —
wie Sache - geben sich schlicht. Das impo-
niert. Es spricht Realismus aus den Darle-
gungen, die in der Aussage gipfeln: »Es ist
leicht zu iiben, aber es ist schwer, ein Uben-
der zu bleiben* (72; K. Diirckheim). Zwei
Druckfehler fielen auf: S. 86 Z. 16 v. u.
»der* streichen; S. 89 Z. 1 v. o. statt , daBB“
ein ,,das*. Andreas Batlogg SJ

Bohme, Wolfgang — Sudbrack, Josef
(Hgg.): Der Christ von morgen - ein



Buchbesprechungen

Mystiker? Wiirzburg, Echter — Stutt-
gart, F. J. Steinkopf 1989. 136 S., kart.,
DM 19,80.

Die fiinf Vortrige der ersten Tagung der
,,Gesellschaft der Freunde christlicher My-
stik® (vgl. GuL 62 [1989] 41-44) behandeln
Bernhard von Clairvaux, Martin Luther
und Teresa von Avila als Fallbeispiele my-
stischer Existenz, umrahmt von Gerhard
Ruhbachs Programmreferat ,,Offenheit fiir
den ankommenden Gott* und Josef Sud-
bracks titelgebendem Beitrag ,,Der Christ
von morgen — ein Mystiker?* Besonders in-
teressant und wichtig ist der 6kumenische
Charakter der Gesellschaft und der Ta-
gung. In diesem Licht ist Mystik als vor-
konfessionelle Erfahrung gewiirdigt und
wird zn einem Weg fir den Dialog von
Christen untereinander und mit den ande-
ren Weltreligionen: ,Das Religionsge-
sprich mit nicht-christlicher Mystik sollte
also nicht vor allem unter der kritischen
Frage ,Wahr oder falsch? stehen, sondern
miilte den Blick darauf lenken, wo in der
fremden Mystik die Spuren, die Offenhei-
ten, die Hinweise sind, die letztendlich zum
Heilswillen Gottes in Jesns Christus fiih-
ren“ (125, Sudbrack). Die Beschiftigung
mit mystischen Traditionen erscheint dem-
gemiB nicht nur als eine Art von Vergan-
genheitsbewiltigung, sondern zugleich als
lohnende Zukunftsinvestition fiir einen in-
tensiv gelebten, leibhaftigen Glauben.
Andreas Batlogg SJ

Nyssen, Wilhelm: Drei Séulen tragen
die Kuppel. Jerusalem-Rom-Byzanz.
Koln, Luthe-Druck 1989. 446 S, Ln.,
DM 59,80.

Wilhelm Nyssen, Honorarprofessor fiir
Ostkirchenkunde an der Universitit Kdln
und Leiter des Zentrums patristischer Spiri-
tualitat im Erzbistum Kéln, legt zam 10jéh-
rigen Bestehen des Zentrums einen Auf-
satzband vor, der wichtige Studien seines
Forschungsweges enthdlt. Wie die vorheri-
gen Bacher, beispielsweise ,Romanik -
hohe Welt des Menschen* (1980) oder ,,Ir-
disch hab’ ich dich gewollt* (1982), zeich-
net sich auch dieser Band durch seine her-
vorragende Aunsstattung ans. Er enthilt
zahlreiche Darstellungen aus der Kunst

397

und viele znm Verstindnis hilfreiche Abbil-
dungen.

Die Ausfiihrungen beginnen mit Uberle-
gungen zum Mysterienbild des christlichen
Ostens (verdeutlicht in einigen exemplari-
schen Einzeluntersuchungen), sie bedenken
die heute noch giiltigen Impulse der Viter-
theologie, wenden sich dem friithen Raum-
sinn der Kirchen in Ost und West zu (Char-
tres, Moldaukl6ster) und betrachten das
Mysterium von Taufe und Firmung in der
orthodoxen Kirche und die liturgische Be-
deutung von Gewand und Gerit in der 6st-
lichen Liturgie; abschlieBend kommt das
Werk von Schriftstellern und Bildhauern
der heutigen Zeit zur Sprache.

Schon die Ubersicht zeigt, wie nmfang-
reich das Gebiet der Studien ist, dem sich
Nyssen zuwendet. Der Leser wird dankbar
sein fir zahlreiche ungeahnte Wege und
iiberraschende Perspektiven, die sich bei
der Lektiire auftun. Zunichst das Staunen
iiber Darstellungen von Kunstwerken, die
meist unbekannt und in ihrer Ausdrucks-
kraft kaum zu iibertreffen sind. Im wachen
Schanen auf die Bilder erschlieit der Autor
viele Schriftstellen in einem neuen und tie-
fen Sinn, der heute zuweilen verlorenge-
gangen ist; auch die Welt der Viter ersteht
in einer Lebendigkeit, die den Leser sofort
anspricht und ihn mitnimmt auf den Weg
in die Kirche des Ostens. Die innere Mitte
der Ausfithrungen findet sich in der ,, Theo-
logie des Bildes*, besonders der Ikone. Mit
schénen Beispielen fithrt der Autor zu ei-
ner theologischen Deutung des ,,Bildes®,
die in den gingig angebotenen Hinfiihrun-
gen zu Ikonen kaum genannt, teils sogar
restlos in Vergessenheit geraten ist. Dies
wird an einer Dreifaltigkeitsikone aus dem
15. Jahrhondert exemplarisch deutlich:
Nyssen deutet den mittleren Engel als den
Pneuma-Engel, eine Interpretation, die un-
gewohnliche Dimensionen im Verstdndnis
der Dreifaltigkeit erschliet und in vielem
der 6stlichen Theologie angemessener und
genuiner ist. Auf dem Hintergrund heutiger
Kirchenbaukunst wird der Leser mit Inter-
esse den Ausfithrungen {iber den Raumsinn
der Kirchen in Ost und West folgen; er
wird auf die Feier der Liturgie verwiesen
und an manches erinnert, was in den heuti-
gen Funktionsriumen von Pfarrkirchen
kanm noch erkennbar wird. Wie sehr dem



Buchbesprechungen

Autor das Werk von Konrad Weill nahe-
steht, zeigt die Begegnung mit der ,,Cu-
mdischen Sibylle“, deren ,Ritsel* Nyssen
aufschliisselt, um den erdhaften Sinn des
Glaubens zu erschlieBen: ,Irdisch hab’ ich
dich gewollt!“, sagt Gott zu seinem Knecht
in einem Wettlauf.

In dem vorliegenden Buch handelt es
sich um ein auBergewdhnliches Werk, das
den Reichtum der Kirchen in Ost und West
aufdeckt und in den Dialog fiihrt. Meister-
haft in der Sprache, ungewéhnlich in der
Gedankenfithrung und iiberraschend in der
meditativen Durchdringung des Bildes ist
dieses Buch ein Geschenk, fiir das dem Au-
tor gerne gedankt werden darf.

Michael Schneider ST

Imbach, Josef: Wo uns Gott begegnen
kann. Glaube aus Erfahrung. Frei-
burg, Herder 1989. 157 S., Tb.,, DM
12,90.

Der Titel dieses neu aufgelegten Buches
lautet: ,,Wo uns Gott begegnen kann.“ Um
anf diese Frage Antwort zu geben, unter-
nimmt der in Rom lehrende Schweizer
Theologe Josef Imbach eine Erérterung, in
der er die Ortschaften des Glaubens aufzn-
spiiren sucht. Denn die Gemeinplitze des
Glaubens sind heute weitgehend fragwiir-
dig geworden. Zweifel an Glaubenssitzen,
krankhafte Auswiichse in der Glaubenspra-
xis, Privatkonfessionen und vorab die im-
mer lauter werdende Frage nach dem Uber-
haupt des Glanbens markieren groBe Unsi-
cherheit. Deshalb sieht sich die Glaubens-
verkiindigung je neu vor die Aufgabe ge-
stellt, das Credo der Kirche aktuell zur
Sprache zn bringen. So méchte Imbach mit
seinem Buch auch nur eines: ,,Glauben an-
zetteln“ (7); Glaube, der immer nur Glaube
aus Erfahrung sein kann.

Er beginnt mit der Offenbarungsthema-
tik. ,,Offenbarung Gottes besteht zualler-
erst in dessen Selbstmitteilung.“ (24). In Je-
sus von Nazareth kommen Gottes Selbst-
mitteilung und die Mitteilung von Heils-
wahrheiten praktisch {iberein.

Der Autor verlegt dann den Ort des Fra-
gens ins Heute. Wie kann man Gott erfah-
ren? Gotteserfahrung ist nicht einer auser-
wihlten Schar vorbehalten, sondern findet
sich in den weltlichen, ganz alltiglichen Er-

398

fahrungen, die im Licht des Glaubens von
Gott Zengnis geben. So ist der Alltag im-
mer schon transparent auf ein Je-mehr, das
die Sinnfrage von Mensch und Geschichte
mit dem Gottesnamen beantwortet.

Im Kontext von Glaube und Wunder
deutet Imbach das Wunder nicht so sehr
als AuBergewdhnliches, sondern vielmehr
als Allergewohntestes, das uns unsere ge-
stillte Sattheit oft vergessen 14Bt: Eine Be-
gegnung, die im Licht des Augenblicks
staunen macht. Im Erleben eines solchen
Phinomens leuchtet etwas auf, das die Na-
turkausalitdt nicht zu fassen vermag, das
der Gldubige indessen aber dem tragenden
Vorweg Gottes verdanken kann.

Wer sich auf das nur MeB3- und Wigbare
beschrinkt, ist auBerstande, die Ganzheit
menschlicher Existenz zu begreifen und die
tiber die Empirie hinausreichenden weltan-
schaulichen Fragen zu beantworten. Denn
auBer wissenschaftlicher Erkenntnis gibt es
eine andere Qualitit von Erkennen und
Wissen, die sich nach Art einer inneren Ge-
wiBheit im Glauben ereignet (89). Und
doch steht das herkommliche Nebeneinan-
der von Glaube und Wissen stets unter der
Herausforderung, aufeinander zu héren
und gerade im Anspruch der Wirklichkeit
eine gegenseitige Integration zu leisten.

»Seid Titer des Wortes und nicht bloB
Horer (99), fordert uns Imbach sodann
auf. So kommt nur der zum Glauben, der
auch Glauben tut. Im Anspruch Gottes fal-
len Glaube und Handeln in eins.

Im folgenden diskutiert Imbach die klas-
sischen Positionen neuzeitlicher Religions-
kritik. Thr unbestreitbares Verdienst besteht
darin, tatsichlich vorhandene Fehlformen
religiéser Motivationen und Unarten re-
ligios-kirchlicher Praxis aufgedeckt zu ha-
ben. Man darf aber nicht die Negation des
Evangeliums zu dessen Beurteilungskrite-
rium erheben. Denn Christsein heifit: ein
titiges Vernehmen des unendlichen Gottes,
der sich jenseits von Projektionen gerade
jetzt als Sinn- und Zielgrund unseres Da-
seins offenbart.

Mit dem Kapitel ,,Glaube und Theolo-
gie“ beschlieBt Imbach sein Buch. Will
Glaube in heutiger Zeit bestehen, kann das
nur geschehen, wenn die tiberlieferte Glau-
benslehre in die jeweilige Situation stets
neu iibersetzt wird, vorab in der Reflexion



Buchbesprechungen

ihrer Entstehungs- und Wirkungsgeschichte.
Dies versucht die Theologie zu leisten. So-
fern das Lehramt jedoch Theologen in ih-
rer lebendigen Suche nach Antworten be-
schneidet, verwechselt man Konformismus
und Orthodoxie (151), und das unter dem
unfehlbaren Anspruch der Rechtgliubig-
keit. Insoweit sich die Kirche von Gott
selbst auf ihrem Weg begleiten 146t (155),
kommen Glidubige, Theologen und das
Lehramt im Dienste der lebendigen Nach-
folge Jesu iiberein.

Imbach legt ein leicht zu lesendes Buch
vor. Seine Sprache ist klar und kultiviert.
So versucht er unklare Begriffe zu kliren,
deren iiberkommene Schleier zu liften und
sie ins rechte Licht zu riicken. Imbach er-
schlieBt den Glaubensbegriff, indem er ihn
in seinen fragwiirdigen Nuancen zur Spra-
che bringt. Der Autor hantiert nicht mit ab-
strakter Exegese, bemiiht auch nicht kom-
plizierte Metaphern; vielmehr flieBen seine
Ausfithrungen mit einfachen Bildern und
zahlreichen Beispielen aus dem prakti-
schen Lebensvollzug zu einem harmoni-
schen Text zusammen. Immer wieder
kommt der iiberaus versierte Literaturken-
ner Imbach zu Wort. So benennt er nicht
wenige Autoren, etwa Brecht, Mann oder
Boll, die seine inhaltlichen Eroffnungen
belegen. Den Anspruch des Buches, ndm-
lich Zeuge des Glaubens zu werden, 10st er
mit seinem Werk selbst ein.

,Ohne Gotteserfahrung gibe es keinen
Glauben® (7). Imbach will Glauben provo-
zieren. Denn Glaube ist die Zumutung Got-
tes. Und nur wer das Wagnis des Glaubens
entbindet, kann dessen Wahrheit erfahren.

Karl Murr

Sariban, Alla: Der schmale Weg zu
Gott. Meine Erfahrungen im realen
Sozialismus der Sowjetunion. Sprach-
lich iiberarb. von Eva Maria Smolka.
Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag
1989. 183 S, kart., DM 29,80.

A. Sariban, diec 1948 in Odessa geboren ist
und jetzt in Mainz arbeitet, hat uns keinen
chronologischen Bericht ihrer Bekehrungs-
geschichte geschenkt. Die Darstellung ist
vielmehr systematisch und behandelt typi-
sche Wege zu Gott. Tatsache und Um-
stinde der eigenen Bekehrung werden nur

399

nebenbei erwihnt. Es handelt sich auch
nicht um eine begeisterte Schilderung der
neuentdeckten geistlichen Schoénheit der
russischen Orthodoxie, in deren Tradition
ihre Bekehrung stattgefunden hat, und de-
ren ,ausschlaggebende Impulse” (9) die
Verfasserin dankbar anerkennt. Es geht um
Christwerden und Christsein im sowjeti-
schen Alltag. Dabei verliert sich die Verfas-
serin nicht in soziologischen oder politolo-
gischen Beschreibungen der sozialistischen
Wirklichkeit. Sie hat sich vorgenommen,
nur eigene Erlebnisse zu berichten und zu
deuten. Sie beschreibt Lebenslagen, die die
,ewigen Fragen des Seins“ unausweichlich
wachrufen und nur in kompromiBiosem
Christsein wiirdig gemeistert werden kon-
nen.

Es lassen sich drei thematische Teile un-
terscheiden: Zunichst wird der Leser mit
dem Leben im real existierenden Sozialis-
mus bekannt gemacht; es folgt die Darstel-
lung typischer Grundmuster des schmalen
Weges zu Gott und die Analyse konkreter
Erfahrungen mit Hilfe der dargestellten
Grundmuster.

Was die Lebenssituation in der Sowjet-
union betrifft, so handelt es sich im groflen
und ganzen um eine ,geschlossene Gesell-
schaft“, sowoh! verschlossen nach auBen
hin als auch zusammengesetzt aus vielen
sich abschlieBenden Gruppen. Von den
Problemen des Alltags erfihrt der Leser
durch die Beschreibung des Lebens in der
Kommunalwohnung mit ihrer bedriicken-
den Enge und ihren unvermeidlichen Rei-
bungen.

Nachdem sie die Ausweglosigkeit der so-
wijetischen Lebensweise aufgezeigt hat, illu-
striert die Verfasserin das Grundmuster des
,,schmalen Weges“ durch Beispiele:

Der Mensch in der Sowjetunion hat
kaum die Moglichkeit, sich zu entspannen,
sich zu regenerieren. Er kann nicht verges-
sen, in welche Situation er nach den weni-
gen Stunden Flucht, die ihm gegdnnt sein
mogen, notgedrungen wieder zuriickkehren
muB. Das katastrophale Resultat des auf
der herrschenden Doktrin beruhenden Ex-
periments li6t ihn an den dargebotenen
Antworten zweifeln. Seine konkreten Pro-
bleme sind unmittelbar mit den letzten
Dingen des Menschseins verbunden. Er
kann sie nicht in zwei reinlich geschiedene



Buchbesprechungen

Lebensbereiche trennen. lhm fehlt der
»freie Raum*, in dem er aktiv werden und
seine Lebensumstinde selbst gestalten
konnte. Ein KompromiB8 zwischen Christ-
sein und den Forderungen dieser Welt ist
fiir ihn rigoros ausgeschlossen. IThm bleibt
nur der ,schmale Weg“. Er kann die hori-
zontale Dimension des Daseins nicht von
seiner vertikalen Dimension trennen. Er
mul} Ganzzeit-Christ sein.

Mit der Frage nach dem Sinn des Lebens
ist die nach dem rechten Verhalten eng ver-
bunden. Dieses ist schon im Alitag auf eine
harte Probe gestellt, mehr noch im Berufs-
leben. Die Verfasserin geht die Frage im
Buch unter dem Stichwort ,existentielle
Grenzsitnationen® an. Die sowjetische Rea-
litat ist so von Liige und nacktem Macht-
streben durchdrungen, daB ein gewissen-
hafter Mensch sich nicht an diese Wirklich-
keit anpassen und weiterhin wohl fiithlen
konnte. Er muB3 aufs Weiterkommen, auf
die Karriere verzichten. So wird er etwa im
Namen der Planerfiillung angehalten, ge-
filschte ound erfundene MeBwerte iiber
Schadstoffausstol zu melden.

Man muB} sich anstrengen, wenn man
sich fiir einen anstindigen Menschen hal-
ten will. Fir die Christin Alla Saliban be-
deutet das: Beten, Schriftlesung am Mor-
gen, wach sein, um der Gefahr zu entgehen,
sich doch noch in die Machtspiele hinein-
ziehen zu lassen oder Scheuklappen anzu-
legen, um Liige und Intrige ignorieren zu
konnen. Alles Bemiihen des anstindigen
Menschen (und die Mehrzahl versucht es),
sich dennoch eine noch so bescheidene Po-
sition in dieser Gesellschaft zu schaffen,
fihrt nur zu aufreibendem Kriftever-
brauch. Aus dem horizontalen Teufelskreis
kommt man nur heraus, indem man sich
dem vertikalen geistlichen Wachstum an-
vertraut.

In einem weiteren Abschnitt geht die
Verfasserin anf die Erfahrung der Ohn-
macht ein, die in der sowjetischen Gesell-
schaft massiv und unausweichlich ist und
zur Einsicht fiihrt, daB vieles nicht mach-

400

bar ist. Auch die von der Gesellschaft ein-
gefloBten Schuldgefithle sind dort viel
driickender, wo einem dauernd von der
Dankbarkeit geredet wird, die man dem
Staat schulde.

Der letzte Abschnitt des zweiten Teiles
ist der Analyse der Trotzreaktion gewid-
met. Im real existierenden Sozialismus er-
faBt sie den ganzen Menschen, gilt seiner
ganzen Umgebung. Sie ist ein Zeichen der
Suche. Freilich, der Trotz kann auof einer
intellektuell primitiven und emotiv banalen
Ebene stehenbleiben. Dann ist er aggressiv
und destruktiv. Der ,Trotz-Urschrei-Su-
cher* kann jedoch auch zum ,Trotz-Ur-
schrei-Mystiker* werden, der sich wortlos
(apophatisch) an konkreten Erlebnissen zu
immer groBerer geistlicher Reife voranta-
stet. Er ist nicht mit dem westlichen Kriti-
ker za verwechseln, der etwas gegen das ge-
sehene Ubel tun will. Er ist ein wahrer Su-
cher, und die nicht verdnderbare Wirklich-
keit stellt ihn vor die Frage nach dem Sinn
und Wesen seiner Freiheit.

Im dritten Teil des Buches geht die Ver-
fasserin eine lange Reihe von Gegebenhei-
ten in der Welt und der Gesellschaft durch,
die AnstoB zur Suche nach einem anderen
Leben geben, den Weg zu Gott aufzeigen
und auf diesem Weg weiterfithren kénnen,
wobei die dabei méglichen Fehlentwick-
lungen nicht verschwiegen werden.

Die Zahl der angeschnittenen Themen in
den mehr erzihlenden Teilen des Buches,
das immer wieder anf das Grundmuster
des ,schmalen Weges“ zuriickgreift, ist
groB8. Der kontrastierende Vergleich mit
den Gegebenheiten in unserem Land ist be-
merkenswert. Der Ausdruck ,breiter Weg*
drédngt sich auf. Die Verfasserin beniitzt ihn
nicht.

Sie findet auch den Westen voll von Su-
chern, unter die sie sich eingereiht hat. lhre
vielfdltigen Beobachtungen und anregen-
den Uberlegungen machen den Leser im-
mer wieder betroffen und lassen ihn die zu-
weilen kolloquiale Sprache des Buches
tibersehen. Josef Macha SJ





