
BUCHBESPRECHUNGEN 

Geistliches 

John Henry Newman: Gott - das Licht 
des Lebens. Gebete und Meditationen. 
Hg. G. Biemer u. J. D. Holmes. Mainz, 
Matthias-Grünewald-Verlag, 1987. 179 
S., DM 19,80. 

Die Herausgeber erschließen mit dieser 
Textsammlung den Gebetsschatz des gro- 
ßen englischen Kardinals, der wie selten ei- 
ner der neueren Zeit Genie und Frömmig- 
keit zu vereinen vermochte. Den Grundbe- 
stand dieser Anthologie bildet das erste 
posthum erschienene Werk Newmans (Me- 
ditations and Devotions, 1893), das in die- 
ser Ausgabe durch zahlreiche Passagen aus 
dem umfangreichen und vielgestaltigen 
Werk Newmans ergänzt wird. 

Worin liegt die Gegenwartskraft dieser 
Sammlung? Nicht in der Übersetzung, die 
auch den Herausgebern noch zu antiquiert 
erscheint (15), wohl auch nicht allein in der 
Fülle der Themen und Situationen, die 
durchbetet werden. Sie ist in der unver- 
wechselbaren Art zu suchen, in der 
Newman sein Leben dem Gott aller Ge- 
schichte anheimgibt. Nichts ist verdrängt, 
was Menschendasein erhebt oder peinigt. 
Sein Leben erscheint als exemplarische 
Verwirklichung dessen, was alle Geschichte 
durchwirkt: Kommunikation in der Liebe 
des dreifaltigen Gottes. Cor ad Cor loqui- 
tur. •Sie (die christliche Botschaft) hat sich 
in der Welt nicht als System, nicht durch 
Bücher, nicht durch Argumente, auch nicht 
durch weltliche Macht erhalten, sondern 
durch den persönlichen Einfluß solcher 
Menschen ..., die zugleich Lehrer und Vor- 
bilder der Wahrheit sind" (42). Mancher 
Generation ist er in unserem Sprachraum 
Lehrer und Vorbild gewesen. Mehr noch 
als diesem Büchlein Verbreitung wäre ihm 
eine Renaissance zu wünschen. 

Siebenrock Roman 

Christliche Heiligkeit als Lehre und 
Praxis nach John Henry Newman. 
Newman's Teaching on Christian Ho- 
liness. Hg. v. G. Biemer u. H. Fries. In- 

ternationale Cardinal-Newman-Stu- 
dien. Band XII. Sigmaringendorf, 
Glock und Lutz 1989. 320 S., geb., 
DM 60,- 

Trotz aller wertvollen und unverzichtbaren 
Vermittlungsarbeit der deutschsprachigen 
Newmanforschung, die sich seit 1948 in 
den Newman-Studien ein Gesprächsforum 
von Rang geschaffen hat, muß heute, wie 
zu Beginn des Jahrhunderts, mit Laros fest- 
gestellt werden: •Kardinal Newman war 
einmal in Deutschland sehr bekannt und 
gelesen." 

Die in diesem Band zusammengefaßten 
Vorträge des 12. Internationalen Newman- 
Kongresses (Freiburg 1987) stehen unter ei- 
nem das Leben Newmans bestimmenden 
Leitsatz: Heiligkeit geht vor dem Frieden 
und Wachstum ist der einzige Beweis für 
Leben (9). Geschichtliche, literarische, sy- 
stematische und pastorale Beiträge in engli- 
scher (17) und deutscher (5) Sprache tragen 
Aspekte der Lehre und persönlichen Ver- 
wirklichung christlicher Heiligkeit im Le- 
ben und Denken Newmans zusammen. Ob- 
wohl der Reichtum der verschiedenen Bei- 
träge sich letztlich wohl nur dem Kenner 
erschließen wird, blitzen immer wieder, vor 
allem wenn Newman selbst zu Wort 
kommt, helle Klärungen christlicher Exi- 
stenz auf, die für alle bereichernd sein wer- 
den, die nach einer Realisierung ihres 
christlichen Glaubens streben. Wäre er le- 
bendiger und gegenwärtiger, es stünde bes- 
ser um uns. Siebenrock Roman 

Günter Biemer: John Henry Newman 
1801-1890. Leben und Werk. Mainz, 
Matthias-Grünewald-Verlag, 1989, 202 
S., geb., DM 36,- 

Dichter und theologischer Schriftsteller, 
Erneuerer der anglikanischen und Kardi- 
nal der römisch-katholischen Kirche, Beter 
und Gelehrter, Konvertit oder ökume- 
nische Gestalt, Kirchenlehrer der Neuzeit 
oder  der  gefährlichste   Mann   Englands, 



Buchbesprechungen 394 

empfindsamer Erneuerer oder hypersensi- 
bler Individualist. So dramatisch sein Le- 
ben nach außen hin war, so unterschiedlich 
und facettenreich ist das Bild von John 
Henry Kardinal Newman gezeichnet wor- 
den. 

Biemer bietet keine distanzierte Lebens- 
beschreibung. Hier schreibt ein von 
Newman Faszinierter, ja ein Liebender 
(196), der Newman als Geschenk der Vor- 
sehung Gottes vorstellt. Dabei verfällt der 
Autor nicht der Gefahr hagiographischer 
Schönfärberei. Was der aufrechte Gang ei- 
nem Unzeitgemäßen eintragen kann, stellt 
diese Biographie eindringlich vor Augen. 
Daß es Biemer noch gelingt, in die Drama- 
tik der Biographie die großen geistigen 
Entwicklungslinien und die maßgeblichen 
Werke Newmans einzubeziehen, zeichnet 
das Werk besonders aus. Allen, die nach ei- 
nem gelungenen Christenleben Ausschau 
halten, ist dieses Buch ebenso ans Herz zu 
legen, wie den Theologen, die Newman in 
theologischer Zeitgenossenschaft begegnen 
können. Leider muß ein unnötiger Mangel 
notiert werden: Ein Quellenverzeichnis für 
die zahlreichen Zitate und Verweise dürfte 
nie fehlen und sollte vom Verlag rasch er- 
gänzt werden. Siebenrock Roman 

Das Sehen Gottes nach Nikolaus von 
Kues: Akten des Symposions in Trier 
vom 25. bis 27. September 1986 (Mit- 
teilungen und Forschungsbeiträge der 
Cusanus-Gesellschaft 18). Hg. Rudolf 
Haubst. Trier, Paulinus-Verlag 1989. 
304 S., kart., DM 98,-. 

Die acht Vorträge (als neunter kann der er- 
gänzende Beitrag des japanischen Profes- 
sors Yamaki gelten) führen ins Herz des 
spätmittelalterlichen Kardinals, in seine 
•Mystik". Begrüßungsworte, Teilnehmerli- 
ste (des Symposion von 1986), zwei weitere 
ergänzende Beiträge und Register (leider 
kein Sachregister) umrahmen die gelehrten 
Aufsätze. Nikolaus hat den Tegernseer 
Mönchen seine Auffassung von Gottes Ge- 
genwart und Mystik-Gotteserfahrung an ei- 
nem Bild erläutert, von dessen Blick man 
sich überall getroffen erfährt. Dieser Trak- 
tat •De Visione Dei" ist Mittelpunkt aller 
Aufsätze, die hier nicht im einzelnen vorge- 
stellt werden können. 

Von diesem Traktat aus aber läßt sich 
seine •intellektuelle Mystik" - im Vergleich 
zu Meister Eckhart, den Nikolaus hoch 
schätzte - umschreiben. Sprachlich ist der 
Thüringer dem Moselländer überlegen. 
Aber inhaltlich bringt Nikolaus wichtige 
Differenzierungen der •Wesensmystik" 
Eckharts. Einmal ist bei ihm die Rolle des 
Bildes, des Konkreten, des Geschichtlichen 
weitaus stärker. Und dann wird bei ihm 
auch das innergöttlich Trinitarische zum 
entscheidenden Faktor. Mit seiner berühm- 
ten •Coincidentia oppositorum", dem •Zu- 
sammenfall der Gegensätze" kann Niko- 
laus das intellektuelle Problem des •Ge- 
lehrten Nichtwissens" (docta ignorantia) 
auf den Begriff bringen, anders gesagt: 
operabel machen; dies zeigt (was M. Eck- 
hart in genialer Sprachkraft oft über- 
springt), daß das Sprechen über Gott und 
Gotteserfahrung an der Basis ein linguisti- 
sches Problem ist. Nikolaus steht im Um- 
bruch zur Neuzeit, wenn nicht gar schon in 
ihr. Das •Bild" der Mauer ist für sein (und 
unser!) Denken wichtig. Die vernunftge- 
mäße Annäherung an Gott (die er gegen 
Vinzenz von Aggsbach verteidigt) mit der 
•coincidentia oppositorum" gelangt nur bis 
zur •Mauer"; dann aber, jenseits der 
Mauer, in Gott selbst •dringt die Liebe ein, 
wohinein die Vernunft nicht eindringen 
kann". Mit dieser Maxime nimmt Nikolaus 
die ps.dionysische Tradition (und damit 
das Anliegen der Ostkirche) auf und führt 
den mittelalterlichen Intellektualismus 
Eckharts, ohne ihn zu verraten, weiter in 
die Neuzeit. Hier liegt auch der Grund, 
weshalb Nikolaus das •Trinitarische" auf 
dem Höhepunkt seiner Spekulationen fin- 
det und es mit Liebender-Geliebter-Liebe 
artikuliert. 

Im heutigen interreligiösen Gespräch 
über Gotteserfahrung und Mystik kommt 
Nikolaus, der sich schon damals um den 
Dialog der Religionen bemühte, eine be- 
deutende Rolle zu. Was können doch Ein- 
sichten wie folgende bedeuten: •Was an- 
ders, Herr, ist Dein Sehen, als daß Du von 
mir gesehen wirst?" Und gleichsam in um- 
gekehrter Richtung von Gott aus: •Sei du 
dein, und Ich werde dein sein." Aber sol- 
che Aussagen bedürfen gründlicher Unter- 
suchungen, wie es die Vorliegenden sind. 

Josef Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 

Frielingsdorf, Karl: Überleben zum Le- 
ben. Wege zur Identitäts- und Glau- 
bensfindung. Mainz, Matthias Grüne- 
wald Verlag 1989. 204 S., kart., 
DM 26,80. 
Wer irgendwie mit Beratung oder geistli- 
cher Begleitung zu tun hat, weiß auch, wie 
viele Menschen tiefe Probleme mit ihrem 
Leben haben. Sie möchten endlich vom 
bloßen •Überleben" zum volleren Leben 
befreit werden oder suchen überhaupt nach 
seinem Sinn. In diesem Buch will der Au- 
tor (Professor für Pastoralpsychologie und 

. Religionspädagogik in Frankfurt/Main) 
zwar keine systematische Darstellung der 
religiösen Identitätsfindung bieten, son- 
dern vor allem typische Erfahrungen mit- 
teilen, die aus einem großen Schatz von an- 
vertrauten Geschichten stammen, die das 
Leben sozusagen selbst geschrieben hat 
(Frielingsdorf ist seit über 20 Jahren als Be- 
rater und Kursleiter tätig). Die Erfahrun- 
gen sind jedoch in einer Weise geordnet, 
die grundsätzliche Einsichten und Orientie- 
rungen ermöglicht. 

Die beiden ersten Kapitel behandeln die 
Ursachen der Lebensbedrohung und die 
Lebenskonzepte, die unsere Zeit charakte- 
risieren. Der Leser findet hier eine eher all- 
gemeine, wenn auch kurzgefaßte Einfüh- 
rung in das Verhältnis von Psychologie und 
Theologie, die sich keineswegs wie Gegen- 
sätze ausschließen, sondern gegenseitig er- 
gänzen und befruchten können (50). Irdi- 
sches Glück verweist immer nur symbol- 
haft auf das im Glauben geschenkte ewige 
Heil. Bei aller wirklichen Erfüllung bleibt 
doch die Diskrepanz zwischen der unendli- 
chen Sehnsucht nach Lebensfülle und der 
endlichen Befriedigung dieses Wunsches 
bestehen. 

Wie groß die Bedeutung der ersten Le- 
bensjahre für das ganze Leben eines Men- 
schen ist, wird dann im 3. Kapitel aufge- 
zeigt. Es mag sein, daß die vorgetragenen 
Erkenntnisse irgendwie bekannt sind, zu- 
mindest nicht geleugnet werden: Die ein- 
drucksvollen, zum Teil erschütternden Bei- 
spiele aus der pränatalen, natalen und post- 
natalen Lebensphase sollten dazu beitra- 
gen, daß die Konflikte und Ängste unserer 
Kindheit ernster genommen und besser 
verstanden werden.  Die  Erfahrung zeigt, 

395 

daß sich Menschen unbewußt immer wie- 
der in Lebenssituationen hineinmanövrie- 
ren, in denen sie ihre •Schlüsselposition" 
bestätigt finden (91). 

Die Auseinandersetzung mit der eigenen 
Vergangenheit verlangt einiges an Mut und 
viel Vertrauen. Aber sie ist nötig und mög- 
lich, wie das 4. Kapitel nachweist. Darin 
geht es um die vielfältigen Bedingungen, 
die unser Leben einschränken, um den wi- 
dersprüchlich tradierten Glauben, in dem 
wir aufwuchsen, um einengende und man- 
gelhafte Gottesbilder, die uns bestimmen 
(z. B. der Gesetzesgott, der Buchhaltergott, 
der Richtergott, der Willkürgott). Kann 
man Gott auch nicht begreifen und 
adäquat ausdrücken, •so lassen sich doch 
allzu große Zerrungen des Gottesbildes 
vermeiden" (170). 

Geradzu meisterhaft gelingt Frielings- 
dorf der Hinweis, daß letztlich gilt: Mein 
Leben ist das Beste! (5. Kapitel). •Es gibt 
keine Zufälle", denn Gott läßt uns alles zu- 
fallen. •Ein Mensch schaut in die Zeit zu- 
rück und sieht: sein Unglück war sein 
Glück" (Eugen Roth). Noch einmal werden 
die möglichen Phasen der Vergangenheits- 
bewältigung ausführlich beschrieben. 
1. Nicht-Wahrhaben-Wollen, 2. Zorn und 
Aggression, 3. Verhandeln und Aufstellen 
von Bedingungen, 4. Depression und 
Trauer, 5. Zustimmung und Annahme. Mit 
Nachdruck warnt der Autor vor übereilten 
Harmonisierungen, die keine wirkliche Er- 
lösung bringen. Die Lebenswunden bleiben 
empfindliche Schwachstellen. Das Ja zum 
Leben muß immer wieder neu entschieden 
werden. Aber •Gott trägt mein Leben, in 
welcher Lage ich mich auch befinden mag" 
(198). 

Obwohl die ausgewerteten Lebensge- 
schichten etwas einseitig •problematisch" 
erscheinen und sich fast ausschließlich auf 
Menschen beziehen, deren Sozialisation im 
weiten Sinn religiös war, wird auch derje- 
nige dieses Buch mit großem Gewinn stu- 
dieren, der auf eine •normale" Vergangen- 
heit zurückschauen darf. •Denn in unserer 
erbsündlich verfaßten Welt gibt es leider 
kein vollkommenes und heiles Leben" (11). 
Und Mißverständnisse des christlichen 
Glaubens sind häufig und vielerorts anzu- 
treffen. 

Franz-Josej Steinmetz SJ 



Buchbesprechungen 396 

Köster, Peter: Suchet mein Angesicht. 
Vom Wort zum Schweigen - Ein Weg 
zur Kontemplation. Würzburg, Echter 
1989. 93 S., brosch., DM 14,80. 
Ein Buch wie dieses einzuordnen, fällt 
schwer. An und für sich bringt es nichts 
Neues. Aber Mut verlangt es heute, Be- 
währtes in einfachen und klaren Worten zu 
sagen. Auf knappem Raum sind klassische 
Elemente abendländisch-christlicher Ge- 
betstradition vorgestellt und z. T. durch 
Übungen anschaulich erläutert: die Schrift- 
meditation (21-27), die Ignatianische Kon- 
templation (29-47), die Schweigemedita- 
tion auf dem Hintergrund der •Wolke des 
Nichtwissens" (49-63), das Jesusgebet 
(65-81), eingebettet zwischen Lebensbe- 
trachtungen (11-20) sowie •Gebet und All- 
tag" (83-90). 

Ausgangspunkt ist die Feststellung: •Ein 
gesundes Gebetsleben kann sich nicht un- 
abhängig von der menschlichen Entwick- 
lung und Reifung entfalten" (9f; auf 
Grunddispositionen wie •einen gesunden, 
gelösten und belastbaren Leib und eine 
ebensolche Seele" hat schon vor über 600 
Jahren der anonyme Verfasser der •Wolke 
des Nichtwissens" hingewiesen, vgl. 59), es 
sei denn, einer akzeptiert für sich, bewußt 
oder unbewußt, eine Zweistockwerk-Spiri- 
tualität. Eine Binsenweisheit, könnte man 
sagen. Obwohl für viele im allgemeinen 
nichts schwieriger zu sein scheint, als abzu- 
schalten - und Gebet manchmal einzig 
darin besteht, mit ausgetüftelten Konzep- 
ten sich selbst zu überlisten, um eben •ein- 
fach da zu sein" -, hämmert Köster ein- 
dringlich die innere Notwendigkeit solchen 
In-die-Stille-Gehens ein. Damit diese An- 
strengung, die an Sisyphus-Arbeit erinnern 
mag, mehr wird als ein Sich-ruhig-Stellen 
(•Weg" des Schweigens!), kann auf die ge- 
nannten Übungen zurückgegriffen werden. 
Für sie alle gilt: •Die beste Weise zu beten 
ist immer jene, die einem im gegenwärtigen 
Zustand besser hilft, in die Gesinnung hin- 
einzuwachsen, die dem Leben in Jesus 
Christus entspricht" (49). An diesem Maß- 
stab jedoch •relativieren sich alle metho- 
dischen Schritte und alle sogenannten Stu- 
fen oder .Gezeiten' des Gebetes" (ebd.). 
Der Weg - das Schweigen - erscheint als 
das Ziel: •Es kommt also auf die Klausur 
des Herzens an, in der die liebende Aus- 

richtung auf Gott hin lebendig bleiben 
kann"(66), um dahin zu kommen, die •gött- 
liche Gegenwart in uns zum Leuchten zu- 
bringen" (73). 

Zwei Punkte seien hervorgehoben: Er- 
stens: •Wenn unser Leben sich in unserm 
Beten spiegelt, wenn es darin zur Sprache 
gebracht wird, dann haben wir gleichsam 
den Raum gefunden, in dem wir unser Le- 
ben geistlich entziffern (lernen)" (13). Die 
Umgehung oder der rein mechanische Voll- 
zug des ausdrücklichen Benennens meines 
Lebens - •so wie es ist, wie wir es empfin- 
den, weniger wie es sein soll" (15) - gleicht 
dem Überspringen der Vorschule des Be- 
tens in die Oberstufe hinein, wodurch es zu 
der eingangs erwähnten Etagenfrömmig- 
keit (hier Leben, da Beten) kommt. Viel- 
leicht besteht der eigentliche Mut darin, ab 
und zu in diese Vorschule zurückzugehen. 
- Zweitens: Am Ende des Buches werden 
drei gute Empfehlungen geboten, wie Ge- 
bet und Alltag in Einklang gehalten werden 
können. Eine bewußte Lebensrhythmik 
kann die Sehnsucht nach Gott fördern; 
•Wüste" (bzw. Wüstentage) als bewußtes 
Heraustreten aus dem Alltag dienen der 
Kontrolle (•So ist heutzutage in manchem 
städtischen Leben das Gebet nur durch 
Bohrungen möglich, wobei Intensität die 
Dauer ersetzt" - 88); sowie die Bereit- 
schaft, vorgegebenen Übungen treu zu blei- 
ben, unabhängig von momentanen Stim- 
mungen. Nützlich sind im übrigen auch die 
Bemerkungen über Kriterien für den Weg 
der Kontemplation (63) und die Zusam- 
menfassung der präsentierten Zugänge 
vom Wort zum Schweigen (82). 

Wesentliche christliche Kontemplations- 
möglichkeiten sind hier - auf 93 Seiten! - 
skizziert. Die Akzente sind anders gesetzt 
als in früheren Büchern des Verfassers zum 
ignatianischen Exerzitienprozeß. Sprache - 
wie Sache - geben sich schlicht. Das impo- 
niert. Es spricht Realismus aus den Darle- 
gungen, die in der Aussage gipfeln: •Es ist 
leicht zu üben, aber es ist schwer, ein Üben- 
der zu bleiben" (72; K. Dürckheim). Zwei 
Druckfehler fielen auf: S. 86 Z. 16 v. u. 
•der" streichen; S. 89 Z. 1 v. o. statt •daß" 
ein •das". Andreas Batlogg SJ 

Böhme,   Wolfgang - Sudbrack,  Josef 
(Hgg.J: Der Christ von morgen - ein 



Buchbesprechungen 

Mystiker? Würzburg, Echter - Stutt- 
gart, F. J. Steinkopf 1989. 136 S., kart, 
DM 19,80. 
Die fünf Vorträge der ersten Tagung der 
•Gesellschaft der Freunde christlicher My- 
stik" (vgl. GuL 62 [1989] 41-44) behandeln 
Bernhard von Clairvaux, Martin Luther 
und Teresa von Avila als Fallbeispiele my- 
stischer Existenz, umrahmt von Gerhard 
Ruhbachs Programmreferat •Offenheit für 
den ankommenden Gott" und Josef Sud- 
bracks titelgebendem Beitrag •Der Christ 
von morgen - ein Mystiker?" Besonders in- 
teressant und wichtig ist der ökumenische 
Charakter der Gesellschaft und der Ta- 
gung. In diesem Licht ist Mystik als vor- 
konfessionelle Erfahrung gewürdigt und 
wird zu einem Weg für den Dialog von 
Christen untereinander und mit den ande- 
ren Weltreligionen: •Das Religionsge- 
spräch mit nicht-christlicher Mystik sollte 
also nicht vor allem unter der kritischen 
Frage ,Wahr oder falsch?' stehen, sondern 
müßte den Blick darauf lenken, wo in der 
fremden Mystik die Spuren, die Offenhei- 
ten, die Hinweise sind, die letztendlich zum 
Heilswillen Gottes in Jesus Christus füh- 
ren" (125, Sudbrack). Die Beschäftigung 
mit mystischen Traditionen erscheint dem- 
gemäß nicht nur als eine Art von Vergan- 
genheitsbewältigung, sondern zugleich als 
lohnende Zukunftsinvestition für einen in- 
tensiv gelebten, leibhaftigen Glauben. 

Andreas Batlogg SJ 

Nyssen, Wilhelm: Drei Säulen tragen 
die Kuppel. Jerusalem-Rom-Byzanz. 
Köln, Luthe-Druck 1989. 446 S., Ln., 
DM 59,80. 

Wilhelm Nyssen, Honorarprofessor für 
Ostkirchenkunde an der Universität Köln 
und Leiter des Zentrums patristischer Spiri- 
tualität im Erzbistum Köln, legt zum lOjäh- 
rigen Bestehen des Zentrums einen Auf- 
satzband vor, der wichtige Studien seines 
Forschungsweges enthält. Wie die vorheri- 
gen Bücher, beispielsweise •Romanik - 
hohe Welt des Menschen" (1980) oder •Ir- 
disch hab' ich dich gewollt" (1982), zeich- 
net sich auch dieser Band durch seine her- 
vorragende Ausstattung aus. Er enthält 
zahlreiche  Darstellungen  aus  der  Kunst 

397 

und viele zum Verständnis hilfreiche Abbil- 
dungen. 

Die Ausführungen beginnen mit Überle- 
gungen zum Mysterienbild des christlichen 
Ostens (verdeutlicht in einigen exemplari- 
schen Einzeluntersuchungen), sie bedenken 
die heute noch gültigen Impulse der Väter- 
theologie, wenden sich dem frühen Raum- 
sinn der Kirchen in Ost und West zu (Char- 
tres, Moldauklöster) und betrachten das 
Mysterium von Taufe und Firmung in der 
orthodoxen Kirche und die liturgische Be- 
deutung von Gewand und Gerät in der öst- 
lichen Liturgie; abschließend kommt das 
Werk von Schriftstellern und Bildhauern 
der heutigen Zeit zur Sprache. 

Schon die Übersicht zeigt, wie umfang- 
reich das Gebiet der Studien ist, dem sich 
Nyssen zuwendet. Der Leser wird dankbar 
sein für zahlreiche ungeahnte Wege und 
überraschende Perspektiven, die sich bei 
der Lektüre auftun. Zunächst das Staunen 
über Darstellungen von Kunstwerken, die 
meist unbekannt und in ihrer Ausdrucks- 
kraft kaum zu übertreffen sind. Im wachen 
Schauen auf die Bilder erschließt der Autor 
viele Schriftstellen in einem neuen und tie- 
fen Sinn, der heute zuweilen verlorenge- 
gangen ist; auch die Welt der Väter ersteht 
in einer Lebendigkeit, die den Leser sofort 
anspricht und ihn mitnimmt auf den Weg 
in die Kirche des Ostens. Die innere Mitte 
der Ausführungen findet sich in der •Theo- 
logie des Bildes", besonders der Ikone. Mit 
schönen Beispielen führt der Autor zu ei- 
ner theologischen Deutung des •Bildes", 
die in den gängig angebotenen Hinführun- 
gen zu Ikonen kaum genannt, teils sogar 
restlos in Vergessenheit geraten ist. Dies 
wird an einer Dreifaltigkeitsikone aus dem 
15. Jahrhundert exemplarisch deutlich: 
Nyssen deutet den mittleren Engel als den 
Pneuma-Engel, eine Interpretation, die un- 
gewöhnliche Dimensionen im Verständnis 
der Dreifaltigkeit erschließt und in vielem 
der östlichen Theologie angemessener und 
genuiner ist. Auf dem Hintergrund heutiger 
Kirchenbaukunst wird der Leser mit Inter- 
esse den Ausführungen über den Raumsinn 
der Kirchen in Ost und West folgen; er 
wird auf die Feier der Liturgie verwiesen 
und an manches erinnert, was in den heuti- 
gen Funktionsräumen von Pfarrkirchen 
kaum noch erkennbar wird. Wie sehr dem 



Buchbesprechungen 398 

Autor das Werk von Konrad Weiß nahe- 
steht, zeigt die Begegnung mit der •Cu- 
mäischen Sibylle", deren •Rätsel" Nyssen 
aufschlüsselt, um den erdhaften Sinn des 
Glaubens zu erschließen: •Irdisch hab' ich 
dich gewollt!", sagt Gott zu seinem Knecht 
in einem Wettlauf. 

In dem vorliegenden Buch handelt es 
sich um ein außergewöhnliches Werk, das 
den Reichtum der Kirchen in Ost und West 
aufdeckt und in den Dialog führt. Meister- 
haft in der Sprache, ungewöhnlich in der 
Gedankenführung und überraschend in der 
meditativen Durchdringung des Bildes ist 
dieses Buch ein Geschenk, für das dem Au- 
tor gerne gedankt werden darf. 

Michael Schneider SJ 

Imbach, Josef: Wo uns Gott begegnen 
kann. Glaube aus Erfahrung. Frei- 
burg, Herder 1989. 157 S., Tb., DM 
12,90. 

Der Titel dieses neu aufgelegten Buches 
lautet: •Wo uns Gott begegnen kann." Um 
auf diese Frage Antwort zu geben, unter- 
nimmt der in Rom lehrende Schweizer 
Theologe Josef Imbach eine Erörterung, in 
der er die Ortschaften des Glaubens aufzu- 
spüren sucht. Denn die Gemeinplätze des 
Glaubens sind heute weitgehend fragwür- 
dig geworden. Zweifel an Glaubenssätzen, 
krankhafte Auswüchse in der Glaubenspra- 
xis, Privatkonfessionen und vorab die im- 
mer lauter werdende Frage nach dem Über- 
haupt des Glaubens markieren große Unsi- 
cherheit. Deshalb sieht sich die Glaubens- 
verkündigung je neu vor die Aufgabe ge- 
stellt, das Credo der Kirche aktuell zur 
Sprache zu bringen. So möchte Imbach mit 
seinem Buch auch nur eines: •Glauben an- 
zetteln" (7); Glaube, der immer nur Glaube 
aus Erfahrung sein kann. 

Er beginnt mit der Offenbarungsthema- 
tik. •Offenbarung Gottes besteht zualler- 
erst in dessen Selbstmitteilung." (24). In Je- 
sus von Nazareth kommen Gottes Selbst- 
mitteilung und die Mitteilung von Heils- 
wahrheiten praktisch überein. 

Der Autor verlegt dann den Ort des Fra- 
gens ins Heute. Wie kann man Gott erfah- 
ren? Gotteserfahrung ist nicht einer auser- 
wählten Schar vorbehalten, sondern findet 
sich in den weltlichen, ganz alltäglichen Er- 

fahrungen, die im Licht des Glaubens von 
Gott Zeugnis geben. So ist der Alltag im- 
mer schon transparent auf ein Je-mehr, das 
die Sinnfrage von Mensch und Geschichte 
mit dem Gottesnamen beantwortet. 

Im Kontext von Glaube und Wunder 
deutet Imbach das Wunder nicht so sehr 
als Außergewöhnliches, sondern vielmehr 
als Allergewohntestes, das uns unsere ge- 
stillte Sattheit oft vergessen läßt: Eine Be- 
gegnung, die im Licht des Augenblicks 
staunen macht. Im Erleben eines solchen 
Phänomens leuchtet etwas auf, das die Na- 
turkausalität nicht zu fassen vermag, das 
der Gläubige indessen aber dem tragenden 
Vorweg Gottes verdanken kann. 

Wer sich auf das nur Meß- und Wägbare 
beschränkt, ist außerstande, die Ganzheit 
menschlicher Existenz zu begreifen und die 
über die Empirie hinausreichenden weltan- 
schaulichen Fragen zu beantworten. Denn 
außer wissenschaftlicher Erkenntnis gibt es 
eine andere Qualität von Erkennen und 
Wissen, die sich nach Art einer inneren Ge- 
wißheit im Glauben ereignet (89). Und 
doch steht das herkömmliche Nebeneinan- 
der von Glaube und Wissen stets unter der 
Herausforderung, aufeinander zu hören 
und gerade im Anspruch der Wirklichkeit 
eine gegenseitige Integration zu leisten. 

•Seid Täter des Wortes und nicht bloß 
Hörer" (99), fordert uns Imbach sodann 
auf. So kommt nur der zum Glauben, der 
auch Glauben tut. Im Anspruch Gottes fal- 
len Glaube und Handeln in eins. 

Im folgenden diskutiert Imbach die klas- 
sischen Positionen neuzeitlicher Religions- 
kritik. Ihr unbestreitbares Verdienst besteht 
darin, tatsächlich vorhandene Fehlformen 
religiöser Motivationen und Unarten re- 
ligiös-kirchlicher Praxis aufgedeckt zu ha- 
ben. Man darf aber nicht die Negation des 
Evangeliums zu dessen Beurteilungskrite- 
rium erheben. Denn Christsein heißt: ein 
tätiges Vernehmen des unendlichen Gottes, 
der sich jenseits von Projektionen gerade 
jetzt als Sinn- und Zielgrund unseres Da- 
seins offenbart. 

Mit dem Kapitel •Glaube und Theolo- 
gie" beschließt Imbach sein Buch. Will 
Glaube in heutiger Zeit bestehen, kann das 
nur geschehen, wenn die überlieferte Glau- 
benslehre in die jeweilige Situation stets 
neu übersetzt wird, vorab in der Reflexion 



Buchbesprech ungen 

ihrer Entstehungs- und Wirkungsgeschichte. 
Dies versucht die Theologie zu leisten. So- 
fern das Lehramt jedoch Theologen in ih- 
rer lebendigen Suche nach Antworten be- 
schneidet, verwechselt man Konformismus 
und Orthodoxie (151), und das unter dem 
unfehlbaren Anspruch der Rechtgläubig- 
keit. Insoweit sich die Kirche von Gott 
selbst auf ihrem Weg begleiten läßt (155), 
kommen Gläubige, Theologen und das 
Lehramt im Dienste der lebendigen Nach- 
folge Jesu überein. 

Imbach legt ein leicht zu lesendes Buch 
vor. Seine Sprache ist klar und kultiviert. 
So versucht er unklare Begriffe zu klären, 
deren überkommene Schleier zu lüften und 
sie ins rechte Licht zu rücken. Imbach er- 
schließt den Glaubensbegriff, indem er ihn 
in seinen fragwürdigen Nuancen zur Spra- 
che bringt. Der Autor hantiert nicht mit ab- 
strakter Exegese, bemüht auch nicht kom- 
plizierte Metaphern; vielmehr fließen seine 
Ausführungen mit einfachen Bildern und 
zahlreichen Beispielen aus dem prakti- 
schen Lebensvollzug zu einem harmoni- 
schen Text zusammen. Immer wieder 
kommt der überaus versierte Literaturken- 
ner Imbach zu Wort. So benennt er nicht 
wenige Autoren, etwa Brecht, Mann oder 
Böll, die seine inhaltlichen Eröffnungen 
belegen. Den Anspruch des Buches, näm- 
lich Zeuge des Glaubens zu werden, löst er 
mit seinem Werk selbst ein. 

•Ohne Gotteserfahrung gäbe es keinen 
Glauben" (7). Imbach will Glauben provo- 
zieren. Denn Glaube ist die Zumutung Got- 
tes. Und nur wer das Wagnis des Glaubens 
entbindet, kann dessen Wahrheit erfahren. 

Karl Murr 

Sariban, Alia: Der schmale Weg zu 
Gott. Meine Erfahrungen im realen 
Sozialismus der Sowjetunion. Sprach- 
lich Überarb. von Eva Maria Smolka. 
Mainz, Matthias-Grünewald-Verlag 
1989. 183 S., kart., DM 29,80. 

A. Sariban, die 1948 in Odessa geboren ist 
und jetzt in Mainz arbeitet, hat uns keinen 
chronologischen Bericht ihrer Bekehrungs- 
geschichte geschenkt. Die Darstellung ist 
vielmehr systematisch und behandelt typi- 
sche Wege zu Gott. Tatsache und Um- 
stände der eigenen Bekehrung werden nur 

399 

nebenbei erwähnt. Es handelt sich auch 
nicht um eine begeisterte Schilderung der 
neuentdeckten geistlichen Schönheit der 
russischen Orthodoxie, in deren Tradition 
ihre Bekehrung stattgefunden hat, und de- 
ren •ausschlaggebende Impulse" (9) die 
Verfasserin dankbar anerkennt. Es geht um 
Christwerden und Christsein im sowjeti- 
schen Alltag. Dabei verliert sich die Verfas- 
serin nicht in soziologischen oder politolo- 
gischen Beschreibungen der sozialistischen 
Wirklichkeit. Sie hat sich vorgenommen, 
nur eigene Erlebnisse zu berichten und zu 
deuten. Sie beschreibt Lebenslagen, die die 
•ewigen Fragen des Seins" unausweichlich 
wachrufen und nur in kompromißlosem 
Christsein würdig gemeistert werden kön- 
nen. 

Es lassen sich drei thematische Teile un- 
terscheiden: Zunächst wird der Leser mit 
dem Leben im real existierenden Sozialis- 
mus bekannt gemacht; es folgt die Darstel- 
lung typischer Grundmuster des schmalen 
Weges zu Gott und die Analyse konkreter 
Erfahrungen mit Hilfe der dargestellten 
Grundmuster. 

Was die Lebenssituation in der Sowjet- 
union betrifft, so handelt es sich im großen 
und ganzen um eine •geschlossene Gesell- 
schaft", sowohl verschlossen nach außen 
hin als auch zusammengesetzt aus vielen 
sich abschließenden Gruppen. Von den 
Problemen des Alltags erfährt der Leser 
durch die Beschreibung des Lebens in der 
Kommunalwohnung mit ihrer bedrücken- 
den Enge und ihren unvermeidlichen Rei- 
bungen. 

Nachdem sie die Ausweglosigkeit der so- 
wjetischen Lebensweise aufgezeigt hat, illu- 
striert die Verfasserin das Grundmuster des 
•schmalen Weges" durch Beispiele: 

Der Mensch in der Sowjetunion hat 
kaum die Möglichkeit, sich zu entspannen, 
sich zu regenerieren. Er kann nicht verges- 
sen, in welche Situation er nach den weni- 
gen Stunden Flucht, die ihm gegönnt sein 
mögen, notgedrungen wieder zurückkehren 
muß. Das katastrophale Resultat des auf 
der herrschenden Doktrin beruhenden Ex- 
periments läßt ihn an den dargebotenen 
Antworten zweifeln. Seine konkreten Pro- 
bleme sind unmittelbar mit den letzten 
Dingen des Menschseins verbunden. Er 
kann sie nicht in zwei reinlich geschiedene 



Buchbesprech ungen 400 

Lebensbereiche trennen. Ihm fehlt der 
•freie Raum", in dem er aktiv werden und 
seine Lebensumstände selbst gestalten 
könnte. Ein Kompromiß zwischen Christ- 
sein und den Forderungen dieser Welt ist 
für ihn rigoros ausgeschlossen. Ihm bleibt 
nur der •schmale Weg". Er kann die hori- 
zontale Dimension des Daseins nicht von 
seiner vertikalen Dimension trennen. Er 
muß Ganzzeit-Christ sein. 

Mit der Frage nach dem Sinn des Lebens 
ist die nach dem rechten Verhalten eng ver- 
bunden. Dieses ist schon im Alltag auf eine 
harte Probe gestellt, mehr noch im Berufs- 
leben. Die Verfasserin geht die Frage im 
Buch unter dem Stichwort •existentielle 
Grenzsituationen" an. Die sowjetische Rea- 
lität ist so von Lüge und nacktem Macht- 
streben durchdrungen, daß ein gewissen- 
hafter Mensch sich nicht an diese Wirklich- 
keit anpassen und weiterhin wohl fühlen 
könnte. Er muß aufs Weiterkommen, auf 
die Karriere verzichten. So wird er etwa im 
Namen der Planerfüllung angehalten, ge- 
fälschte und erfundene Meßwerte über 
Schadstoffausstoß zu melden. 

Man muß sich anstrengen, wenn man 
sich für einen anständigen Menschen hal- 
ten will. Für die Christin Alia Saliban be- 
deutet das: Beten, Schriftlesung am Mor- 
gen, wach sein, um der Gefahr zu entgehen, 
sich doch noch in die Machtspiele hinein- 
ziehen zu lassen oder Scheuklappen anzu- 
legen, um Lüge und Intrige ignorieren zu 
können. Alles Bemühen des anständigen 
Menschen (und die Mehrzahl versucht es), 
sich dennoch eine noch so bescheidene Po- 
sition in dieser Gesellschaft zu schaffen, 
führt nur zu aufreibendem Kräftever- 
brauch. Aus dem horizontalen Teufelskreis 
kommt man nur heraus, indem man sich 
dem vertikalen geistlichen Wachstum an- 
vertraut. 

In einem weiteren Abschnitt geht die 
Verfasserin auf die Erfahrung der Ohn- 
macht ein, die in der sowjetischen Gesell- 
schaft massiv und unausweichlich ist und 
zur Einsicht führt, daß vieles nicht mach- 

bar ist. Auch die von der Gesellschaft ein- 
geflößten Schuldgefühle sind dort viel 
drückender, wo einem dauernd von der 
Dankbarkeit geredet wird, die man dem 
Staat schulde. 

Der letzte Abschnitt des zweiten Teiles 
ist der Analyse der Trotzreaktion gewid- 
met. Im real existierenden Sozialismus er- 
faßt sie den ganzen Menschen, gilt seiner 
ganzen Umgebung. Sie ist ein Zeichen der 
Suche. Freilich, der Trotz kann auf einer 
intellektuell primitiven und emotiv banalen 
Ebene stehenbleiben. Dann ist er aggressiv 
und destruktiv. Der •Trotz-Urschrei-Su- 
cher" kann jedoch auch zum •Trotz-Ur- 
schrei-Mystiker" werden, der sich wortlos 
(apophatisch) an konkreten Erlebnissen zu 
immer größerer geistlicher Reife voranta- 
stet. Er ist nicht mit dem westlichen Kriti- 
ker zu verwechseln, der etwas gegen das ge- 
sehene Übel tun will. Er ist ein wahrer Su- 
cher, und die nicht veränderbare Wirklich- 
keit stellt ihn vor die Frage nach dem Sinn 
und Wesen seiner Freiheit. 

Im dritten Teil des Buches geht die Ver- 
fasserin eine lange Reihe von Gegebenhei- 
ten in der Welt und der Gesellschaft durch, 
die Anstoß zur Suche nach einem anderen 
Leben geben, den Weg zu Gott aufzeigen 
und auf diesem Weg weiterführen können, 
wobei die dabei möglichen Fehlentwick- 
lungen nicht verschwiegen werden. 

Die Zahl der angeschnittenen Themen in 
den mehr erzählenden Teilen des Buches, 
das immer wieder auf das Grundmuster 
des •schmalen Weges" zurückgreift, ist 
groß. Der kontrastierende Vergleich mit 
den Gegebenheiten in unserem Land ist be- 
merkenswert. Der Ausdruck •breiter Weg" 
drängt sich auf. Die Verfasserin benützt ihn 
nicht. 

Sie findet auch den Westen voll von Su- 
chern, unter die sie sich eingereiht hat. Ihre 
vielfältigen Beobachtungen und anregen- 
den Überlegungen machen den Leser im- 
mer wieder betroffen und lassen ihn die zu- 
weilen kolloquiale Sprache des Buches 
übersehen. Josef Macha SJ 




