
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Requiem für Pater Lassalle* 

Liebe Schwestern und Brüder, 
Wir sind hier zusammengekommen, um Abschied zu nehmen von Pater Hugo 
Makibi Enomiya-Lassalle. Am 7. Juli um 14.10 Uhr ist er leise heimgegangen. 
Der Obere der Jesuiten in Münster und einige Freunde, die P. Lassalle die letz- 
ten 12 Tage im Franziskus-Hospital begleitet haben, sangen gerade die zweite 
Strophe von •Großer Gott, wir loben Dich". Wir haben allen Grund, Gott zu lo- 
ben und ihm zu danken für das Geschenk, das P. Lassalle für uns, für viele an- 
dere, ja, für unsere Zeit war und ist. 

Hugo Lassalle wurde am 11. November 1898 in Externbrock, einem kleinen 
Ort in der Nähe der Stadt Nieheim im Kreis Höxter in Westfalen, als Sproß ei- 
ner ursprünglich hugenottischen Familie geboren. •Rund herum habe ich eine 
glückliche Kindheit und Jugend gehabt", erinnert er sich später. Der Erste Welt- 
krieg, nach damaligem Verständnis auch von den Lassalles zunächst nicht ohne 
Begeisterung begrüßt, setzte dieser glücklichen Jugend vor allem durch den Tod 
des geliebten Bruders ein jähes Ende. Hugo, seinerseits verletzt und mit dem Ei- 
sernen Kreuz ausgezeichnet, bereitete sich im Lazarett auf die Kriegsreifeprü- 
fung vor. Ernüchtert von der Kriegsbegeisterung schrieb er am Ende des Abitur- 
aufsatzes über moderne Kampfmittel: •Da nun der Krieg so furchtbar ist, seh- 
nen sich alle Völker nach Frieden. Wir hoffen, daß diese Sehnsucht in Erfüllung 
gehen wird." 

Nach Kriegsende trat Hugo Lassalle in den Jesuitenorden ein. Die philoso- 
phischen und theologischen Studien führten ihn nach Holland, England und 
Frankreich, wo er sich unter anderem mit den spanischen Mystikern Teresa von 
Avila und Johannes vom Kreuz beschäftigt. Im holländischen Valkenburg war 
übrigens dem jungen Philosophen Lassalle die Sorge um die Bienen übertragen. 
Da die Bienen bekanntlich Nikotin nicht mögen, bekamen Hugo und seine Im- 
kerkollegen sozusagen von Berufs wegen die Erlaubnis, zu rauchen. Ein Um- 
stand, den der ehemalige Frontsoldat bei aller Aszese zu schätzen wußte. Sooft 
der 80 und mehr Jahre alte Lassalle zu Zen-Kursen nach Bad Schönbrunn in die 
Schweiz kam, tauschte er mit P. Hubbuch, einem seiner Imkerkollegen, diesbe- 
zügliche Erinnerungen aus. 

* Folgender Beitrag basiert auf der Ansprache, die P. Nikiaus Brantschen SJ im Rahmen 
des Requiems für Pater Lassalle in Münster gehalten hat. P. Brantschen leitet das GO-UN- 
Zendo (Meditationshalle) im Studentenwohnheim Maximilianeum in Zürich. 

Die Redaktion 



Aus dem Leben der Kirche 390 

Nach den Studien - es war vor nun mehr als 60 Jahren - schickten ihn seine 
Oberen als Missionar nach Japan. Er wurde Lehrer für Deutsch an der Sophia 
Universität, wohnte aber mit einigen Studenten zusammen in einem Armenvier- 
tel, in den Slums von Tokio und gründete dort ein Haus für Obdachlose. Von 
1935 bis 1949, also vor, während und nach den sehr schwierigen Kriegsjahren, 
leitete P. Lassalle von Hiroshima aus die Jesuitenmission in Japan. Wie den Er- 
sten, so hatte er auch den Zweiten Weltkrieg buchstäblich am eigenen Leib er- 
fahren. Am 6. August 1945. - P. Lassalle hatte soeben die Hl. Messe gefeiert und 
das Brevier gebetet - explodierte die Atombombe nur 1200 m neben dem Pfarr- 
haus, in dem er damals wohnte. Junge Mitbrüder trugen den Verletzten auf einer 
Trage aus der Stadt. Kaum genesen, errichtete er zusammen mit P. Cislik auf 
den Trümmern von Hiroshima eine Blechhütte und nahm seine Arbeit als Pfar- 
rer wieder auf. Zu der Zeit entstand der Plan, ein Mahnmal für den Frieden zu 
schaffen. Auf Reisen durch Europa, Süd- und Nordamerika warb er anfangs der 
50er Jahre für den Bau einer Weltfriedenskirche in Hiroshima, die 1954 einge- 
weiht wurde. 

Nach Abschluß dieses noch heute vielbeachteten Werkes und nachdem P. 
Lassalle auch von seiner Aufgabe im Apostolischen Vikariat und später auch 
von der eines Pfarrers befreit wurde, konnte er sich wieder vermehrt dem Zazen 
widmen. Er hatte damit schon früh begonnen. Die Motivation? In einem Inter- 
view hat er sie so zusammengefaßt: •Bei mir ging es nicht darum, daß etwas im 
Christentum fehlte. Ich wollte ganz einfach mehr über die Mentalität der Japa- 
ner lernen. Ich wollte tiefer in die Kultur und den spirituellen Reichtum des Vol- 
kes eindringen, zu dem ich gesandt war. Darum begann ich, Zen zu üben. Und 
was die Weiterführung der traditionellen christlichen Praxis betrifft, war es ge- 
rade mein Kontakt mit dem Zen, der mir half, den Reichtum der christlichen 
Tradition mehr zu schätzen." 

Nach zen-buddhistischer Auffassung ist die •Wesensschau" das Herzstück 
nicht nur des Zen, sondern des Buddhismus überhaupt. P. Lassalle hat es unter- 
nommen, gleichsam zum Herzen des Buddhismus vorzudringen - ohne dabei je 
seine Identität als Christ in Frage zu stellen. Was er einmal zum Dialog mit dem 
Buddhismus gesagt hat, das hat er auch gelebt: •Es gibt einen Dialog, der mit 
Worten geführt wird, was ja schon im Wort (Dia-log) zum Ausdruck kommt. 
Aber es gibt auch einen Dialog, der durch die Tat ausgeführt wird. Er besteht 
darin, daß man das Wagnis auf sich nimmt, sich gewissermaßen in die andere 
Religion hineinzubegeben, um ihr auch auf dem Weg der Erfahrung zu begeg- 
nen." 

Während vieler Jahre hat P. Lassalle sich unter Leitung japanischer Meister 
regelmäßig strengen Zen-Übungen unterzogen, bis er schließlich als 80jähriger 
1978 von dem berühmten Zen-Meister Yamada Roshi die offizielle Anerken- 
nung als Zen-Lehrer erhalten hat. Vorher schon und dann noch während mehr 
als zehn Jahren hat er in etwa 30 Kurswochen pro Jahr sowie in ungezählten Ge- 
sprächen und Briefen in Japan und in Europa Christen wie Nicht-Christen den 
Weg zu einem innerlichen Leben erschlossen. 



Aus dem Leben der Kirche 391 

Obwohl der Todeskeim in seinem Leibe war, hat er nach einer großen Opera- 
tion vor mehr als einem Jahr zuerst im Franziskushaus in Dietfurt, dann in 
seiner angestammten Heimat im Kreise seiner Mitbrüder auf die Reise nach Ja- 
pan gewartet. Nun hat ihn der Tod vom Warten befreit. Seine sterblichen Reste 
werden in dem von ihm so sehr geliebten Land der aufgehenden Sonne beige- 
setzt. Er selber, sein Vermächtnis gehört uns allen, den Menschen im Osten wie 
im Westen. Er hat versucht, allen alles zu werden - ganz im Sinne eines Wortes 
des früheren Generaloberen des Jesuitenordens Pedro Arrupe: •Pater Lassalle 
ist kein ,Guru', kein ,leader', kein ,Pater Spiritual', kein ,Romantiker', kein fest- 
licher Jesuit'... Nein, er ist all das und er ist noch viel mehr: er ist ein Apostel, 
der ,allen alles werden' wollte ... und das ist ihm gelungen." 

Erinnern wir uns an den Anfang der Bergpredigt: die Seligpreisungen. Sind 
nicht Leben und Werk des Verstorbenen ein sprechender Kommentar dieser 
programmatischen Sätze Jesu? Konnten wir nicht an P. Lassalle erfahren, able- 
sen, daß selig ist, wer arm ist vor Gott, wer ein reines, kindliches Herz hat und 
wer Frieden stiftet - um nur drei der Seligpreisungen zu nennen? Wenn wir im 
folgenden diese Seligpreisungen mit dem Leben P. Lassalles in Verbindung brin- 
gen, kann offen bleiben, inwieweit seine nüchterne und zugleich so leidenschaft- 
liche Liebe zu Jesus Christus von der Zen-Meditation geprägt war. Ist nicht ge- 
rade dies beglückend: Zu sehen, wie sich bei P. Lassalle die Geisteshaltung des 
Zen mit der christlichen Spiritualität auf untrennbare Weise verbindet? 

P. Lassalle hat die Armut nicht nur spirituell, rein geistig verstanden. Er wollte 
sie konkret leben mit den Armen und Ärmsten. Der Wunsch des jungen Jesuiten 
war es, nach Afrika zu gehen, weil die Armut dort groß war. Der Kontinent 
wurde ein anderer; der Wunsch blieb: Das Leben mit den Armen zu teilen. P. 
Lassalles Begründung dazu: •Die Nächstenliebe darf nicht eine theoretische 
sein, sondern muß konkret werden im Leben mit den Armen." Die Arbeit in den 
Slums von Tokio hat P. Lassalle nachhaltig geprägt. Er blieb zeitlebens ein Wan- 
derprediger mit leichtem Gepäck. P. Lassalle hat die Armut geliebt, aus Liebe 
zum armen Christus - und er wurde dazu befähigt, auch durch das Zazen. Bei 
den dreißigtägigen Exerzitien, die ich bei ihm machen durfte, sagte er mir ein- 
mal : Was im Exerzitienbuch von der Indifferenz der sogenannten •dritten Men- 
schengruppe" gesagt werde, das könnte auch über dem Eingang einer Zenhalle 
stehen: Diese Gruppe will •ihre Sorgfalt darauf wenden, alles aus der Anhäng- 
lichkeit zu entlassen..." und so restlos frei und offen zu sein für den konkreten 
Anruf und das Gebot der Stunde. 

Ein reines Herz: Hierzu braucht es kaum Worte. Ich kenne keinen Menschen, 
der P. Lassalle begegnet ist und der nicht berührt gewesen wäre von seinem 
kindlichen reinen Herzen, von seiner Dankbarkeit und Treue. Treue gegenüber 
Freunden (P. Lassalle ist während vieler Jahre vom Bildungshaus Bad Schön- 
brunn/Schweiz an seinem freien Tag zwischen zwei Zen-Kursen in die abge- 
legene Kartause Valsainte gereist, um dort einen Mönch aus Tibet, der sich im 
Zen versuchte, zu beraten); Treue gegenüber dem Orden, gegenüber der Kirche, 
gegenüber Jesus Christus. Ihm ist er überall begegnet, namentlich aber, so sagte 



Aus dem Leben der Kirche 392 

er gelegentlich, durch die Worte des täglichen Rosenkranzes hindurch, hinter 
den Texten des Breviers und vor allem in der Feier der Eucharistie. Wo P. Las- 
salle Kirchen oder Kapellen gebaut hat, stehen imposante Altarsteine, um nicht 
zu sagen Altar-Felsblöcke. Die Bedeutung und das Gewicht der Eucharistie 
kommen buchstäblich im Gewicht der Altarsteine zum Ausdruck: so in der 
Weltfriedenskirche in Hiroshima, so in seinem Zentrum bei Tokio. An diesem 
Altar-Fels, aus dem Walde geholt, ist immer noch Moos zu sehen. Und auch 
dies ist ein Zeichen: wie das Moos mit dem Altar in der Meditationshalle von 
Shinmeikutsu verwachsen ist, so war es auch P. Lassalle. Kardinal Hengsbach 
jedenfalls sieht es so, wenn er sagt, P. Lassalle sei sozusagen mit dem Altar ver- 
wachsen und er fügt hinzu: •Es fiele mir nicht schwer, an Lassalles Person Züge 
herauszustellen, die ich mir für jeden Priester wünsche." 

Es sind gerade P. Lassalles Liebe und Treue zu Christus und der Kirche, die 
ihn zu einem glaubwürdigen Gesprächspartner im Dialog zwischen Buddhismus 
und Christentum gemacht haben. Und es ist sein reines, auch durch Zazen ge- 
läutertes Herz, seine kindliche Demut und seine Großmut, die Meister Yamada 
zu folgendem Urteil geführt hat: •Wenngleich P. Lassalle mein Schüler im Zen 
ist, kann ich aus der Tiefe meines Herzens sagen, daß er für mich der Meister im 
Leben ist." 

Frieden stiften: Im Aufsatz des Abiturienten Lassalle ist die Rede von Sehn- 
sucht der Völker nach Frieden. Auf dem Totenbild steht der Satz aus den Ab- 
schiedsreden Jesu, der dem Sterbenden so wichtig geworden war: •Alle sollen 
eins sein." Dazwischen liegt ein langer Weg im Dienst am Frieden und der Ver- 
söhnung; ein Dienst, getragen auch und gerade von einer Meditation, die den 
Dualismus zwischen Feind und Freund hinter sich zu lassen vermag. P. Lassalle, 
von dem Carl Friedrich von Weizsäcker gesagt hat, er sehe, was wir andern noch 
nicht sehen, ließ sich die Vision von einer gerechteren und friedvolleren Welt, in 
der es mehr Verstehen und Nähe unter den Menschen gibt, ja, wo alle eins sind, 
nicht nehmen. Dabei war er alles andere als ein Utopist. In seiner Nähe konnten 
wir spüren: Diese zukünftige Welt ist schon angebrochen. 

Liebe Schwestern und Brüder, 

Wir feiern miteinander Eucharistie und bekennen: Deinen Tod, o Herr, ver- 
künden wir und Deine Auferstehung preisen wir... nicht nur durch Worte, son- 
dern auch durch unser Leben. Der Verstorbene hat oft gesagt: Wer nur halb 
sterbe, stehe auch nur halb auf. Er ist ganz gestorben in Christus hinein und er 
steht auf mit ihm. 

An uns ist es, weiterzugehen im Geiste der Bergpredigt. P. Lassalle hat uns so 
oft dazu ermutigt mit einem unverwechselbaren Ruck aus den Knien heraus, mit 
der entsprechenden Geste und mit einem beherzten: Handeln wir weiter. 

Nikiaus Brantschen, Zürich 




