
Meister Eckhart 4l" 

die Wirklichkeit, dessen ist Bernhard sich absolut gewiß, nichts anderes 
ist als Liebe. Darum kann die Sprache der Liebe auch nicht in Worten 
stecken bleiben, sondern muß sich in allen Winkeln des Lebens han- 
delnd und wirkend äußern. Mit vielfältigen Stimmen ruft die Wirklich- 
keit um Liebe, und das von Liebe glühende Herz kann nicht anders, als 
mit Liebe zu antworten. Die Sprache der Liebe lernen wir, wenn unser 
kaltes Herz Feuer fängt, wenn wir suchend und tastend das Wort von 
Feuer wahrnehmen, es allmählich nach- und mitzusprechen wagen, 
dann Land gewinnen, weiter hinaus reichen, bis unser Herz schließlich 
von Liebe Funken sprüht. 

•Sta in porta domus domini 
et loquere verbum" 
Die Predigt 19 Eckharts und der Spruch Jeremia 7,2 

Günter Stachel, Mainz 

Zur Biographie Eckharts 

Meister Eckhart ist etwa 1260 geboren. Seine Familie hatte einen Besitz 
in Hochheim bei Gotha, so daß sie wohl deshalb den Namen ,von 
Hochheim' führte. Er trat als junger Mann in Erfurt in den Konvent der 
Predigerbrüder ein und studierte in Paris und/oder in Köln. 1294 begeg- 
net er erstmals öffentlich als Lector sententiarum in Paris. Danach wirkt 
er als Prior seines Konvents in Erfurt. 1302/1303 und 1311/1313 begeg- 
net er als Magister actu regens - als ,ordentlicher Professor' - auf dem 
den Dominikanern vorbehaltenen Lehrstuhl für Nicht-Franzosen an der 
Pariser Universität. Von Magister leitet sich der deutsche Titel •Meister" 
her. In seinem Orden hatte er hohe Ämter inne. Nach seinem Priorat in 
Erfurt wurde er Provinzial der neugegründeten niederdeutschen Provinz 
•Saxonia"; nach dem zweiten Pariser Magisterium hätte er wieder Pro- 
vinzial werden sollen, aber sein General hatte für ihn eine bessere Ver- 
wendung. Er ernannte ihn zum Generalvikar der zahlreichen Frauenklö- 
ster des deutschen, vor allem des allemanischen Sprachraums mit Sitz in 
Straßburg. Von Meister Eckhart gibt es lateinische und deutsche Schrif- 



Günter Stachel 406 

ten, deren kritische Ausgabe (DW und LW) noch nicht abgeschlossen 
ist. Seine Lehre als Magister der Theologie, deren Reflex wir in den la- 
teinischen Schriften finden, folgt der Methode, durch Auslegung der 
Heiligen Schrift Theologie zu lehren. Eine Besonderheit Eckharts ist je- 
doch, daß er nicht nur lateinisch gelehrt und geschrieben, sondern auch 
in seiner Muttersprache Traktate und Predigten verfaßt hat. Eine Samm- 
lung von 64 Predigten in thüringischem Mittelhochdeutsch ist in einer 
Oxforder Handschrift erhalten geblieben, die den Titel trägt •Paradis 
der fornünftigin sele - Paradisus animae intelligentis". Diese Sammlung 
ist offenbar im Erfurter Dominikanerkonvent angelegt worden und ent- 
hält Predigten, die zur Hälfte von Eckhart selbst stammen. Es gibt Krite- 
rien, die eine solche Zuweisung möglich machen. Es handelt sich um 
Predigten aus der großen Zeit des Erfurter Konvents 1303-1311, als dort 
der Sitz des Provinzials der Saxonia war. 

Bereits in Straßburg zogen sich Wolken über Meister Eckhart zusam- 
men, die es seinem Orden als günstig erscheinen ließen, ihn nach Köln 
zu versetzen und wiederum mit der Lehre der Theologie zu betrauen. 
Gerade das mystische Konzept und die Äußerungen in deutscher Spra- 
che erregten Anstoß. Der Orden selber strengte gegen Eckhart einen 
Prozeß an, der mit Freispruch endete, und glaubte so, die Angelegenheit 
von Verdächtigungen erledigt zu haben. Heinrich von Virneburg, Erz- 
bischof von Köln, war anderer Meinung und eröffnete gegen Eckhart ei- 
nen Inquisitionsprozeß - gegen einen Theologieprofessor eine Einmalig- 
keit. Eckhart rekurrierte an den Heiligen Stuhl, begab sich 1327 nach 
Avignon und ist dort verschwunden. Sein Tod wird in einem Brief des 
Papstes an den Erzbischof von Köln vermeldet. Erst nach seinem Tod 
(1329) ergeht die Bulle •In agro dominico", die mit der bemerkenswer- 
ten Einleitung beginnt, daß •einer aus deutschen Landen, Eckhart mit 
Namen, ...mehr wissen wollte, als nötig war". 

Die Zeit, in der Eckhart lehrt und lebt, läßt sich verschieden betrach- 
ten. Während unser Jahrhundert von Martin Buber das Prädikat der 
•Gottesfinsternis" bekam, war die Zeit Meister Eckharts eine Zeit der 
,Gottesbegeisterung' und dies gerade auch und über Jahrhunderte hin in 
Thüringen. Das beginnt mit Elisabeth von Thüringen und setzt sich mit 
Eckhart fort. Als weitere große Thüringer (sächsische) Gottesbegeisterte, 
freilich erheblich später, sollten Martin Luther, Heinrich Schütz und Jo- 
hann Sebastian Bach nicht unerwähnt bleiben. Alle Genannten waren 
Menschen, die von Kindheit an in engster Verbindung mit Gott standen 
und in einer Gottesbegeisterung lebten, die aus allem, was sie sagten, ta- 
ten, komponierten, hervorgeht. Zur gleichen Zeit treffen wir freilich eine 
unselige Machtausübung und Machtkämpfe in Europa, die zu großen 



Meister Eckhart 407 

Umwälzungen und Erschütterungen Anlaß gaben. Die Folter wurde für 
das Inquisitionsverfahren verpflichtend; man bediente sich solcher Me- 
thoden, die heute als kriminell bezeichnet würden. Durch Foltern hat 
man den Templern absurde Geständnisse erpreßt, um sie hinzurichten 
und sich ihres Vermögens bedienen zu können; es wurden Beginen und 
Begarden abgeschlachtet; am Hof Johannes XXII. in Avignon herrsch- 
ten Prunk und Besitzgier, eine Verschwendung ohnegleichen. 

Grundsätzliches zur Predigt 19 

Im •Paradisus animae intelligentis", im •Paradies der vernünftigen 
Seele", findet sich also die Predigt •Sta in porta domus domini et loquere 
verbum", die hier zweisprachig abgedruckt wird. (Siehe Seiten 408-413) 
•Steh im Tor im Hause des Herrn und sprich das Wort" ist ein Halbvers 
aus der berühmten Tempelrede des Jeremia, Kapitel 7, deren histori- 
scher Hintergrund im Jeremia-Buch, Kapitel 26, aufgewiesen wird. Der 
Text der Predigt und seine Auslegung ist Hauptsache dieses Aufsatzes. 
Man sollte in der Eckhart-Interpretation ganze Texte oder doch wenig- 
stens ganze Abschnitte zugrundelegen und nicht mit einer Zitatenanhäu- 
fung mehr eigenen Geist in den Eckhart hineininterpretieren, als ihn 
selbst sachgerecht auszulegen.1 

Sodann werfen wir einen Blick auf die Tempelrede des Jeremia. Sie 
zu entfalten, wäre einen eigenen Aufsatz wert, denn ihre Aktualität ist 
groß und ihre Bedeutung nicht zu unterschätzen. 

Schließlich werden einige Verweise auf die aktuelle Bedeutung des 
Meisters Eckhart und des Jeremia gegeben. 

Der abgedruckte Text bietet das Mittelhochdeutsche der kritischen 
Ausgabe neben einer eigenen Übersetzung ins Neuhochdeutsche. Die 
Zahlen, die in der Mitte stehen, beziehen sich auf die kritische Ausgabe 
der Deutschen Werke, Band 1. In meiner Übersetzung kam es mir auf 
Genauigkeit an. Zwar ist im ganzen die Übersetzung des Herausgebers 
von DW, Josef Quint, ein Glücksfall. Ich wollte aber in der Wortwahl 
und Syntax noch genauer bei Eckhart bleiben. Schließlich mußte ich an 
einigen Stellen versuchen, textkritisch2 über Quint hinauszugehen. 

Meister Eckhart bezieht sich auf die Epistel des Tages, an dem er pre- 
digt - nach dem Missale Romanum, keineswegs, wie Quint meint, nur 

1 Ein Prinzip, das Kurt Ruh, Meister Eckhart, Theologe - Prediger - Mystiker. München 
21989, aufgestellt hat. 
2 Nämlich: in der Beurteilung des in mehreren Handschriften (z.T. verschieden) überlie- 
ferten Textes. 



Günter Stachel 408 

Sta in porta domus domini et loquere verbum * 

Unser herre sprichet: 'in der porte des goteshüses stant und sprich üz 
daz wort und brinc vür daz wort!' Der himelische vater sprichet ein wort 
und sprichet daz ewicliche, und in dem worte verzert er alle sine mäht und 
sprichet sine götliche nature alzemäle in dem worte und alle creatüren1. Daz 
wort liget in der sele verborgenliche, daz man ez niht enweiz noch niht en- 
hceret, im enwerde denne gerümet in dem gründe des hcerennes, e enwirt ez 
niht gehceret; mer, alle stimme und alle lüte die müezen abe und muoz ein 
lüter stilnisse da sin, ein stilleswigen2. Von dem sinne enspriche ich niht me3. 

Nu 'stant in der porte'. Swer da stät, des lide sint geordent. Er wil sprechen, 

daz daz oberste teil der sele sol stän üfgerihtet stanicliche. Allez, daz geordent 
ist, daz muoz geordent sin under daz, daz über im ist1. Alle creatüren die 
engevallent gote niht, daz natiurliche lieht der sele überschine sie, in dem 
sie ir wesen nement, und des engeis lieht überschine daz lieht der sele und 
bereite und vüege sie, daz daz götliche lieht dar inne gewürken müge2; wan 
got enwürket niht in liplichen dingen, er würket in ewicheit. Dar umbe muoz 
diu sele gesament sin und üfgezogen und muoz ein geist sin3. Da würket 
got, da behagent alliu werk gote. Niemer kein werk engevellet gote wol, ez 
enwerde da geworht. 

Nu 'stant in der porte in dem hüse gotes'1. Daz hüs gotes ist diu einicheit 
sines wesens! Daz ein ist, daz heltet sich aller beste al ein. Dar umbe diu 
einicheit stät bi gote und heltet got zesamen und enleget niht zuo. Da sitzet 
er in sinem nächsten, in sinem esse, alles in im, niergen üz im. Aber, da er 
smelzende ist, da smilzet er üz. Sin üzsmelzen daz ist sin güete2, als ich nü 
sprach von bekantnisse und minne3. Diu bekantnisse diu lceset abe, wan diu 
bekantnisse ist bezzer4 dan diu minne. Aber zwei sint bezzer dan ein, wan 
diu bekantnisse treget die minne in ir. Diu minne vertoeret und behanget in 
der güete, und in der minne so behänge ich in der porte, und diu minne 
waere blint, enwaere bekantnisse niht. Ein stein hat ouch minne, und des 
minne suochet den grünt. Behänge ich in der güete, in dem ersten smelzenne, 
und nime in, da er guot ist, so nime ich die porte, ich ennime got niht. Dar 
umbe ist diu bekantnisse bezzer, wan si leitet die minne. Aber minne wil 
begerunge, meinunge. Einen einigen gedank enleget diu bekantnisse niht 
zuo, mer: si lceset abe und scheidet sich abe und loufet vor und rüeret got 
blöz und begrifet in eine in sinem wesene1. 

'Herre, ez zimet wol dinem hüse, daz ez heilic si', da man dich inne lobet, 
und daz ez si ein betehüs 'in der lenge der tage'1. Ich enmeine niht die tage 
hie: swenne ich spriche lenge äne lenge, daz ist ein lenge; ein breite äne 
breite, daz ist eine breite. Swenne ich spriche alle zit, so meine ich oben zit, 
mer: allez hie oben, als ich nü sprach, da weder hie noch nü enist2. 

* aus: Meister Eckhart, Deutsche Werke, 1 (hg. v. J. Quint im Auftrag der DFG), Kohl- 
hammer Verlag, Stuttgart (Übersetzung G. Stachel). 



Meister Eckhart 409 

312,1 Steh im Tor des Hauses des Herrn und sprich das Wort 

Unser Herr spricht: •Im Tor des Gotteshauses steh und sprich aus 

das Wort und bringe vor das Wort!" Der himmlische Vater spricht ein Wort, 

und das spricht er ewiglich. Und in dem Wort verzehrt er alle seine Macht und 

5   spricht in dem Wort zugleich seine göttliche Natur und alle Kreaturen. Das 

Wort liegt in der Seele so verborgen, daß man es nicht weiß und nicht hört, 

ihm werde denn Raum geschaffen im Grunde des Hörens, eher wird es 

nicht gehört; vielmehr: alle Stimmen und alle Laute müssen ab(scheiden) und es 

muß eine lautere Stille da sein, ein Stillschweigen. Von dem Sinn spreche ich nicht mehr. 

313, l      Jetzt (spreche ich über): •Steh im Tor!" Wer immer dort steht, dessen Glieder sind geordnet. 
Er (Gott) will sagen, 

daß der oberste Teil der Seele unverrückbar aufrecht stehen soll. Alles, was geordnet 

ist, muß geordnet sein unter das, was über ihm ist. Alle Kreaturen gefallen 

Gott nicht, außer das natürliche Licht der Seele werfe seinen Schein auf sie, (das Licht) in dem 

5  sie ihr Wesen haben, und des Engels Licht werfe seinen Schein auf das Licht der Seele und 

bereite sie und passe sie an, daß das göttliche Licht darin wirken könne. Denn 

Gott wirkt nicht in körperlichen Dingen. Er wirkt in der Ewigkeit. Darum muß 

die Seele geeint sein und (hinjaujgezogen und muß ein Geist sein. Da wirkt 

Gott, da hat Gott Behagen an allen Werken. Kein Werk gefällt jemals Gott wohl, es 

werden denn da gewirkt. 

314, i      Jetzt (spreche ich über): •Steh in dem Tor im Hause Gottes!" Das Haus Gottes ist die Einheit 

seines Seins. Was eines ist, das hält sich am besten allein. Darum steht die 

Einheit bei Gott und hält Gott zusammen und legt nichts hinzu. Da weilt 

er bei sich in größter Nähe, in seinem esse, ganz in ihm, nirgend außer ihm. Aber wo er 

5 schmelzend ist, dort schmilzt er aus. Sein A usschmelzen das ist seine Güte... 

Das Erkennen, das macht frei (ab-gelöst), denn das 

Erkennen ist besser als die Liebe. Aber die zwei (miteinander) sind besser als eines, denn 

das Erkennen trägt die Liebe in sich. Die Liebe wird töricht und verhängt sich in 

der Güte, und (steh ich nur) in der Liebe, so hänge ich im Tore fest. Und die Liebe 

315,1   wäre blind, gäbe es kein Erkennen. Auch ein Stein hat Liebe, und 

seine Liebe sucht den Boden. Hänge ich in der Güte fest, im ersten Schmelzen, 

und nehme ich ihn (Gott), weil er gut ist, so nehme ich das Tor (und) ich nehme nicht Gott. 

Darum ist das Erkennen besser, denn es leitet die Liebe. Liebe aber will 

5  begehren und beabsichtigen. Nicht einen einzigen Gedanken legt das Erkennen hinzu: 

vielmehr macht es frei und scheidet ab und läuft nach vorn und berührt Gott 

unverhüllt und begreift ihn als Einen in seinem Wesen. 

316,1      •Herr, es steht deinem Hause wohlan, daß es heilig sei", darin man dich lobt, 

und daß es sei ein Haus des Gebets •in die Länge der Tage". Ich meine nicht die Tage 

hier. Wenn ich denn sage: Länge ohne Länge; das ist eine Länge. Eine Breite ohne 

Breite; das ist eine Breite. Wenn ich denn sage: alle Zeit, so meine ich Über-Zeit; 

5   noch mehr: ganz und gar Über-Hier, wo es weder hier noch jetzt gibt. 



Günter Stachel 4 \ Q 

Ein vrouwe vrägete unsern herren, wä man beten solde. D6 sprach unser 
herre: 'diu zit sol komen und ist ieze, daz die wären anbetasre suln beten in 
dem geiste und in der wärheit. Wan got ist ein geist, dar umbe sol man beten 
in dem geiste und in der wärheit'3. Daz diu wärheit selber ist, des ensin wir 
niht, mer: wir sin wol war, da bi ist etwaz unwär4. Also enist ez in gote niht. 
Mer: in dem ersten üzbruche, da diu wärheit üzbrichet und entspringet, in 
der porte des goteshüses, sol diu sele stän und sol üzsprechen und vürbringen 
daz wort1. Allez, daz in der sele ist, sol sprechen und loben, und die stimme 
ensol nieman hceren. In der stille und in der ruowe - als ich nü sprach von 
den engein, die da sitzent bi gote in dem köre der wisheit und des brandes 
- da sprichet got in die sele und sprichet sich alzemäle in die sele2. Da ge- 
birt der vater sinen sun und hat so grözen lust in dem worte und im ist so 
gar liep dar zuo, daz er niemer üfgehceret, er enspreche alle zit daz wort, 
daz ist über zit'. Ez kumet wol ze unsern Worten, daz wir sprechen: 'Dinem 
hüse zimet wol heilicheit' und lop und daz niht anders dar inne ensi dan daz 
dich lobet. 

Ez sprechent unser meister2: waz lobet got? Daz tuot glicheit. Also allez, 
daz glich ist gote, daz in der sele ist, daz lobet got; swaz iht ist unglich gote, 

daz enlobet got niht; als ein bilde lobet sinen meister, der im ingedrücket 
hat alle die kunst, die er in sinem herzen hat und ez im so gar glich ge- 
machet hat. Diu glicheit des bildes lobet sinen meister äne wort3. Daz man 
mit Worten loben mac, daz ist ein kleine dinc, oder mit dem munde betet. 
Wan unser herre sprach ze einem male: 'ir betet, ir enwizzet aber niht, waz 
ir betet. Ez koment noch wäre betaere, die betent minen vater ane im geiste 
und in der wärheit'. Waz ist gebet? Dionysius4 sprichet: ein vernünftic 
üfklimmen in got, daz ist gebet. Ein heiden1 sprichet: wä geist ist und 
einicheit und ewicheit, da wil got würken. Wä vleisch ist wider geiste, wä 
zerstcerunge2 ist wider einicheit, wä zit ist wider ewicheit, da enwürket got 
niht; er enkan da mite niht. Mer: alle lust und genüegede und vröude und 
weide, die man hie gehaben mac, daz muoz allez abe. Der got loben wil, der 
muoz heilic sin und gesament sin und ein geist sin und niergen üz sin, mer: 
allez glich üfgetragen in die ewige ewicheit hin üf über alliu dinc. Ich enmeine 
niht alle creaturen, die geschaffen sin, mer: allez, daz er vermöhte, ob er 
wolte, dar über sol diu sele komen. Die wile iht ob der sele ist und die wile 
iht vor gote ist, daz got niht enist, so enkumet si in den grünt niht 'in der 
lenge der tage'. 

Nü3 sprichet sant Augustinus4: swenne daz lieht der sele überschinet die 
creaturen, dar inne sie ir wesen nement, daz heizet er einen morgen. Als des 
engeis lieht überschinet daz lieht der sele und daz in sich sliuzet1, daz heizet er 
einen mittenmorgen2. Davit sprichet: 'des rehten menschen stic wehset und nimet 
zuo in einen vollen mittentac'. Der stic ist schoene und behegelich und lustlich und 
heimlich. Mer: als daz götliche lieht überschinet des engeis lieht und daz lieht 



Meister Eckhart 411 

Eine Frau fragte unsern Herrn, wo man beten solle. Da sprach unser 

Herr: •Die Zeit wird kommen, und jetzt ist sie da, daß die wahren Anbeter beten werden 

im Geist und in der Wahrheit. Denn Gott ist Geist. Darum soll man (an)beten 

im Geist und in der Wahrheit." Was die Wahrheit selber ist, das sind wir 

nicht; vielmehr: Wohl sind wir wahr, doch ist dabei etwas unwahr. So eben ist es in Gott nicht. 

Vielmehr: im ersten Ausbruch, wo die Wahrheit ausbricht und entspringt, im 

Tor des Gotteshauses, soll die Seele stehen und soll aussprechen und vorbringen 

das Wort. Alles, was in der Seele ist, soll sprechen und loben. Und die Stimme 

soll niemand hören. In der Stille und in der Ruhe - wie ich neulich sprach von 

den Engeln, die da sitzen bei Gott in dem Chor der Weisheit und des Brandes - 

da spricht Gott in die Seele und spricht sich ganz und gar in die Seele. Da gebiert 

der Vater seinen Sohn und hat so große Lust an dem Worte, und er ist so 

voll Liebe dabei, daß er niemals aufhört, zu sprechen das Wort alle Zeit, 

das ist Über-Zeit. Es trifft sich wohl bei unseren Worten, daß wir sprechen: •Deinem 

Hause steht Heiligkeit wohl an " und Lob, und daß nichts anderes darinnen sei, als was 

dich lobe. 
Es sagen unsere Meister: Was (wer) lobt Gott? Das macht Gleichheit. Alles nämlich, 

was Gott gleich ist, (von dem) was in der Seele ist, das lobt Gott - 
was immer Gott irgend ungleich ist, 

das lobt Gott nicht -; wie ein Bild seinen Meister lobt, der in es all die Kunst hat eingebracht, 

die er in seinem Herzen hat, und (dabei) es sich so ganz gleich gemacht 

hat. Die Gleichheit des Bildes lobt seinen Meister ohne Worte. Daß man 

mit Worten loben kann, das ist eine Kleinigkeit, oder daß man mit dem Munde betet. 

Denn unser Herr sprach einstmals: •Ihr betet, wißt aber nicht, wen 

ihr (an)betet. Es werden wahre Beter kommen, die meinen Vater anbeten im Geist 

und in der Wahrheit." Was ist ein (wahres) Gebet? Dionysios sagt, ein Aufstieg 

der Vernunft zu Gott, das ist ein Gebet. Ein Heide sagt: Wo Geist ist und 

Einheit und Ewigkeit, da will Gott wirken. Wo Fleisch ist wider Geist, wo 

Zerstörung (der Einheit) ist wider Einheit, wo Zeit ist wider Ewigkeit, da wirkt Gott 

nicht. Damit kann er nicht (wirken). Vielmehr: alles - Lust und Vergnügen und Freude und 

Wohlergehen, die man hier haben kann - das muß alles ab(scheiden). Wer Gott loben will, der 

muß heilig sein und muß geeint sein und ein Geist sein und nirgends außerhalb sein, vielmehr: 

alles gleicherweis hinaufgetragen in die ewige Ewigkeit, hinauf über alle Dinge. Damit meine ich 

nicht alle Kreaturen, die geschaffen sind, vielmehr alles, was er (Gott) vermag, wenn er es 

wollte, darüber hinaus soll die Seele kommen. Solange etwas über der Seele ist und solange 

>  etwas vor Gott ist, das nicht Gott ist, (so lange) kommt sie in den (Ab-)Grund nicht • in die 

Länge der Tage". 
Nun sagt der heilige Augustinus: Wenn immer das Licht der Seele seinen Schein fallen 

läßt über die Kreaturen, woraus sie ihr Wesen empfangen - das heißt er einen Morgen. Wenn des 

Engels Licht seinen Schein fallen läßt über das Licht der Seele und es in sich schließt - das 

heißt er einen Vormittag. David sagt (Spr. 4,18): •Der Gerechte steigt auf und nimmt 

(an Licht) zu in einen vollen Mittag." Der Aufstieg ist schön und voll Behagen und Lust und 

Vertrauen. Noch mehr: Wenn das göttliche Licht seinen Schein fallen läßt über das Licht 

des Engels, und das Licht 



Gün ter Stach el 412 

der sele und des engeis lieht sich sliezent in daz götliche lieht, daz heizet er 
den mittentac3. Danne ist der tac in dem hcehsten und in dem lengesten und 
in dem volkomensten, als diu sunne stät in dem hcehsten und giuzet irn schin 
in die Sternen und die Sternen giezent irn schin in den mänen, daz ez geordent 
wirt under die sunnen. Also hat daz götliche lieht des engeis lieht und der 
sele lieht in sich beslozzen, daz ez allez geordent und üfgerihtet stät, und da 
so lobet ez alzemäle got. Da enist niht me, daz got niht enlobe, und stät allez 
gote glich, ie me glich, ie voller gotes, und lobet alzemäle got. Unser herre 
sprach: 'ich sol mit iu wonen in iuwerm hüse'. Wir biten des unsern lieben 
herren got, daz er mit uns wone hie, daz wir mit im ewicliche wonen müezen; 
des helfe uns got. Amen.3 

nach dem Dominikanermissale -, vorgesehen nach dem alten Ritus für 
den Donnerstag nach dem dritten Fastensonntag. Jetzt ist die Tempel- 
rede des Jeremia für einen Samstag vorgesehen (16. Woche im Jahres- 
kreis, Jahr II), so daß sie nicht mehr gehört wird. Wegen der ,Vorabend- 
messe' fällt die Samstagsmesse fast überall aus. Infolgedessen stiftet 
diese Lesung auch keine Unruhe mehr. In der Predigt des Meister Eck- 
hart ist von Jeremia 7 ein halber Vers geblieben, der Vers 2a, ein Verfah- 
ren, das bei ihm öfter vorkommt. Er begegnet zum erstenmal 313,1: 
•stant in der porte - steh in der Pforte." Sodann •Stant in der porte in 
dem hüse gotes" (314,1: mit Akzent auf dem Haus Gottes). Zum dritten- 
mal : •da diu wärheit üzbrichet und entspringet, in der porte des gotes- 
hüses sol diu sele stän und sol üzsprechen und vürbringen das wort" 
(317,1-3). Das •Wort", von dem Jeremia spricht, klingt in Eckharts Pre- 
digt noch zweimal an, und zwar als •Wort" des Gebets und des Lobes. 
•Daz man mit worten loben mac, daz ist ein kleine dinc" (318,8/9). •Die 
glicheit des bildes lobet sinen meister äne wort" (318,8) - Wir haben es 
hier nicht mit einer allegorischen oder typologischen Auslegung zu tun, 
wie sie im Mittelalter üblich war, noch weniger natürlich mit heutiger 
Exegese, auch nicht mit tiefenpsychologischer Schriftauslegung, son- 
dern mit dem, was mit •litterampunctare"bezeichnet wird.3 Hier werden 
einzelne Worte des Schrifttextes (und anderer Schrifttexte, die Meister 
Eckhart hinzuzieht), punktuell einzelne Worte, in ihrem Sinn erhellt. 
Das Wort der Schrift, das Wort der Liturgie, in der die Schrift gelesen 
wird, wird vom Prediger Eckhart bezogen auf das eine, einzige Wort, 
das Gott in Ewigkeit spricht. Der Prediger spricht selbst kraft dieses 

3 Im Text der Pr. 19 fehlen einige Signale von •Unmittelbarkeit": Neue Gedanken werden 
nicht mit •Eyä" eröffnet; es gibt keine Rückverweise wie •gestern in der Schule" oder •ich 
sagte neulich". - Vielleicht handelt es sich um eine •geschriebene" Predigt. 



Meister Eckhart 41^ 

der Seele und das Licht der Engel beschlossen werden in das göttliche Licht - das heißt er 

den Mittag. Dann ist der Tag am höchsten und am längsten und 

am vollkommensten, wenn die Sonne am höchsten steht und ihren Schein 

auf die Sterne gießt, und die Sterne gießen ihren Schein auf den Mond, auf daß er 

321,1  der Sonne untergeordnet wird. So hat das göttliche Licht des Engels Licht und der 

Seele Licht in sich beschlossen, daß es ganz geordnet und aufrecht steht, und da 

(ist's) so: es lobet allzugleich Gott. Da gibt es nichts mehr, das Gott nicht lobe und alles ist (steht) 

Gott gleich -je mehr gleich, desto gottesvoller - und lobet allzugleich Gott. 

5   Unser Herr sprach: • Ich werde mit euch wohnen in eurem Hause." Darum bitten wir unsern lieben 

Herren Gott, daß er bei uns wohne hier, damit wir bei ihm auf ewig wohnen mögen. 

Dazu verhelfe uns Gott. Amen 

Wortes Gottes. Es verwandelt ihn. Er muß ihm gleich sein: •glicheit" ist 
ein wichtiges Wort in dieser Predigt. Sein - des Predigers - Wort spricht 
das aus, was er je schon gehört hat. Und in Eckhart ist eine Fülle von 
Schriftworten geborgen. In dieser Predigt bezieht er sich auf Psalmen, 
auf Genesis 1, vor allem 1,26 f., auf das Johannesevangelium. Und er be- 
zieht die Tradition derer ein, die vor ihm gedacht haben, von Gregor 
von Nyssa über Augustinus und Dionysius bis zu Scotus Eriugena und 
Bernhard, und er geht zurück auf Piatons. Gastmahl (viertes Jahrhundert 
v. Chr.) und zitiert einen Heiden (gemeint ist Proklos, fünftes Jahrhun- 
dert n. Chr.), in seinem •Liber de causis", der in der Übersetzung von 
Wilhelm von Morbecke dem Eckhart vorgelegen hat).4 

Eckharts stets wiederkehrende Themen 

Damit wir verstehen, um was es Eckhart geht, sei die Eröffnung der Pre- 
digt 53 aus Band 2 der Deutschen Werke kurz vorgestellt. Vier Themen 
nennt Eckhart, von denen er zu sprechen pflegt: 

1. Von Abgeschiedenheit, •daß der Mensch ledig werde seiner selbst 
und aller Dinge". Dieses Thema ist in unserer Predigt 19 stark betont. 
Das Wort, das in der Seele verborgen wohnt, ihm muß man zuhören, in- 
dem •geräumt werde im Grunde des Hörens". Dort, wo das Hören an- 
setzt, muß alles herausgeschafft werden, •alle stimme und alle lüte, die 
müezen abe {abe verweist auf Abgeschiedenheit) und muoz ein lüter stil- 

4 Vgl. W. Beierwaltes, Der Begriff des ,unum in nobis' bei Proklos, in: Miscellanea Mediae- 

valia, II, Berlin 1963, 255-266. 



Günter Stachel 414 

nisse da sin, ein stilleswigen". Wir haben hier eine rhetorische Figur, wie 
sie bei Eckhart immer wieder begegnet, eine Steigerung durch Doppe- 
lung, indem ein zweites Wort gleichen Inhalts, oft ein noch kräftigeres 
Wort, hinzutritt (312,7-9): •stilnisse... ein stilleswigen". Die Rede vom 
verborgenen Wort, vom Räumen im Grunde des Hörens, vom Still- 
schweigen, wäre einen eigenen Aufsatz wert. 

2. Das zweite Thema ist, •daß man wieder eingebildet werde in das 
einfaltige Gut, das Gott ist". Die Seele muß, heißt es 313,8 •gesament" 
(nämlich: vereint) und •üfgezogen" (hinaufgezogen) sein. 

3. Das dritte Thema ist, •daß man des großen Adels gedenke, den 
Gott in die Seele gelegt hat, und daß dadurch dem Menschen das Wun- 
der geschehe, zu Gott zurückzukehren". Auch in unserer Predigt klingt 
dieser Inhalt an: •bekanntnisse... loufet vor und rüeret got blöz" 
(315,50- 

4. Das vierte Thema handelt •von der Lauterkeit göttlicher Natur", 
wie klar sie ist; •das ist unsagbar" - unsprechelich, sagt Eckhart und ver- 
deutscht damit das indicibilis der lateinischen Mystik. Gott ist •unspre- 
chelich".5 Und Eckhart setzt hinzu: •Gott ist ein Wort, ein ungesproche- 
nes Wort." Hier, in Predigt 19, heißt es: •Der himmlische Vater spricht 
das Wort" und verzehrt dabei all seine Macht. Und er •spricht zugleich 
aus seine göttliche Natur und alle Kreaturen." 313,6 kehrt der Gedanke 
wieder: •daz götliche lieht" wirkt in Engel und Mensch. •Da sitzet er 
(Gott) in sinem naehsten, in sinem esse"6 (der Gebrauch von esse ver- 
weist auf Zuhörer, die Latein verstanden, wahrscheinlich Mitbrüder, die 
am Donnerstag nach dem dritten Fastensonntag die Predigt ihres Pro- 
vinzials gehört haben). •Da sitzet er... in sinem esse, alles in im, niergen 
üz im (314,3f)- 

Die Einleitung: vollkommene Stille 

Die Einleitungsgedanken der Predigt 19 (312,1-9) lassen zwei der gro- 
ßen Themen anklingen, die wir oben kennengelernt haben: 1. das 
Thema der Geburt des Wortes in Gott und in der Seele, und 2. das 
Thema des Ledigwerdens von allem, hier als •ausgeräumtes Hinhören" 
auf das Wort, als •lüter stilnisse" und ein •stilleswigen". - Der Hörer ist 
auf der Ebene von Eckharts Erkennen und Predigen mitgenannt und 
aufgerufen, jedoch stets so, wie in manchen Predigten gesagt wird, daß 

5 Gott ist ohne Namen und •unsprechelich", wie die Seele in ihrem Grunde es auch ist- 
vgl. DW, 1, Predigt 17. 
6 = Sein. 



Meister Eckhart 415 

er zuerst das sein muß, was hier gesagt wird, sonst kann er es ja gar nicht 
verstehen. Da gibt es keine •Dinge" mehr zu erkennen, da ist nur noch 
Gott und Gottes Wort. Da gibt es schließlich auch keine Stimme mehr, 
sondern nur noch das •Wort", dem in der Stille gelauscht wird. Im Ge- 
nesiskommentar (LW, 1, 239, 2-5) sagt Eckhart von den Wassern über 
der Himmelsfeste (Werk des zweiten Schöpfungstages), daß dort Gott in 
der Stille gelobt wird: •in quo silentio sine verbo exteriori laudant et bene- 
dicunt semper verbum - in welcher Stille ohne äußeres Wort sie immer lo- 
ben und preisen das Wort - quod est in silentio paterni intellectus - das 
ruht im Schweigen in der Vernunft des Vaters - verbum sine verbo - Wort 
ohne Wort - aut potius super omne verbum - oder richtiger, das Wort 
über jedes Wort."7 Zur theologischen Begründung wird der Lobgesang 
der Jünglinge, Daniel 3,59, zitiert: •benedicite, aquae omnes quae super 
caelos sunt, Domino - preist all ihr Wasser, die über dem Himmel sind, 
den Herrn." Hier ist ein Erkenntnisniveau angeboten, das sowohl theo- 
logische Lehre sein will, wie auch radikale Mystik bezeugt und zu ihr 
aufruft: in vollkommener Stille nur noch Gott, das Wort (an anderer 
Stelle wird gesagt: Gottes Vernünftigkeit) hören, die Vernünftigkeit Got- 
tes, die nach Eckharts Theologie seinem Sein zugrunde liegt! Gott kann 
erst sein, weil er vernünftig ist; sonst wäre er gar nicht. 

Um das Wort zu hören, soll man alles lassen. In den •Reden der Un- 
terweisung" nennt dies Eckhart: ein Zunichtewerden •sin selbes" - sei- 
ner selbst zunichte werden, um in den Grund der unsagbaren, unspre- 
chelichen Gottheit zurückkehren zu dürfen. Den Weg der Rückkehr hat 
Eckhart bei Dionysius dargestellt gefunden (Dionysius Pseudoareopa- 
gita, um 500 n. Chr.). Mir scheint, diese Art, uns anzureden, darf als ra- 
dikale Zumutung verstanden werden. Eine totale Anforderung wird vor- 
getragen: Laß doch alles bleiben, entleere dich von allem und komm 
hierher an den ,Ort' der Abgeschiedenheit! 

Die folgenden Abschnitte sind nicht viel mehr als Variationen dieses 
totalen Anspruches. Wir blicken auf einzelnes in ihnen hin: 

Zweiter Abschnitt, 313, 1-10: aufrecht stehen, das Oberste oben 

•Nu stant in der porte." Die Auslegung Meister Eckharts erkennt: auf- 
recht muß man stehen, der Ordnung entsprechend. Der oberste Teil der 
Seele soll •stän": Die Vernunft als das Licht der Seele ist oben. Hier 

7 •Über", griechisch: •hyper" begegnet - als Steigerung einem Adjektiv vorangestellt - bei 
Gregor von Nyssa (4. Jh. n. Chr.), dem größten Mystiker unter den griechischen Vätern, an 
den sich Eckhart anschließt. 



Gün ter Stach el 416 

folgt Eckhart Gregor von Nyssa, dessen Anthropologie er übernimmt. 
•Der Mensch schreitet aufrecht einher, den Blick nach oben gerichtet": 
G. v. N., Logos katechetikös ho megas. Im Genesiskommentar bezieht 
Eckhart sich noch stärker auf Gregor. Der Mensch ist Mikrokosmos - 
lateinisch: minor mundus. •Hancperfectionem hominis ipsa statura indi- 
cat. - Diese Vollkommenheit des Menschen zeigt die ihm eigene 
Gestalt." In der Zuordnung von Seele und Engel äußert sich Eckhart in 
verschiedenen Predigten verschieden, so daß wir uns bei der Rangord- 
nung, die er hier vorschlägt, nicht länger aufzuhalten brauchen.8 Es geht 
darum, daß nicht im Leiblichen oder Körperlichen, sondern nur •im 
Geist" Gott wirkt: das Wort Geist - Spiritus - ist bei Eckhart selten. Da- 
mit ist keinem Aszetismus das Wort geredet, sondern der Ansatz der 
Lehre von der •similitudo" - der Gleichheit oder Einheit mit Gott (Gen 
1,26), die sich auch bei Gregor von Nyssa findet, wird ausgesprochen. 
Der •nous-intellectus" ist schon bei Gregor von Nyssa die Stelle des 
Göttlichen im Menschen. Es handelt sich um die henosis - die Einung, 
von der auch Plotin (drittes Jh. n. Chr.) spricht. Dort •üfgezogen" (hin- 
aufgezogen) ist •diu sele gesament" (313,8), neuhochdeutsch: ist die 
Seele geeint oder vereint mit Gott; da wirkt er. An anderer Stelle heißt 
es schön: Gott wirkt und ich werde.9 

Gottes Haus - die Einigkeit seines Wesens. Güte und Erkennen 

Der dritte Abschnitt (314,1-315,7) setzt von neuem an, indem er ein 
Wort hinzunimmt: •stant in der porte in dem hüse gottes". Haus Gottes 
- was ist das? Eckhart interpretiert: das ist •diu einicheit sines wesens" 
(314,1 f). Er redet dabei ganz platonisch. Das unum macht Wahrheit und 
Güte bei Piaton überhaupt erst möglich. Wäre Gott nicht einer, er 
könnte nicht wahr sein, noch gut. In Predigt 21'° führt Eckhart diesen 
Gedankengang weiter aus: •Einigkeit hat Gott allein. Gottes Eigen- 
schaft ist Einigkeit - Gottes Reichtum und Weisheit und Wahrheit ist 
zugleich eins in Gott. Er ist nicht eins, er ist Einigkeit." Predigt 17 
schreibt die •Einigkeit" dem Sohn zu; der Vater ist der Grund, er gebiert 
(gebären ist mittelhochdeutsch zugleich •zeugen") im Sohn die Einig- 
keit. In seiner Zuwendung zu uns geht Gott aus sich heraus. Diesen Her- 
vorgang Gottes aus sich selbst bezeichnet Eckhart als •ausschmelzen": 

8 Predigt 19 scheint sich an die von Dionysius vorgetragene •Hierarchie" anzuschließen: 
erst die •Ordnungen" der Engel, dann der Mensch. 
'Vgl. auch LW, 1, 270-277. 
10 DW, 1,368 f. 



Meister Eckhart 417 

•Aber, da er smelzende ist, da smilzet er üz" (314,4f). Die Sprache Eck- 
harts11 zeigt uns: Hierfür gibt es keine Begründung; es muß genügen 
festzustellen, daß es geschehen ist und noch stets geschieht. Gott an sich 
kennt niemand; •er ist, was er ist", sagt Eckhart. Gott erkennt man nur, 
insofern er sich uns zuwendet, insofern er •üzsmilzt". 315,5.612 ist text- 
kritisch nicht ausreichend gesichert. Lassen wir diese Worte am besten 
weg. 

Es geht darum, daß Gott etwas hinzugefügt oder hinzugelegt wird, 
was man besser nicht machen sollte, nämlich Güte wird hinzugefügt. 
Das Hinzugefügte wird durch Erkennen wieder abgelöst: •diu bekant- 
nisse - das Erkennen - diu loeset abe". Es ist nur verständlich, daß diese 
Aussagen des Meister Eckhart heutigen Hörern schwierig zu akzeptieren 
sind. Er war ein ,anstößiger', aber zugleich auch ein ,anstoßender' Theo- 
loge. Wenn man die Dikussion um Erkennen und Wollen kennt, die zwi- 
schen den Predigermönchen und Barfüßermönchen geführt wurde13, 
wird das Gesagte etwas verständlicher, ist aber immer noch schwer 
nachzuvollziehen. Es geht nicht darum - sagen wir das gleich -, ob der 
Mensch lieben soll oder nicht. Daß der Mensch lieben soll, versteht sich 
von selbst; darüber braucht man gar nicht zu reden. Es geht darum, wie 
es gelingen kann, daß die Seele wieder in den Grund Gottes kommt, wie 
die •Berührung" Gottes erfolgen kann. Die •Berührung" als letzte Mög- 
lichkeit begegnet in Piatons Gastmahl. Die Rede der Diotima, die So- 
krates vorträgt, befaßt sich mit dem letzten: das Ziel zu berühren. •Weil 
er das Wahre berührt", sagt die Übersetzung Schleiermachers, •häte oük 
eidölou ephaptomeno, ällä älethe, häte toü älethoüs ephaptomeno: da 
er ja nicht ein Bild anrührt, sondern wahrhaftig, da er das Wahre an- 
rührt" (212 a). Mit großer Vorsicht vermutet Diotima (Sokrates): Wenn 
jemand zum Schönen (das mit dem Guten identisch ist) aufzusteigen be- 
ginnt, so •beginnt er jenes Schöne anzuschauen; dann dürfte er wohl 
das Ziel berühren - an ti äptoito toü telous" (211b). Auch Augustinus 
spricht von Berühren oder Anrühren (attingere). Dieses attingere ge- 
schieht im Nu, plötzlich, in platonischer Sprache: exaiphnes. Damit es 
geschehen kann, ist die volle Wachheit und Sammlung gefordert: Wir 
kehren zu Eckhart zurück. Gesament sin, lesen wir in dieser Predigt. Die 
Sammlung (Einung) dessen ist gemeint, der nichts mehr will, nichts be- 
gehrt (315,4) noch beabsichtigt, nicht einmal - so sagt uns Predigt 52 -, 

11 Eine Tautologie: etwas so erklären, daß man das Gleiche noch einmal sagt. 
12 •Als ich nü sprach von bekantnisse und minne"; das gibt im Zusammenhang keinen 
Sinn. 
13 Die Franziskaner betonen den Vorrang des Wollens (der Liebe); für die Dominikaner 
steht das Erkennen an erster Stelle. 



Günter Stachel 41 g 

daß Gott in ihm wirke; sondern Gott soll wirken, wo er wirken will. Wo 
gewollt, wo geliebt wird, wo Güte ist, da ist nach Eckhart immer auch 
Absicht - mittelhochdeutsch: meinunge. Wo Liebe jede Absicht läßt, 
dort wird sie vom Erkennen umgriffen (314,7f)- 

Die wahre Liebe zum Unglücklichen, von der Simone Weil spricht14, 
dem Unglücklichen, dem man ja vielleicht gar nicht helfen kann - wie 
helfe ich denn einem sterbenden Krebskranken? -, sie ist das erken- 
nende Verweilen bei ihm in äußerster, geduldiger Wachsamkeit. Sie ist 
die reine Frage, die Gralsfrage: ,Was ist dein Unglück?' Solche Liebe ist 
so selten, daß Simone Weil sie •ein Wunder" nennt. Was hier gesagt 
wird, spricht gegen Aktionismus oder gefühlvolle Pietät, aber nicht na- 
türlich gegen Engagement. 

Es gibt für die heutige Menschheit zwei Wege, die beschritten werden 
müssen. Der erste Weg ist der des Helfens, wo Hilfe möglich ist, und des 
Veränderns, wo Veränderung nützt. Dieser Weg hat seine Grenzen. Der 
zweite Weg ist die vollkommene Stille und Wachheit, die Achtsamkeit 
des Erkennens, das nach der Berührung des •bloßen Gottes" sich sehnt. 
Predigt 9 sagt in einer Form, die vielen wahrscheinlich nicht gefällt, die 
Vernünftigkeit ziehe Gott •das Fell der Güte ab"15, das ihm vielleicht 
unser Wollen, nämlich, so sagt Eckhart, unser •Seligwerden-Wollen"16 

erst übergestreift hat. Diese Achtsamkeit •nimmt ihn bloß". In unserem 
Text heißt es (3156): •bekantnisse diu loeset abe und loufet vor und rüe- 
ret got blöz" und begreift ihn in seiner Einigkeit. 

Ohne daß es damit schon verstehbar und akzeptabel wäre, sollte we- 
nigstens ein Zugang zu dem, was Eckhart meint, angebahnt werden. Die 
besondere Würde der Vernunft, des intellectus, ist nach Eckhart die, daß 
sie als similitudo dei (Gen 1,260, als ungeschaffenes •fünklin" im Men- 
schen die Gegenwart Gottes repräsentiert (LW, 1, 270 ff, auch 5,44.46). 
Der nous - die Erkenntnis - ist nach Gregor von Nyssa eigentlich nicht 
geschaffen - oder wie er sagt - •gegeben". Gott hat die Vernunft nicht 
gegeben, •er warf den Kosmos der eigenen Physis - den Schmuck der ei- 
genen Natur - über sein Bild", den Menschen (Peri kataskeues anthrö- 
pou)17. Nur Gottes Vernünftigkeit macht selig (Predigt 9 des Meister 
Eckhart). •Da von bin ich aleine saelic, daz got vernünftic ist und ich 
daz bekenne" - und ich das erkenne (DW, 1,153,110- Der Kosmos der 
Vernunft, den Gott über uns geworfen hat, das ist die Verbindung mit 
Gott, die es zu entdecken gilt. 

In: Attente de Dieu, Ausgabe: Livre du poche chretien, 96f. 
DW, 1, 152, 6f. 

• Ebd., 153, 10 ff. 
' Migne, PG, 44, 149. 



Meister Eckhart 419 

Das Problem von •Güte" und •Erkennen", das hier aufgeworfen ist 
und uns sicher bewegt, läßt sich nur auf dem Weg der Erfahrung lösen. 
Man muß erfahren haben, was Güte ist, der es an wirklichem, tiefem 
Verstehen fehlt, an der vollen Wachsamkeit des Erkennens. Und man 
muß erfahren, was die volle Wachsamkeit des Erkennens zu leisten ver- 
mag. Vielleicht hilft uns ein Blick auf einen anerkannten Heiligen der 
Kirche, auf Bruder Klaus von der Flüe (1417-1487). Bruder Klaus 
wurde gefragt, welche Art von Betrachtung für den Anfänger nützlich 
sei: etwa die des Leidens Jesu, des eigenen Todes, des kommenden Ge- 
richts? Klaus antwortet: Das ist nötig, daß einer ein Mensch •,weniger 
Wort' sei. So bereitet er dem Herrn eine Stille, und wo die Stille bereitet 
ist, da kommt der Herr und besitzt sie."18 In einem Hymnus der Zeit des 
Meister Eckhart - granum sinapis19 - heißt es (wieder in thüringischem 
Mittelhochdeutsch) •Vorlis ich mich, so vind ich dich." Man kann •ihn" 
nicht finden, ohne daß man sich selbst verläßt. 

Reden als loben. Das •Gleiche" lobt Gott 

Über die folgenden Abschnitte (4-7) ist nur ein Überblick zu geben. Der 
eigentliche Ansatz zum Verständnis der Predigt ist im Vorhergehenden 
grundgelegt. Im vierten Abschnitt (316,1-5) kommt zum Vorschein, daß 
das Reden im Tor des Hauses Gottes ein Loben sein muß. Ein neues 
theologisches Konzept wird jetzt aufgezeigt. Ps 93,5 (Kirchweihliturgie!) 
wird zitiert: Es ziemt dem Hause Gottes (es steht ihm wohl an), daß dort 
ein Lob sei •in der Länge der Tage". Die Nennung der Länge der Tage 
gibt Anlaß, im dionysischen Sinn eine negatio affirmationis - eine Ver- 
neinung der Bejahung - vorzunehmen •Lenge äne lenge, daz ist ein 
lenge". Es ist von Überlänge die Rede, von Überbreite und von Über- 
zeit. Kein •hie noch nu". Dionysius, De mystica theologia, sagt: Der 
Mensch •tritt ein in jene Erkenntnis, die alles Wißbare sprengt" (1001 
A). Im fünften Abschnitt (316,6-318,3) zitiert Eckhart das Gespräch 
Jesu mit der Samariterin am Jakobsbrunnen (Joh 4). Die Schriftworte 
stehen ihm zur Verfügung, wie er sie braucht, um das, was er erfahren 
hat, zu verdeutlichen. •Die wahren Anbeter werden im Geist und in der 
Wahrheit anbeten"; weder auf dem Berge Garizim (bei Samaria) werden 
sie Gott anbeten, noch im Tempel von Jerusalem. Der Bezug zur Tem- 
pelrede Jer 7, klingt an. •Aussprechen des Wortes" im Auftrag des 

18 Zitiert nach K. Ruh, Kleine Schriften, II, 179. 
19 •Senfkorn"; vgl. K. Ruh, Eckhart, AI-59. 



Günter Stachel 420 

Herrn, das heißt jetzt: •Gott loben". Es wird sofort präzisiert, was für 
ein Loben gemeint ist: Loben im Schweigen mit unhörbarer Stimme: 
eine Anspielung auf Psalm 19,4 und Weisheit 18,14. Letzterer (wunder- 
barer) Text, der früher am Sonntag in der Weihnachtsoktav gesungen 
wurde, sagt: •Als Stille und Schweigen alles umfing, und als die Nacht 
in ihrem Lauf die Mitte erreicht hatte, da kam dein allmächtiges Wort 
vom Himmel vom Königsthron." Gott spricht (317,8 f.) •alle zit das 
wort, daz ist über zit". Es geht um einen ewigen Vorgang, wenn man das 
denn •einen Vorgang" nennen darf. 

Im sechsten Abschnitt erscheint die •glicheit - die Gleichheit": •...al- 
lez, daz glich ist gote, daz in der sele ist, daz lobet got" (318,4f). Ist denn 
der Mensch Gott gleich? Nein, er ist ihm nicht gleich als Geschaffener. 
Er ist ihm auch nicht gleich, insofern er stets partiell ein Ungleicher ist 
(316,9f). Und ja, er ist Gott gleich in der Art, wie das Bild als sichtbares 
Werk der unsichtbaren Idee - der ratio aeterna - •im Herzen Gottes" 
gleicht. Wieder ist die Anspielung auf Piatons und Gregors von Nyssa 
•Kosmos" unübersehbar, auch der Bezug auf Gen 1,26 f, der bei Meister 
Eckhart regelmäßig begegnet. Zitate von Johannes von Damaskus (im 
Text heißt es fälschlich •Dionysius") und Proklos: •ein Heide", zeigen 
auf: Gott loben geschieht, wenn die .Vernunft' in die Ewigkeit, das ist, 
in die Überzeit aufsteigt, wenn sie nicht nur alle Kreaturen, sondern alle 
•Möglichkeiten" göttlichen Wirkens durchstößt und in den Grund der 
Gottheit gelangt: dorthin, wo Gott sich selbst im Wort, das er stets, das 
er ewig gebiert, ewig erkennt. Hier ist der Ansatz einer Theologie und 
Anthropologie geboten, von der ich meine, sie sei dogmatisch noch 
nicht ausreichend ausgeschöpft. 

Im siebten Abschnitt (319,12-321,7) wird etwas ungenau auf den Ge- 
nesiskommentar des Augustinus rekurriert. De genest ad litteram, IV, 
23-25, unterscheidet Augustinus eine Erkenntnis des Geschaffenen •im 
Wort Gottes" von einer Erkenntnis •in seiner (des Geschaffenen) Na- 
tur". Erstere ist eine Tagerkenntnis, letztere eine Abenderkenntnis.20 Das 
Geschaffene aus sich selbst verstehen wollen, das •könnte man Nacht 
heißen". Gott selbst hat im •eigenen Wort" als •aeternae rationes", als 
ewige Seinsgründe, das Geschaffene vorauserkannt. So hat das Geschaf- 
fene an Gottes Wort und Erkennen teil, und so ist die Tagerkenntnis zu 
bestimmen: sie erkennt aus den •ewigen Gründen". Eckhart partizipiert 
an der Lehre des Augustinus. Verurteilte man ihn in diesem Punkt, so 
hätte Augustinus mitverurteilt werden müssen! 

20 Im •Liber ,Benedictus'" (DW, 5, 116, 13-15) spricht E. von •morgenbekantnisse" und 
von •abentbekantnisse" und definiert diese im Sinn des Augustinus. 



Meister Eckh art 421 

Den von Quint (gegen wichtige Textzeugen) in den Text aufgenomme- 
nen •Mittenmorgen" kann ich bei Augustinus nicht finden. 

Vom göttlichen Licht umschlossen, steht der Mensch aufrecht. Die 
göttliche Vernunft, die ihm geschenkt ist (das •fünklin" in ihm), ist 
oben, und lobt aus der Gleichheit des Ebenbildes (imago et similitudo) 
unaufhörlich Gott. Ein eindrucksvolles Beispiel für den kunstvollen Ge- 
brauch des Mittelhochdeutschen bei Meister Eckhart begegnet 321,2 ff, 
eine Art Parallelismus21 mit einer dreigliedrigen Aussage (Trikola) in der 
Mitte, die antithetisch beginnt: 

•...und da so lobet ez alzemäle got. 
Da enist niht me, daz got niht enlobe, 
und stät allez gote glich, 
ie me glich, ie voller gotes, 
und lobet alzemäle got." 

Es endet so, wie es beginnt: Es (nämlich alles, was zur •Gleichheit" 
gelangt ist) •lobet allzumal Gott". Darauf kommt es an: Gott ist zu lo- 
ben! 

Hier wird gesprochen, wie Martin Buber bei seiner Schriftverdeut- 
schung angemerkt hat, daß es nötig sei: in •Atemzugeinheiten". Man 
kann Luft holen nach jeder der Zeilen und von neuem ansetzen, näm- 
lich: von neuem loben. Hier wird eine Art Ewigkeitseucharistie vorge- 
stellt, ein Lobgesang für die Eucharistie der Ewigkeit. Der Schluß der 
Predigt nimmt auf, was die Abschiedsrede Jesu in Joh 14,23 verheißt 
(früher das Evangelium des Pfingstsonntags): •Wir werden kommen 
und bei ihm wohnen". 

Nach Karl August Fink hat Eckhart das Schicksal •der Charismati- 
ker" gehabt. Er fügt sich der Institution, dem •verwalteten Christentum" 
nicht ein und wird so konsequenterweise mißverstanden und be- 
kämpft.22 

Die Tempelrede: Bauten garantieren nicht •bleibende Anwesenheit" 

Jer 7,1-15 wird als die •Tempelrede" bezeichnet. In Jer 26 wird von den 
Umständen berichtet, unter denen diese Rede gehalten wurde, und wir 
erfahren, daß sie Jeremia in Todesgefahr gebracht hat. 26,8: Alle 
•schrien: Jetzt mußt du sterben!... Alles Volk rottete sich beim Haus des 
Herrn gegen Jeremia zusammen." Jeremia widerspricht in seiner Rede 

21 Vor allem in den Psalmen begegnet das Typische hebräischer Poesie: zwei Halbverse ste- 
hen in Parallele, sei es auch, daß b die Aussage a negativ formuliert (antithetisch). 
22 K.A., Fink, Papsttum und Kirche im abendländischen Mittelalter. München 1981, 105. 



Günter Stachel 422 

einer Theologie, die durch den Tempel und seinen Kult Gottes Anwe- 
senheit und Gottes Schutz für sein Volk verbürgt sieht: Solange Gott un- 
ter uns wohnt, werden auch wir wohnen bleiben. 

Das Buch Jeremia fand in der deutschen Exegese in den letzten bei- 
den Jahrzehnten nur knappe Kommentierung.23 1986 erschienen drei 
ausführliche Kommentare in englischer Sprache24, von denen der von 
Holladay umfangreich, kritisch, wohlgegliedert und sowohl exegetisch, 
wie praktisch interessiert ist. Wir bieten im folgenden eine Übersetzung 
von 7,1-7, die sich an Holladay anlehnt. (In der neuen Echter-Bibel 
wird bekanntlich der Text der Einheitsübersetzung abgedruckt.) 

•(V. 1) Das Wort, das kam zu Jeremiah von Jahweh, wie folgt: (2) 
Steh im Tor(-Gebäude) des Hauses Jahwehs und rufe dort aus die- 
ses Wort und sprich: ,Hört das Wort Jahwehs, (ihr) alle (aus) Juda, 
die ihr eingeht durch diese Tore, Jahweh zu dienen. (3) So hat Jah- 
weh der Scharen (= Sabaoth) gesprochen. Macht gut23 eure Wege 
und eure Taten, und wohnen will ich mit euch (oder: und wohnen 
lassen werde ich euch26) an diesem Ort. (4) Setzt nicht euer Ver- 
trauen auf täuschende Worte, wie folgt: Der Tempel Jahwehs, der 
Tempel Jahwehs, der Tempel Jahwehs sind diese (Gebäude). (5) 
Ja, wenn ihr gut macht eure Wege und eure Taten, wenn jeder von 
euch Gerechtigkeit tut, (sie) tut zwischen sich selbst und seinem 
Nächsten27, (6) wenn ihr nicht bedrückt den Fremdling, die Waise, 
die Witwe, nicht unschuldiges Blut vergießt an diesem Ort und 
wandelt hinter andern Göttern, euch zum Schaden, (7) dann werde 
ich euch wohnen lassen (oder: will ich mit euch wohnen) an die- 
sem Ort, in dem Land, das ich gab euren Vätern, von alters her und 
für immer." 

Die Verse 8 bis 15 halten Juda seine Schuld vor: das Volk geht nicht 
den guten Weg. So wird es dem Tempel in Jerusalem ergehen, wie es 
dem Tempel in Schiloh bereits ergangen ist. 

23 So bei H. Weippert, Die Prosareden des Jeremiabuches, Berlin 1973; J. Schreiner, Die 
neue Echter-Bibel, hier: Jeremia, Würzburg 1981; umfänglicher: W. Rudolph, Jeremia Tü- 
bingen 1968. 
24 W. Mc Kane, Jeremiah I, Edinburgh 1986; R. P. Carroll, Jeremiah, London 1986; Wil- 
liam L. Holladay, Jeremiah I, Philadelphia 1986. 
25 Holladay, 242, begründet, warum er •gut" übersetzt, statt •besser" (Einheitsüberset- 
zung). 
26 Die beiden Übersetzungsmöglichkeiten gehen auf (nachträgliche) Interpunktion (= Vo- 
kalzeichen) zurück. Je nachdem, wie man die Interpunktion setzt, sind beide Übersetzun- 
gen möglich. 
27 Die Einheitsübersetzung engt auf das Richten ein: •wenn ihr gerecht entscheidet im 
Rechtsstreit". Es geht aber um den Weg und die Taten, also um den Umgang mit dem 
Nächsten im umfassenden Sinn! 



Meister Eckhart 423 

Die Tempelrede widerspricht einer Theologie, die sich auf Bauten, In- 
stitution, Einsetzung und Kult verläßt. Auf das Tun, auf die Ethik der 
Glaubenden kommt es Gott an, besonders auf die Hilfe für die Ärmsten. 
Aber auch das ist nur eine vorübergehende theologische Ansicht. Zwar 
bleibt der Anspruch Gottes an uns, aber ihm zu gehorchen gibt uns kei- 
nerlei Garantie. Der Glaube des späten AT erkennt, daß auch Rechttun 
nichts verbürgt. Das ist die Botschaft des Buches Job. Gott begründet 
nicht, warum dem gerechten Job Leid widerfahren ist. Er zeigt sich in 
unvergleichlicher Größe, und Job verstummt vor ihm. - Psalm 73 ist 
eine bewegte Klage des Gerechten, der leidet, während es dem Bösen 
gut geht. Die Lösung findet hier statt, wenn der Beter •an Gottes Heilig- 
tümer" (V. 17) gelangt. Gemeint ist nicht (und kann nicht gemeint sein) 
ein Besuch im Tempel, sondern der Beter gelangt an Gottes heilige Ge- 
heimnisse! Er ,erkennt', was Gottes heiligstes Erkennen selber ist. Dort 
hat der Böse keine Zukunft, und der Gerechte ist von Gottes Hand er- 
faßt (V.23), dort, wo er weder die Erde braucht, noch den Himmel 
sucht, weil ich •bei dir" bin (V. 25) und weil diese Gegenwart Gottes auf 
Dauer bleiben wird (V. 26). 

Eckharts Theologie - eine Vollendung der Suche des Jeremia 
nach dem bleibenden Gott 

In den Schriften Eckharts wird wiederholt betont, daß es nicht auf die 
Werke des Menschen ankommt. Man kann sie Gott nicht anbieten, da- 
mit er einem dafür etwas gibt.28 Vielmehr kommt es auf das Sein an, und 
das rechte Sein ist nicht an Orte und Lebensweisen gebunden: nicht in 
der Kirche verbleiben, in die Einöde sich zurückziehen, nur noch beten, 
soll man erstreben, sondern wenn einer alles läßt und ganz leer (ledig) 
wird29, dann erfüllt ihn Gott.30 Anders gesagt: dann ist ihm Gott gegen- 
wärtig.31 In der Predigt 19 wird das Gleiche in umgekehrter Formulie- 
rung gesagt: wo die Erkenntnis (Gottes) alles ablöst und nach vorn tritt, 
dort rührt sie an Gott. Die vollständige Nähe Gottes beim Menschen (im 
Menschen) und des Menschen bei Gott wird in Bildern ausgesprochen: 

28 So in der Predigt 1, Intravit. Jesus in templum, und in den •Reden der Unterweisung". 
29 •So lange lerne man sich zu lassen, bis man nichts Eigenes behält." Reden der Unterwei- 
sung, 21, (DW, 5, 282,11). 
30 Wo immer der Mensch... aus dem Seinen ausgeht und sich des Seinen entblößt, da, eben 
dort, muß Gott notwendig wieder eingehen..." (R.d.U., 1, DW, 5, 187,1 f). 
31 Vom gegenwärtigen Gott, den der Mensch in allen Dingen findet, redet Eckhart oft, be- 
sonders in den R.d.U., z.B. Kap. 6 (DW, 5, 205,15-206,2: ferner: •...so soll der Mensch 
von Gottes Gegenwart durchdrungen sein" - 208,11). 



Günter Stachel 424 

in den Grund Gottes gelangen; zugleich mit dem Wort (dem Sohn) als 
Sohn Gottes geboren (gezeugt) werden. Die Heiligkeit und Lauterkeit 
Gottes und das Einswerden des Menschen mit ihm, in seiner vollkom- 
menen Nähe, in seiner Berührung, an seinen Grund gelangt, das ist das 
Ziel der Heimkehr dessen, der •ausgeschmolzen" oder •ausgeflossen" 
ist aus Gott, in dem er vormals ruhte, ohne es zu wissen.32 Bei dieser 
Heimkehr soll die Seele alle Kreaturen mitnehmen. 

Das Wohnen an diesem Ort und in diesem Land (Jer), das •Erben des 
Landes" (Ps 37) wird in der Bergpredigt des Mt eschatologisch (= end- 
zeitlich) verstanden. Das Wohnen Gottes bei uns (und unsere Wohnung 
bei ihm) verheißt Joh als (endzeitliche) Gabe des Geistes! Auch Eckhart 
spricht von diesem Wohnen transzendent (•Gott wirkt nicht in körperli- 
chen Dingen. Er wirkt in der Ewigkeit": 313,7. •Wo Geist ist und Ein- 
heit und Ewigkeit, da will Gott wirken": 319, lf): die Heimkehr der 
Seele in ihren göttlichen Grund macht, daß einer ewig ,wohnen' darf, si- 
cher nicht auf dieser Erde, denn hier können wir nur begrenzt wohnen, 
aber in der unzerstörbaren •Überzeit" (das Wort des Mystikers für die 
Endzeit), der Stille der Gottheit, die unsagbar und wunderbar ist. 

Die Sprache des Mystikers scheint individualistisch, weil sie von der 
(einzelnen) Seele spricht. Die ungerechte Verdächtigung des Quietismus 
oder Pietismus wird an den Vorwurf des Individualismus angeschlossen. 
Dieser Vorwurf trifft aber weder Jeremia, noch Matthäus, noch Johan- 
nes. Auch das Problem des Psalm 73 ist kein pietistisches. Der (schein- 
bare) Individualismus Eckharts ist ein Mißverständnis seiner Sprache. 
Und auf diese Sprache kommt es in der Tat an. Sie ist überindividuell, 
nämlich auf absolute Erfahrung bezogen.33 Die Gesellschaft als solche 
macht keine Erfahrung Gottes; hier muß die Erfahrung einzelner be- 
zeugt werden, die ein Verweis ist und, weil es sich um ,absolute Erfah- 
rung' handelt, nicht inhaltlich vermittelt werden kann. Dieses verwei- 
sende Zeugnis muß gesellschaftlich akzeptiert werden. Insofern sollte 
man lieber sagen, daß Mystik Politik beeinflussen kann, als daß Mystik 
•politische Mystik" zu sein habe. Denn auch Politik zählt zu dem, was 
•abe" muß. •So lange etwas über der Seele ist und so lange etwas vor 
Gott ist, kommt sie (die Seele) in den Grund nicht ,in die Länge der 
Tage'" (319,9-11). 

32 So in Predigt 22, Ave, gratia plena: •Hie han ich ewicliche geruowet und gesläfen in der 
verborgenen bekantnisse des ewigen vaters, inneblibende ungesprochene" (DW, 1, 382,60 
(bekantnisse = Erkenntnis). 
33 Vgl. A. M. Haas, Die Problematik von Sprache und Erfahrung in der deutschen Mystik, in: 
W. Beierwaltes u.a. (Hrsg.), Grundfragen der Mystik. Einsiedeln 1974, 101. 



Meister Eckhart 425 

Die Nähe zu Gott ist freilich kein Abbruch der Kommunikation, son- 
dern macht diese eigentlich erst sinnvoll und möglich, und dies eher 
schweigend als redend. Das sprachliche Zeugnis von Gott ist sowohl nö- 
tig, wie (in sich) fast unmöglich.34 Die wenigsten verstehen das Zeugnis. 
Hier gibt es keine semantische Absicherung. Auf das fast notwendige 
Nicht-Verstehen verweisen die zahlreichen •Wahrheitsbeteuerungen" 
Eckharts. Wo niemand versteht, muß es •diesem Opferstock" da gepre- 
digt werden.35 Für die Wahrheit Gottes gibt es (von der Rolle des Soh- 
nes oder •Wortes" abgesehen) keinen •Mittler", also auch keine gesell- 
schaftliche Vermittlung.36 Darauf kann einer nur verweisen: Mir ist es so 
geschehen; möge dir auch so geschehen; erwarte es! 

Der Weg dazu ist •Stillschweigen", die radikale Armut des Geistes als 
•nicht wollen, nicht erkennen, nicht haben".37 Aber die über solche Ar- 
mut erlangte •Gleichheit" erweist sich als großer Reichtum. 

Hat einer •nicht", so wird er von Gott gehalten. Im letzten Kapitel der 
•Reden der Unterweisung" (23; DW, 5, 290-309) wird die Armut, das 
•Vernichten seiner selbst"38, verbunden gesehen mit dem •Besitz" Got- 
tes: •Da will er selber allein und ganz und gar unser Eigen sein."39 •Da- 
für, daß ich durch ihn aus mir selbst ausgehe, dafür wird Gott mit all 
dem, was er ist und leisten kann, immer mein Eigen sein, ganz mein, wie 

34 Vgl. hierzu: H. Zirker, Zwischen anthropomorphem Reden und Schweigen. Zur theologi- 
schen Sprachdidaktik Meister Eckharts, in: Religionspädagogische Beiträge, 16 (1985), 
90-110. 
35 Ende der •Opferstock-Predigt", Nolite timere eos, Pfeiffer LVI, Leipzig 1857 (Nach- 
druck: Aalen 1966), 179-181: •Wäre hier niemand gewesen (der die Predigt verstanden 
hätte), ich müßte sie diesem (Opfer-)Stocke gepredigt haben." 
36 Am Ende der berühmten Predigt 52, Beatipauperes spiritu, heißt es: •Wer diese Reden 
nicht versteht, der bekümmere damit sein Herz nicht. Solange der Mensch dieser Wahr- 
heit nicht gleich ist, so lange kann er diese Rede nicht verstehen. Denn das ist eine unge- 
dachte (Quint: verhüllte; ich halte •ungedachte" für richtig!) Wahrheit, die da gekommen 
ist, aus dem Herzen Gottes ohne Vermittlung (= Vermittler)": DW, 2, 506,1-3. - Weitere, 
ähnliche Wahrheitsbeteuerungen zitiert Quint, DW, 2, 516f,63. Die Auffassungen der For- 
schung über Pr. 52 zeigen, wie sehr die Erfahrung, die einer mitbringt, das Urteil über,Eck- 
hart beeinflußt. Ruh widmet ihr ein eigenes Kapitel und hält sie für Eckharts letzte Pre- 
digt. Mieth und Haas schenken ihr große Beachtung. Dagegen hält sie Oechslin (Diet, de 
Spiritualite, 4, Paris 1960, Eckhart, 93-116) für das Beispiel eines nicht-authentischen Tex- 
tes! 
31 Pr. 52, DW, 2, 488, 5 f. •Das ist ein armer Mensch, der nicht will und nicht weiß und 
nicht hat." Quints Übersetzung mit •nichts will" usw. ist noch nicht zum vollen Verständ- 
nis des Textes gelangt. Beachte, daß Pr. 52 nichts anderes tut, als dieses radikale und 
schwierige Wort zu entfalten, eingerahmt von zwei Wahrheitsbeteuerungen: Diese Predigt 
gab den Anstoß zu Erich Fromms spätem Werk •Haben oder Sein", Stuttgart 1976. Die 
Zukunft der Menschheit hängt am •Nicht-Haben". 
38 Reden der Unterweisung, DW, 5,2,292,7. 
39 296,8. 



Robert E. Maier 426 

sein, weder weniger noch mehr... nie wurde (jemandem) etwas so eigen, 
wie Gott mein sein soll mit all dem, was er kann und ist."40 

Auf dieser Ebene einer absoluten, von individuellen Bedingungen 
(wie Visionen, Ekstasen u.a.) losgelösten Erkenntnis Gottes, die Gott 
nichts beilegt, noch etwas für sich selbst will, sondern eben •abgelöst" 
hat, gilt dann auch - was als letztes bemerkt werden soll -, daß nichts 
mehr verloren gehen kann, weder im Leben noch im Sterben: 

•Denn mit Gott kann man nichts versäumen; 
so wenig Gott etwas versäumen kann, 
so wenig kann man mit Gott etwas versäumen."41 

40 298, 4-10. Schon in diesem •Jugendwerk" Eckharts, das nach 1294 in Erfurt entstanden 
ist, begegnet seine - wie Haas sagt - •Fundamentalmystik" (a.a.O., 102), die alsbald nach 
ihm durch •Wiederaufnahme der psychologischen Gesichtspunkte der alten Kontempla- 
tionsmystik ... umgeformt wird". Von Schauungen, Ekstasen, Kasteiung ist bei Eckhart nir- 
gends die Rede. Es wird lediglich auf die Entrückung des Paulus verwiesen, die dem Eck- 
hart aber, wie er betont, versagt geblieben ist. 
41 DW, 5, 286,10-287,2. 

Die pädagogischen Ideen 
der hl. Euphrasia Pelletier 
Ein Beispiel christlicher Sozialpädagogik im 19. Jahrhundert 

Robert E. Maier, Adlersberg 

Seit nunmehr 150 Jahren gibt es in Deutschland eine katholische Or- 
densgemeinschaft von Schwestern, die sich im besonderen um die in 
Not geratenen Mädchen und Frauen kümmert; die Ordensgemeinschaft 
der Schwestern vom Guten Hirten. Ursprünglich stammt der Orden, der 
heute über die ganze Welt verbreitet ist, aus Frankreich. P. Jean Eudes 
und Sr. M. Euphrasia Pelletier, zwei bedeutende, später heilig gespro- 
chene Persönlichkeiten, gelten als seine Gründer. 

Jean Eudes gründete 1641 in Caen ein Haus mit dem Namen •Zu- 
flucht". Es diente als Zufluchtstätte für heimatlose Mädchen. Sie wur- 
den betreut von Schwestern, denen Eudes eigene Konstitutionen 
schrieb, die Rettung und Heil der Seelen in den Vordergrund stellten. 




