Meister Eckhart 405

die Wirklichkeit, dessen ist Bernhard sich absolut gewiB, nichts anderes
ist als Liebe. Darum kann die Sprache der Liebe auch nicht in Worten
stecken bleiben, sondern muB sich in allen Winkeln des Lebens han-
delnd und wirkend duBern. Mit vielfaltigen Stimmen ruft die Wirklich-
keit um Liebe, und das von Liebe glithende Herz kann nicht anders, als
mit Liebe zu antworten. Die Sprache der Liebe lernen wir, wenn unser
kaltes Herz Feuer fingt, wenn wir suchend und tastend das Wort von
Feuer wahrnehmen, es allmihlich nach- und mitzusprechen wagen,
dann Land gewinnen, weiter hinaus reichen, bis unser Herz schlieBlich
von Liebe Funken spriiht.

,.Sta in porta domus domini
et loquere verbum™

Die Predigt 19 Eckharts und der Spruch Jeremia 7,2

Giinter Stachel, Mainz

Zur Biographie Eckharts

Meister Eckhart ist etwa 1260 geboren. Seine Familie hatte einen Besitz
in Hochheim bei Gotha, so daB sie wohl deshalb den Namen ,von
Hochheim® fiihrte. Er trat als junger Mann in Erfurt in den Konvent der
Predigerbriider ein und studierte in Paris und/oder in Kéln. 1294 begeg-
net er erstmals 6ffentlich als Lector sententiarum in Paris. Danach wirkt
er als Prior seines Konvents in Erfurt. 1302/1303 und 1311/1313 begeg-
net er als Magister actu regens — als ,ordentlicher Professor® - auf dem
den Dominikanern vorbehaltenen Lehrstuhl fiir Nicht-Franzosen an der
Pariser Universitit. Von Magister leitet sich der deutsche Titel ,,Meister”
her. In seinem Orden hatte er hohe Amter inne. Nach seinem Priorat in
Erfurt wurde er Provinzial der neugegriindeten niederdeutschen Provinz
,,Saxonia*; nach dem zweiten Pariser Magisterium hitte er wieder Pro-
vinzial werden sollen, aber sein General hatte fiir ihn eine bessere Ver-
wendung. Er ernannte ihn zum Generalvikar der zahlreichen Frauenkl6-
ster des deutschen, vor allem des allemanischen Sprachraums mit Sitz in
StraBburg. Von Meister Eckhart gibt es lateinische und deutsche Schrif-



Giinter Stachel 406

ten, deren kritische Ausgabe (DW und LW) noch nicht abgeschlossen
ist. Seine Lehre als Magister der Theologie, deren Reflex wir in den la-
teinischen Schriften finden, folgt der Methode, durch Auslegung der
Heiligen Schrift Theologie zu lehren. Eine Besonderheit Eckharts ist je-
doch, daB} er nicht nur lateinisch gelehrt und geschrieben, sondern auch
in seiner Muttersprache Traktate und Predigten verfaBt hat. Eine Samm-
lung von 64 Predigten in thiiringischem Mittelhochdeutsch ist in einer
Oxforder Handschrift erhalten geblieben, die den Titel trigt ,,Paradis
der forniinftigin séle - Paradisus animae intelligentis“. Diese Sammlung
ist offenbar im Erfurter Dominikanerkonvent angelegt worden und ent-
hilt Predigten, die zur Hilfte von Eckhart selbst stammen. Es gibt Krite-
rien, die eine solche Zuweisung moéglich machen. Es handelt sich um
Predigten aus der groB3en Zeit des Erfurter Konvents 1303-1311, als dort
der Sitz des Provinzials der Saxonia war.

Bereits in Straburg zogen sich Wolken iiber Meister Eckhart zusam-
men, die es seinem Orden als giinstig erscheinen lieBen, ihn nach Kéln
zu versetzen und wiederum mit der Lehre der Theologie zu betrauen.
Gerade das mystische Konzept und die AuBerungen in deutscher Spra-
che erregten AnstoB. Der Orden selber strengte gegen Eckhart einen
Proze} an, der mit Freispruch endete, und glaubte so, die Angelegenheit
von Verddchtigungen erledigt zu haben. Heinrich von Virneburg, Erz-
bischof von Kéln, war anderer Meinung und eroffnete gegen Eckhart ei-
nen Inquisitionsproze - gegen einen Theologieprofessor eine Einmalig-
keit. Eckhart rekurrierte an den Heiligen Stuhl, begab sich 1327 nach
Avignon und ist dort verschwunden. Sein Tod wird in einem Brief des
Papstes an den Erzbischof von KéIn vermeldet. Erst nach seinem Tod
(1329) ergeht die Bulle ,,In agro dominico“, die mit der bemerkenswer-
ten Einleitung beginnt, da} ,.einer aus deutschen Landen, Eckhart mit
Namen, ...mehr wissen wollte, als notig war*.

Die Zeit, in der Eckhart lehrt und lebt, 148t sich verschieden betrach-
ten. Wihrend unser Jahrhundert von Martin Buber das Pridikat der
»Gottesfinsternis“ bekam, war die Zeit Meister Eckharts eine Zeit der
,Gottesbegeisterung’ und dies gerade auch und iiber Jahrhunderte hin in
Thiringen. Das beginnt mit Elisabeth von Thiiringen und setzt sich mit
Eckhart fort. Als weitere groBe Thiiringer (sichsische) Gottesbegeisterte,
freilich erheblich spiter, sollten Martin Luther, Heinrich Schiitz und Jo-
hann Sebastian Bach nicht unerwihnt bleiben. Alle Genannten waren
Menschen, die von Kindheit an in engster Verbindung mit Gott standen
und in einer Gottesbegeisterung lebten, die aus allem, was sie sagten, ta-
ten, komponierten, hervorgeht. Zur gleichen Zeit treffen wir freilich eine
unselige Machtausiibung und Machtkédmpfe in Europa, die zu groBen



Meister Eckhart 407

Umwilzungen und Erschiitterungen AnlaB gaben. Die Folter wurde fur
das Inquisitionsverfahren verpflichtend; man bediente sich solcher Me-
thoden, die heute als kriminell bezeichnet wiirden. Durch Foltern hat
man den Templern absurde Gestéindnisse erpreit, um sie hinzurichten
und sich ihres Vermogens bedienen zu kénnen; es wurden Beginen und
Begarden abgeschlachtet; am Hof Johannes XXII. in Avignon herrsch-
ten Prunk und Besitzgier, eine Verschwendung ohnegleichen.

Grundsitzliches zur Predigt 19

Im , Paradisus animae intelligentis“, im ,Paradies der verniinftigen
Seele, findet sich also die Predigt ,,Sta in porta domus domini et loquere
verbum*, die hier zweisprachig abgedruckt wird. (Siehe Seiten 408-413)
,.Steh im Tor im Hause des Herrn und sprich das Wort* ist ein Halbvers
aus der beriihmten Tempelrede des Jeremia, Kapitel 7, deren histori-
scher Hintergrund im Jeremia-Buch, Kapitel 26, aufgewiesen wird. Der
Text der Predigt und seine Auslegung ist Hauptsache dieses Aufsatzes.
Man sollte in der Eckhart-Interpretation ganze Texte oder doch wenig-
stens ganze Abschnitte zugrundelegen und nicht mit einer Zitatenanhédu-
fung mehr eigenen Geist in den Eckhart hineininterpretieren, als ihn
selbst sachgerecht auszulegen.'

Sodann werfen wir einen Blick auf die Tempelrede des Jeremia. Sie
zu entfalten, wire einen eigenen Aufsatz wert, denn ihre Aktualitét ist
groB3 und ihre Bedeutung nicht zu unterschitzen.

SchlieBlich werden einige Verweise auf die aktuelle Bedeutung des
Meisters Eckhart und des Jeremia gegeben.

Der abgedruckte Text bietet das Mittelhochdeutsche der kritischen
Ausgabe neben einer eigenen Ubersetzung ins Neuhochdeutsche. Die
Zahlen, die in der Mitte stehen, beziehen sich auf die kritische Ausgabe
der Deutschen Werke, Band 1. In meiner Ubersetzung kam es mir auf
Genauigkeit an. Zwar ist im ganzen die Ubersetzung des Herausgebers
von DW, Josef Quint, ein Gliicksfall. Ich wollte aber in der Wortwahl
und Syntax noch genauer bei Eckhart bleiben. SchlieBlich muBte ich an
einigen Stellen versuchen, textkritisch? iiber Quint hinauszugehen.

Meister Eckhart bezieht sich auf die Epistel des Tages, an dem er pre-
digt — nach dem Missale Romanum, keineswegs, wie Quint meint, nur

! Ein Prinzip, das Kurt Ruh, Meister Eckhart, Theologe — Prediger — Mystiker. Miinchen
21989, aufgestellt hat.

2 Namlich: in der Beurteilung des in mehreren Handschriften (z. T. verschieden) iiberlie-
ferten Textes.



Giinter Stachel 408

Sta in porta domus domini et loquere verbum *

Unser herre sprichet: ‘in der porte des goteshiises stant und sprich &z
daz wort und brinc viir daz wort!” Der himelische vater sprichet ein wort
und sprichet daz &wicliche, und in dem worte verzert er alle sine maht und
sprichet sine gotliche natiire alzemale in dem worte und alle créatiiren!. Daz
wort liget in der séle verborgenliche, daz man ez niht enweiz noch niht en-
heeret, im enwerde denne geriimet in dem grunde des heerennes, & enwirt ez
niht geheeret; mér, alle stimme und alle lite die miiezen abe und muoz ein
later stilnisse dé sin, ein stilleswigen2. Von dem sinne enspriche ich niht més.

Ni ‘stant in der porte’. Swer d4 stat, des lide sint geordent. Er wil sprechen,

daz daz oberste teil der séle sol stan tfgerihtet steeticliche. Allez, daz geordent
ist, daz muoz geordent sin under daz, daz iiber im ist!. Alle créatiren die
engevallent gote niht, daz natiurliche lieht der séle iiberschine sie, in dem
sie ir wesen nement, und des engels lieht iiberschine daz lieht der séle und
bereite und viiege sie, daz daz gotliche lieht dar inne gewiirken miige?; wan
got enwiirket niht in liplichen dingen, er wiirket in éwicheit. Dar umbe muoz
diu séle gesament sin und dfgezogen und muoz ein geist sin’. D& wiirket
got, da behagent alliu werk gote. Niemer kein werk engevellet gote wol, ez
enwerde di geworht.

N ‘stant in der porte in dem hiise gotes’!. Daz hiis gotes ist din einicheit
sines wesens! Daz ein ist, daz heltet sich aller beste al ein. Dar umbe diu
einicheit stat bi gote und heltet got zesamen und enleget niht zuo. DA sitzet
er in sinem nahsten, in sinem esse, alles in im, niergen {iz im. Aber, di er
smelzende ist, d4 smilzet er Gz. Sin dzsmelzen daz ist sin giiete?, als ich nii
sprach von bekantnisse und minne’. Din bekantnisse diu leset abe, wan din
bekantnisse ist bezzer* dan diu minne. Aber zwei sint bezzer dan ein, wan
diu bekantnisse treget die minne in ir. Diu minne verteret und behanget in
der giiete, und in der minne s6 behange ich in der porte, und diu minne
weare blint, enware bekantnisse niht. Ein stein hat ouch‘minne, und des
minne suochet den grunt. Behange ich in der giiete, in dem érsten smelzenne,
und nime in, da er guot ist, s6 nime ich die porte, ich ennime got niht. Dar
umbe ist diu bekantnisse bezzer, wan si leitet die minne. Aber minne wil
begerunge, meinunge. Einen einigen gedank enleget diu bekantnisse niht
zuo, mér: si leeset abe und scheidet sich abe und loufet vor und riieret got
bloz und begrifet in eine in sinem wesene!.

‘Herre, ez zimet wol dinem hise, daz ez heilic si’, d4 man dich inne lobet,
und daz ez si ein betehids ‘in der lenge der tage’'. Ich enmeine niht die tage
hie: swenne ich spriche lenge 4ne lenge, daz ist ein lenge; ein breite ane
breite, daz ist eine breite. Swenne ich spriche alle zit, s6 meine ich oben zit,
mér: allez hie oben, als ich ni sprach, d4 weder hie noch ni enist2.

* aus: Meister Eckhart, Deutsche Werke, 1 (hg. v. J. Quint im Aufirag der DFG), Kohl-
hammer Verlag, Stuttgart (Ubersetzung G. Stachel).



312,1

313,1

W

314,1

315,1

316,1

Meister Eckhart 409

Steh im Tor des Hauses des Herrn und sprich das Wort

Unser Herr spricht: ,Im Tor des Gotteshauses steh und sprich aus
das Wort und bringe vor das Wort!“ Der himmlische Vater spricht ein Wort,
und das spricht er ewiglich. Und in dem Wort verzehrt er alle seine Macht und
spricht in dem Wort zugleich seine gétiliche Narur und alle Kreaturen. Das
Wort liegt in der Seele so verborgen, daf8 man es nicht weifs und nicht hort,
ihm werde denn Raum geschaffen im Grunde des Horens, eher wird es
nicht gehért, vielmehr: alle Stimmen und alle Laute miissen ab(scheiden) und es
muf eine lautere Stille da sein, ein Stillschweigen. Von dem Sinn spreche ich nicht mehr.
Jetzt (spreche ich tiber): , Steh im Tor!" Wer immer dori steht, dessen Glieder sind geordnet.
Er (Gort) will sagen,
daf der oberste Teil der Seele unverriickbar aufrecht stehen soll. Alles, was geordnet
ist, muf geordnet sein unter das, was iiber ihm ist. Alle Kreaturen gefallen
Gott nicht, aufier das natiirliche Licht der Seele werfe seinen Schein auf sie, (das Licht) in dem
sie ihr Wesen haben, und des Engels Licht werfe seinen Schein auf das Licht der Seele und
bereite sie und passe sie an, daf} das géttliche Licht darin wirken kénne. Denn
Gott wirkt nicht in kirperlichen Dingen. Er wirkt in der Ewigkeit. Darum muf}
die Seele geeint sein und (hinjaufgezogen und muf} ein Geist sein. Da wirkt
Gott, da hat Gott Behagen an allen Werken. Kein Werk gefillt jemals Gott wohl, es
werden denn da gewirkt.
Jetzt (spreche ich iiber): ,Steh in dem Tor im Hause Gottes!” Das Haus Gottes ist die Einheit
seines Seins. Was eines ist, das hdlt sich am besten allein. Darum steht die
Einheit bei Gotr und hdlt Gott zusammen und legt nichts hinzu. Da weilt
er bei sich in gréfiter Néihe, in seinem esse, ganz in thm, nirgend aufer ihm. Aber wo er
schmelzend ist, dort schmilzt er aus. Sein Ausschmelzen das ist seine Giite ...
Das Erkennen, das macht frei (ab-gelést), denn das
Erkennen ist besser als die Liebe. Aber die zwei (miteinander) sind besser als eines, denn
das Erkennen trdgt die Liebe in sich. Die Liebe wird toricht und verhdngt sich in
der Giite, und (steh ich nur) in der Liebe, so hinge ich im Tore fest. Und die Liebe
wire blind, giibe es kein Erkennen. Auch ein Stein hat Liebe, und
seine Liebe sucht den Boden. Hénge ich in der Giite fest, im ersten Schmelzen,
und nehme ich ihn (Gott), weil er gut ist, so nehme ich das Tor (und) ich nehme nicht Gott.
Darum ist das Erkennen besser, denn es leitet die Liebe. Liebe aber will
begehren und beabsichtigen. Nicht einen einzigen Gedanken legt das Erkennen hinzu:
vielmehr macht es frei und scheidet ab und liuft nach vorn und beriihrt Gott
unverhiillt und begreift ihn als Einen in seinem Wesen.
. Herr, es steht deinem Hause wohl an, daf3 es heilig sei”, darin man dich lobt,
und daf} es sei ein Haus des Gebets ,in die Linge der Tage*. Ich meine nicht die Tage
hier. Wenn ich denn sage: Linge ohne Linge, das ist eine Linge. Eine Breite ohne
Breite; das ist eine Breite. Wenn ich denn sage: alle Zeit, so meine ich Uber-Zeit;
noch mehr: ganz und gar Uber-Hier, wo es weder hier noch jetzt gibr.



Giinter Stachel 410

Ein vrouwe vrégete unsern herren, wiA man beten solde. D6 sprach unser
herre: ‘diu zit sol komen und ist ieze, daz die wiren anbetere suln beten in
dem geiste und in der wérheit. Wan got ist ein geist, dar umbe sol man beten
in dem geiste und in der warheit’3. Daz diu warheit selber ist, des ensin wir
niht, mér: wir sin wol war, da bi ist etwaz unwar®. Alsd enist ez in gote niht.
Mér: in dem érsten Gizbruche, did diu warheit Gzbrichet und entspringet, in
der porte des goteshiises, sol diu séle stdn und sol tzsprechen und viirbringen
daz wort'. Allez, daz in der séle ist, sol sprechen und loben, und die stimme
ensol nieman heeren. In der stille und in der ruowe - als ich ni sprach von
den engeln, die da sitzent bi gote in dem kére der wisheit und des brandes
- da sprichet got in die séle und sprichet sich alzemile in die séle2. Da ge-
birt der vater sinen sun und hat s6 grézen lust in dem worte und im ist sb
gar liep dar zuo, daz er niemer tfgehceret, er enspreche alle zit daz wort,
daz ist iiber zit'. Ez kumet wol ze unsern worten, daz wir sprechen: ‘Dinem
hise zimet wol heilicheit’ und lop und daz niht anders dar inne ensi dan daz
dich lobet.

Ez sprechent unser meister?: waz lobet got? Daz tuot glicheit. Alsd allez,
daz glich ist gote, daz in der séle ist, daz lobet got; swaz iht ist unglich gote,

daz enlobet got niht; als ein bilde lobet sinen meister, der im ingedriicket
hat alle die kunst, die er in sinem herzen hat und ez im so gar glich ge-
machet hat. Diu glicheit des bildes lobet sinen meister dne wort’. Daz man
mit worten loben mac, daz ist ein kleine dinc, oder mit dem munde betet.
Wan unser herre sprach ze einem male: ‘ir betet, ir enwizzet aber niht, waz
ir betet. Ez koment noch wire betare, die betent minen vater ane im geiste
und in der wdarheit’. Waz ist gebet? Dionysius? sprichet: ein verniinftic
Gfklimmen in got, daz ist gebet. Ein heiden! sprichet: wa geist ist und
einicheit und éwicheit, d4 wil got wiirken. WA vleisch ist wider geiste, wa
zersteerunge® ist wider einicheit, wéd zit ist wider &wicheit, da4 enwiirket got
niht; er enkan di mite niht. Mér: alle lust und geniiegede und vroude und
welde, die man hie gehaben mac, daz muoz allez abe. Der got loben wil, der
muoz heilic sin und gesament sin und ein geist sin und niergen 0z sin, mér:
allez glich Gfgetragen in die éwige éwicheit hin af tiber alliu dinc. Ich enmeine
niht alle créaturen, die geschaffen sin, mér: allez, daz er verméhte, ob er
wolte, dar iiber sol diu séle komen. Die wile iht ob der séle ist und die wile
iht vor gote ist, daz got niht enist, s enkumet si in den grunt niht ‘in der
lenge der tage’.

NG* sprichet sant Augustinus®: swenne daz lieht der séle iiberschinet die
créatliren, dar inne sie ir wesen nement, daz heizet er einen morgen. Als des
engels lieht tiberschinet daz lieht der séle und daz in sich sliuzet!, daz heizet er
einen mittenmorgen?. DAvit sprichet: ‘des rehten menschen stic wehset und nimet
zuo in einen vollen mittentac’. Der stic ist scheene und behegelich und tustlich und
heimlich. Mér: als daz gétliche lieht tiberschinet des engels lieht und daz lieht



3i7,1

318,1

319,1

320,1

S

Meister Eckhart 411

Eine Frau fragte unsern Herrn, wo man beten solle. Da sprach unser
Herr: , Die Zeit wird kommen, und jetzt ist sie da, daf die wahren Anbeter beten werden
im Geist und in der Wahrheit. Denn Gott ist Geist. Darum soll man (an)beten
im Geist und in der Wahrheit.” Was die Wahrheit selber ist, das sind wir
nicht. vielmehr: Wohl sind wir wahr, doch ist dabei etwas unwahr. So eben ist es in Gott nicht.
Vielmehr: im ersten Ausbruch, wo die Wahrheit ausbricht und entspringt, im
Tor des Gotteshauses, soll die Seele stehen und soll aussprechen und vorbringen
das Wort. Alles, was in der Seele ist, soll sprechen und loben. Und die Stimme
soll niemand héren. In der Stille und in der Ruhe — wie ich neulich sprach von
den Engeln, die da sitzen bei Gott in dem Chor der Weisheit und des Brandes -
da spricht Gott in die Seele und spricht sich ganz und gar in die Seele. Da gebiert
der Vater seinen Sohn und hat so grofie Lust an dem Worte, und er ist so
voll Liebe dabei, dafi er niemals aufhort, zu sprechen das Wort alle Zeit,
das ist Uber-Zeit. Es trifft sich wohl bei unseren Worten, daf} wir sprechen: , Deinem
Hause steht Heiligkeit wohl an* und Lob, und daf nichts anderes darinnen sei, als was
dich lobe.
Es sagen unsere Meister: Was (wer) lobt Gott? Das macht Gleichheit. Alles namlich,
was Gott gleich ist, (von dem) was in der Seele ist, das lobt Gort —
was immer Gott irgend ungleich ist,
das lobt Gott nicht —; wie ein Bild seinen Meister lobt, der in es all die Kunst hat eingebracht,
die er in seinem Herzen hat, und (dabei) es sich so ganz gleich gemacht
hat. Die Gleichheit des Bildes lobt seinen Meister ohne Worte. Dafs man
mit Worten loben kann, das ist eine Kleinigkeit, oder daff man mit dem Munde betet.
Denn unser Herr sprach einstmals: , Ihr betet, wifit aber nicht, wen
ihr (an)betet. Es werden wahre Beter kommen, die meinen Vater anbeten im Geist
und in der Wahrheit.“ Was ist ein (wahres) Gebet? Dionysios sagt, ein Aufstieg
der Vernunft zu Gott, das ist ein Gebet. Ein Heide sagt: Wo Geist ist und
Einheit und Ewigkeit, da will Gott wirken. Wo Fleisch ist wider Geist, wo
Zerstirung (der Einheit) ist wider Einheit, wo Zeit ist wider Ewigkeit, da wirkr Gott
nicht. Damit kann er nicht (wirken). Vielmehr: alles — Lust und Vergniigen und Freude und
Wohlergehen, die man hier haben kann — das muf3 alles ab(scheiden). Wer Gott loben will, der
muf heilig sein und muf3 geeint sein und ein Geist sein und nirgends auflerhalb sein, vielmehr:
alles gleicherweis hinaufgetragen in die ewige Ewigkeit, hinauf iiber alle Dinge. Damit meine ich
nicht alle Kreaturen, die geschaffen sind, vielmehr alles, was er (Gott) vermag, wenn er es
wollte, dariiber hinaus soll die Seele kommen. Solange etwas iiber der Seele ist und solange
etwas vor Gott ist, das nicht Gott ist, (so lange) kommt sie in den (Ab-)Grund nicht ,in die
Ldnge der Tage”.
Nun sagt der heilige Augustinus: Wenn immer das Licht der Seele seinen Schein fallen
Iift iiber die Kreaturen, woraus sie ihr Wesen empfangen — das heifit er einen Morgen. Wenn des
Engels Licht seinen Schein fallen lift iiber das Licht der Seele und es in sich schliefft — das
heifit er einen Vormittag. David sagt (Spr. 4,18):,, Der Gerechte steigt auf und nimmt
(an Licht) zu in einen vollen Mittag. " Der Aufstieg ist schin und voll Behagen und Lust und
Vertrauen. Noch mehr: Wenn das gottliche Licht seinen Schein fallen ldfit itber das Licht
des Engels, und das Licht



Giinter Stachel 412

der séle und des engels lieht sich sliezent in daz gotliche lieht, daz heizet er
den mittentac’. Danne ist der tac in dem heehsten und in dem lengesten und
in dem volkomensten, als diu sunne stat in dem heehsten und giuzet irn schin
in die sternen und die sternen giezent irn schin in den manen, daz ez geordent
wirt under die sunnen. Alsoé hat daz gétliche lieht des engels lieht und der
séle lieht in sich beslozzen, daz ez allez geordent und fGfgerihtet stit, und da
s0 lobet ez alzemale got. D4 enist niht mé, daz got niht enlobe, und stat allez
gote glich, ie mé glich, ie voller gotes, und lobet alzemale got. Unser herre
sprach: ‘ich sol mit iu wonen in iuwerm hiise’. Wir biten des unsern lieben
herren got, daz er mit uns wone hie, daz wir mit im éwicliche wonen miiezen;
des helfe uns got. Amen.3

nach dem Dominikanermissale —, vorgesehen nach dem alten Ritus fiir
den Donnerstag nach dem dritten Fastensonntag. Jetzt ist die Tempel-
rede des Jeremia fiir einen Samstag vorgesehen (16. Woche im Jahres-
kreis, Jahr II), so daf sie nicht mehr geh6rt wird. Wegen der ,Vorabend-
messe‘ fillt die Samstagsmesse fast iiberall aus. Infolgedessen stiftet
diese Lesung auch keine Unruhe mehr. In der Predigt des Meister Eck-
hart ist von Jeremia 7 ein halber Vers geblieben, der Vers 2a, ein Verfah-
ren, das bei ihm ofter vorkommt. Er begegnet zum erstenmal 313, 1:
»stant in der porte — steh in der Pforte.“ Sodann ,Stant in der porte in
dem hise gotes* (314, 1 : mit Akzent auf dem Haus Gottes). Zum dritten-
mal: ,,da diu wérheit (zbrichet und entspringet, in der porte des gotes-
hiises sol diu séle stdn und sol tzsprechen und viirbringen das wort*
(317,1-3). Das ,,Wort*, von dem Jeremia spricht, klingt in Eckharts Pre-
digt noch zweimal an, und zwar als ,,Wort“ des Gebets und des Lobes.
,»Daz man mit worten loben mac, daz ist ein kleine dinc* (318,8/9). ,,Die
glicheit des bildes lobet sinen meister dne wort* (318,8) — Wir haben es
hier nicht mit einer allegorischen oder typologischen Auslegung zu tun,
wie sie im Mittelalter liblich war, noch weniger natiirlich mit heutiger
Exegese, auch nicht mit tiefenpsychologischer Schriftauslegung, son-
dern mit dem, was mit ,,/itteram punctare“bezeichnet wird.? Hier werden
einzelne Worte des Schrifttextes (und anderer Schrifttexte, die Meister
Eckhart hinzuzieht), punktuell einzelne Worte, in ihrem Sinn erhellt.
Das Wort der Schrift, das Wort der Liturgie, in der die Schrift gelesen
wird, wird vom Prediger Eckhart bezogen auf das eine, einzige Wort,
das Gott in Ewigkeit spricht. Der Prediger spricht selbst kraft dieses

3 Im Text der Pr. 19 fehlen einige Signale von ,,Unmitielbarkeit“: Neue Gedanken werden
nicht mit ,,Eya* er6ffnet; es gibt keine Riickverweise wie ,,gestern in der Schule* oder ,ich
sagle neulich®. - Vielleicht handelt es sich um eine ,,geschriebene* Predigt.



321,1

Meister Eckhart 413

der Seele und das Licht der Engel beschlossen werden in das géttliche Licht — das heif3t er

den Mittag. Dann ist der Tag am hichsten und am lingsten und

am vollkommensten, wenn die Sonne am hochsten steht und ihren Schein

auf die Sterne gief3t, und die Sterne giefien ihren Schein auf den Mond, auf dafi er

der Sonne untergeordnet wird. So hat das gotiliche Licht des Engels Licht und der

Seele Licht in sich beschlossen, daf es ganz geordnet und aufrecht steht, und da

(ist’s) so: es lobet allzugleich Gott. Da gibt es nichts mehr, das Gott nicht lobe und alles ist (steht)
Gott gleich — je mehr gleich, desto gottesvoller — und lobet allzugleich Gott.

Unser Herr sprach: , Ich werde mit euch wohnen in eurem Hause.” Darum bitten wir unsern lieben
Herren Gott, dafs er bei uns wohne hier, damit wir bei ihm auf ewig wohnen mogen.

Dazu verhelfe uns Gott. Amen

Wortes Gottes. Es verwandelt ihn. Er muB ihm gleich sein: , glicheit ist
ein wichtiges Wort in dieser Predigt. Sein — des Predigers — Wort spricht
das aus, was er je schon gehort hat. Und in Eckhart ist eine Fiille von
Schriftworten geborgen. In dieser Predigt bezieht er sich auf Psalmen,
auf Genesis 1, vor allem 1,26f., auf das Johannesevangelium. Und er be-
zieht die Tradition derer ein, die vor ihm gedacht haben, von Gregor
von Nyssa iiber Augustinus und Dionysius bis zu Scotus Eriugena und
Bernhard, und er geht zuriick auf Platons Gastmahl (viertes Jahrhundert
v. Chr.) und zitiert einen Heiden (gemeint ist Proklos, fiinftes Jahrhun-
dert n. Chr.), in seinem , Liber de causis®, der in der Ubersetzung von
Wilhelm von Morbecke dem Eckhart vorgelegen hat).*

Eckharts stets wiederkehrende Themen

Damit wir verstehen, um was es Eckhart geht, sei die Eroffnung der Pre-
digt 53 aus Band 2 der Deutschen Werke kurz vorgestellt. Vier Themen
nennt Eckhart, von denen er zu sprechen pflegt:

1. Von Abgeschiedenheit, ,,daB8 der Mensch ledig werde seiner selbst
und aller Dinge*. Dieses Thema ist in unserer Predigt 19 stark betont.
Das Wort, das in der Seele verborgen wohnt, ihm muf3 man zuhoren, in-
dem ,,gerdumt werde im Grunde des Horens“. Dort, wo das Horen an-
setzt, muB alles herausgeschafft werden, ,alle stimme und alle lite, die
miiezen abe (abe verweist auf Abgeschiedenheit) und muoz ein liter stil-

4 Vgl. W. Beierwaltes, Der Begriff des ,unum in nobis* bei Proklos, in: Miscellanea Mediae-
valia, 11, Berlin 1963, 255-266.



Giinter Stachel 414

nisse da sin, ein stilleswigen“. Wir haben hier eine rhetorische Figur, wie
sie bei Eckhart immer wieder begegnet, eine Steigerung durch Doppe-
lung, indem ein zweites Wort gleichen Inhalts, oft ein noch kriftigeres
Wort, hinzutritt (312,7-9): ,stilnisse... ein stilleswigen“. Die Rede vom
verborgenen Wort, vom Riumen im Grunde des Horens, vom Still-
schweigen, wire einen eigenen Aufsatz wert.

2. Das zweite Thema ist, ,daB man wieder eingebildet werde in das
einfaltige Gut, das Gott ist“. Die Seele muB, heiBt es 313,8 »gesament*
(ndmlich: vereint) und ,,ifgezogen* (hinaufgezogen) sein.

3. Das dritte Thema ist, ,,daB man des groBen Adels gedenke, den
Gott in die Seele gelegt hat, und dafl dadurch dem Menschen das Wun-
der geschehe, zu Gott zuriickzukehren®. Auch in unserer Predigt klingt
dieser Inhalt an: ,bekanntnisse... loufet vor und riieret got bloz*
(315,5%).

4. Das vierte Thema handelt ,,von der Lauterkeit géttlicher Natur®,
wie klar sie ist; ,,das ist unsagbar“ — unsprechelich, sagt Eckhart und ver-
deutscht damit das indicibilis der lateinischen Mystik. Gott ist ,,unspre-
chelich*.* Und Eckhart setzt hinzu: ,,Gott ist ein Wort, ein ungesproche-
nes Wort.“ Hier, in Predigt 19, heif3t es: ,,Der himmlische Vater spricht
das Wort“ und verzehrt dabei all seine Macht. Und er ,,spricht zugleich
aus seine gottliche Natur und alle Kreaturen.“ 313, 6 kehrt der Gedanke
wieder: ,,daz gétliche lieht* wirkt in Engel und Mensch. ,,Da sitzet er
(Gott) in sinem naehsten, in sinem esse“¢ (der Gebrauch von esse ver-
weist auf Zuhorer, die Latein verstanden, wahrscheinlich Mitbriider, die
am Donnerstag nach dem dritten Fastensonntag die Predigt ihres Pro-
vinzials gehort haben). ,, D4 sitzet er... in sinem esse, alles in im, niergen
iz im (314,3f).

Die Einleitung: vollkommene Stille

Die Einleitungsgedanken der Predigt 19 (312,1-9) lassen zwei der gro-
Ben Themen anklingen, die wir oben kennengelernt haben: 1. das
Thema der Geburt des Wortes in Gott und in der Seele, und 2. das
Thema des Ledigwerdens von allem, hier als ,,ausgeriumtes Hinhdren®
auf das Wort, als ,ltter stilnisse“ und ein ,,stilleswigen“. — Der Horer ist
auf der Ebene von Eckharts Erkennen und Predigen mitgenannt und
aufgerufen, jedoch stets so, wie in manchen Predigten gesagt wird, daB

* Gott ist ohne Namen und ,,unsprechelich“, wie die Seele in ihrem Grunde es auch is:
vgl. DW, 1, Predigt 17.
¢ = Sein.



Meister Eckhart 415

er zuerst das sein muB, was hier gesagt wird, sonst kann er es ja gar nicht
verstehen. Da gibt es keine ,,Dinge* mehr zu erkennen, da ist nur noch
Gott und Gottes Wort. Da gibt es schlieBlich auch keine Stimme mehr,
sondern nur noch das ,,Wort“, dem in der Stille gelauscht wird. Im Ge-
nesiskommentar (LW, 1, 239, 2-5) sagt Eckhart von den Wassern iiber
der Himmelsfeste (Werk des zweiten Schopfungstages), dal dort Gott in
der Stille gelobt wird: ,.in quo silentio sine verbo exteriori laudant et bene-
dicunt semper verbum — in welcher Stille ohne duBeres Wort sie immer lo-
ben und preisen das Wort — quod est in silentio paterni intellectus — das
ruht im Schweigen in der Vernunft des Vaters — verbum sine verbo - Wort
ohne Wort - aut potius super omne verbum - oder richtiger, das Wort
iiber jedes Wort.“” Zur theologischen Begriindung wird der Lobgesang
der Junglinge, Daniel 3,59, zitiert: , benedicite, aquae omnes quae super
caelos sunt, Domino — preist all ihr Wasser, die iiber dem Himmel sind,
den Herrn.“ Hier ist ein Erkenntnisniveau angeboten, das sowohl theo-
logische Lehre sein will, wie auch radikale Mystik bezeugt und zu ihr
aufruft: in vollkommener Stille nur noch Gott, das Wort (an anderer
Stelle wird gesagt: Gottes Verniinftigkeit) horen, die Verniinftigkeit Got-
tes, die nach Eckharts Theologie seinem Sein zugrunde liegt! Gott kann
erst sein, weil er verniinftig ist; sonst wire er gar nicht.

Um das Wort zu héren, soll man alles lassen. In den ,,Reden der Un-
terweisung“ nennt dies Eckhart: ein Zunichtewerden ,,sin selbes* — sei-
ner selbst zunichte werden, um in den Grund der unsagbaren, unspre-
chelichen Gottheit zuriickkehren zu diirfen. Den Weg der Riickkehr hat
Eckhart bei Dionysius dargestellt gefunden (Dionysius Pseudoareopa-
gita, um 500 n.Chr.). Mir scheint, diese Art, uns anzureden, darf als ra-
dikale Zumutung verstanden werden. Eine totale Anforderung wird vor-
getragen: LaB doch alles bleiben, entleere dich von allem und komm
hierher an den ,Ort‘ der Abgeschiedenheit!

Die folgenden Abschnitte sind nicht viel mehr als Variationen dieses
totalen Anspruches. Wir blicken auf einzelnes in ihnen hin:

Zweiter Abschnitt, 313, 1-10: aufrecht stehen, das Oberste oben

,Nu stant in der porte.“ Die Auslegung Meister Eckharts erkennt: auf-
recht muB man stehen, der Ordnung entsprechend. Der oberste Teil der
Seele soll ,,stan“: Die Vernunft als das Licht der Seele ist oben. Hier

7 Uber, griechisch: ,hyper* begegnet - als Steigerung einem Adjektiv vorangestellt - bei
Gregor von Nyssa (4. Jh. n. Chr.), dem gréBien Mystiker unter den griechischen Vitern, an
den sich Eckhart anschlieft.



Giinter Stachel 416

folgt Eckhart Gregor von Nyssa, dessen Anthropologie er iibernimmt.
»Der Mensch schreitet aufrecht einher, den Blick nach oben gerichtet“:
G. v. N,, Logos katechetikds ho mégas. Im Genesiskommentar bezieht
Eckhart sich noch stirker auf Gregor. Der Mensch ist Mikrokosmos —
lateinisch: minor mundus. , Hanc perfectionem hominis ipsa statura indi-
cat. — Diese Vollkommenheit des Menschen zeigt die ihm eigene
Gestalt.“ In der Zuordnung von Seele und Engel duBert sich Eckhart in
verschiedenen Predigten verschieden, so da wir uns bei der Rangord-
nung, die er hier vorschligt, nicht linger aufzuhalten brauchen.t Es geht
darum, daB nicht im Leiblichen oder Korperlichen, sondern nur ,,im
Geist* Gott wirkt: das Wort Geist - spiritus - ist bei Eckhart selten. Da-
mit ist keinem Aszetismus das Wort geredet, sondern der Ansatz der
Lehre von der ,,similitudo® - der Gleichheit oder Einheit mit Gott (Gen
1,26), die sich auch bei Gregor von Nyssa findet, wird ausgesprochen.
Der ,,nous-intellectus“ ist schon bei Gregor von Nyssa die Stelle des
Gottlichen im Menschen. Es handelt sich um die henosis — die Einung,
von der auch Plotin (drittes Jh. n. Chr.) spricht. Dort ,,iifgezogen* (hin-
aufgezogen) ist ,,diu séle gesament* (313,8), neuhochdeutsch: ist die
Seele geeint oder vereint mit Gott; da wirkt er. An anderer Stelle heiB3t
es schon: Gott wirkt und ich werde.*

Gottes Haus - die Einigkeit seines Wesens. Giite und Erkennen

Der dritte Abschnitt (314,1-315,7) setzt von neuem an, indem er ein
Wort hinzunimmt: ,,stant in der porte in dem hiise gottes“. Haus Gottes
- was ist das? Eckhart interpretiert: das ist ,,diu einicheit sines wesens*
(314, 1f). Er redet dabei ganz platonisch. Das unum macht Wahrheit und
Giite bei Platon iiberhaupt erst méglich. Wire Gott nicht einer, er
konnte nicht wahr sein, noch gut. In Predigt 211 fithrt Eckhart diesen
Gedankengang weiter aus: ,,Einigkeit hat Gott allein. Gottes Eigen-
schaft ist Einigkeit - Gottes Reichtum und Weisheit und Wahrheit ist
zugleich eins in Gott. Er ist nicht eins, er ist Einigkeit.“ Predigt 17
schreibt die ,,Einigkeit“ dem Sohn zu; der Vater ist der Grund, er gebiert
(gebidren ist mittelhochdeutsch zugleich ,,zeugen“) im Sohn die Einig-
keit. In seiner Zuwendung zu uns geht Gott aus sich heraus. Diesen Her-
vorgang Gottes aus sich selbst bezeichnet Eckhart als ,,ausschmelzen®:

8 Predigt 19 scheint sich an die von Dionysius vorgetragene , Hierarchie“ anzuschlieBen:
erst die ,,Ordnungen“ der Engel, dann der Mensch.

® Vgl. auch LW, 1, 270-277.

Y DW, 1, 368f.



Meister Eckhart 417

,Aber, da er smelzende ist, da smilzet er Gz (314,4f). Die Sprache Eck-
harts!' zeigt uns: Hierfiir gibt es keine Begriindung; es muf3 geniigen
festzustellen, daB es geschehen ist und noch stets geschieht. Gott an sich
kennt niemand; ,.er ist, was er ist*, sagt Eckhart. Gott erkennt man nur,
insofern er sich uns zuwendet, insofern er ,,izsmilzt®. 315,5.62 ist text-
kritisch nicht ausreichend gesichert. Lassen wir diese Worte am besten
weg.

Es geht darum, daB Gott etwas hinzugefiigt oder hinzugelegt wird,
was man besser nicht machen solite, nimlich Giite wird hinzugefiigt.
Das Hinzugefiigte wird durch Erkennen wieder abgelost: ,,diu bekant-
nisse — das Erkennen - diu loeset abe*“. Es ist nur verstindlich, da8 diese
Aussagen des Meister Eckhart heutigen Horern schwierig zu akzeptieren
sind. Er war ein ,anstoBiger¢, aber zugleich auch ein ,ansto3ender* Theo-
loge. Wenn man die Dikussion um Erkennen und Wollen kennt, die zwi-
schen den Predigermoénchen und BarfiiBermonchen gefiihrt wurde'?,
wird das Gesagte etwas verstindlicher, ist aber immer noch schwer
nachzuvollziehen. Es geht nicht darum - sagen wir das gleich —, ob der
Mensch lieben soll oder nicht. DaBl der Mensch lieben soll, versteht sich
von selbst; dariiber braucht man gar nicht zu reden. Es geht darum, wie
es gelingen kann, daB die Seele wieder in den Grund Gottes kommt, wie
die ,,Beriihrung* Gottes erfolgen kann. Die ,,Beriihrung* als letzte Mog-
lichkeit begegnet in Platons Gastmahl. Die Rede der Diotima, die So-
krates vortrigt, befaBt sich mit dem letzten: das Ziel zu beriihren. ,,Weil
er das Wahre beriihrt“, sagt die Ubersetzung Schleiermachers. ,,hate ouk
eidolou éphaptoméno, alla aleth&, hate tot alethoilis éphaptoméno: da
er ja nicht ein Bild anriihrt, sondern wahrhaftig, da er das Wahre an-
rithrt“ (212a). Mit groBer Vorsicht vermutet Diotima (Sokrates): Wenn
jemand zum Schonen (das mit dem Guten identisch ist) aufzusteigen be-
ginnt, so ,beginnt er jenes Schone anzuschauen; dann diirfte er wohl
das Ziel berithren - #n ti 4ptoito tod télous” (211b). Auch Augustinus
spricht von Beriihren oder Anriihren (attingere). Dieses attingere ge-
schieht im Nu, plétzlich, in platonischer Sprache: exaiphnes. Damit es
geschehen kann, ist die volle Wachheit und Sammlung gefordert: Wir
kehren zu Eckhart zuriick. Gesament sin, lesen wir in dieser Predigt. Die
Sammlung (Einung) dessen ist gemeint, der nichts mehr will, nichts be-
gehrt (315,4) noch beabsichtigt, nicht einmal - so sagt uns Predigt 52 —,

1 Eine Tautologie: etwas so erkldren, daBl man das Gleiche noch einmal sagt.

12 Als ich nl sprach von bekantnisse und minne“; das gibt im Zusammenhang keinen
Sinn.

13 Die Franziskaner betonen den Vorrang des Wollens (der Liebe); fiir die Dominikaner
steht das Erkennen an erster Stelle.



Giinter Stachel 418

daB Gott in ihm wirke; sondern Gott soll wirken, wo er wirken will. Wo
gewollt, wo geliebt wird, wo Giite ist, da ist nach Eckhart immer auch
Absicht — mittelhochdeutsch: meinunge. Wo Liebe jede Absicht 148t,
dort wird sie vom Erkennen umgriffen (314,7f).

Die wahre Liebe zum Ungliicklichen, von der Simone Weil spricht!?,
dem Ungliicklichen, dem man ja vielleicht gar nicht helfen kann - wie
helfe ich denn einem sterbenden Krebskranken? -, sie ist das erken-
nende Verweilen bei ihm in duBerster, geduldiger Wachsamkeit. Sie ist
die reine Frage, die Gralsfrage: ,Was ist dein Ungliick? Solche Liebe ist
so selten, daBB Simone Weil sie ,ein Wunder“ nennt. Was hier gesagt
wird, spricht gegen Aktionismus oder gefiihlvolle Pietit, aber nicht na-
tirlich gegen Engagement.

Es gibt fiir die heutige Menschheit zwei Wege, die beschritten werden
missen. Der erste Weg ist der des Helfens, wo Hilfe méglich ist, und des
Veridnderns, wo Veridnderung niitzt. Dieser Weg hat seine Grenzen. Der
zweite Weg ist die vollkommene Stille und Wachheit, die Achtsamkeit
des Erkennens, das nach der Berithrung des ,,bloBen Gottes* sich sehnt.
Predigt 9 sagt in einer Form, die vielen wahrscheinlich nicht gefillt, die
Verniinftigkeit ziehe Gott ,,das Fell der Giite ab*“'5, das ihm vielleicht
unser Wollen, namlich, so sagt Eckhart, unser ,Seligwerden-Wollen*!6
erst libergestreift hat. Diese Achtsamkeit ,,nimmt ihn bloB“. In unserem
Text heifit es (3156): ,,bekantnisse diu loeset abe und loufet vor und riie-
ret got bl6z“ und begreift ihn in seiner Einigkeit.

Ohne dafl es damit schon verstehbar und akzeptabel wire, sollte we-
nigstens ein Zugang zu dem, was Eckhart meint, angebahnt werden. Die
besondere Wiirde der Vernunft, des intellectus, ist nach Eckhart die, daB
sie als similitudo dei (Gen 1,26f), als ungeschaffenes ,.fiinklin® im Men-
schen die Gegenwart Gottes reprisentiert (LW, 1, 270ff, auch 5,44.46).
Der nous - die Erkenntnis — ist nach Gregor von Nyssa eigentlich nicht
geschaffen — oder wie er sagt - ,,gegeben“. Gott hat die Vernunft nicht
gegeben, ,.er warf den Kosmos der eigenen Physis — den Schmuck der ei-
genen Natur - iiber sein Bild“, den Menschen (Peri kataskeués anthro-
pou)””. Nur Gottes Verniinftigkeit macht selig (Predigt 9 des Meister
Eckhart). ,,Da von bin ich aleine saelic, daz got verniinftic ist und ich
daz bekenne“ - und ich das erkenne (DW, 1,153,11f). Der Kosmos der
Vernunft, den Gott iiber uns geworfen hat, das ist die Verbindung mit
Gott, die es zu entdecken gilt.

41In: Attente de Dieu, Ausgabe: Livre du poche chrétien, 96f.
15DW, 1, 152, 6f.

¢ Ebd., 153, 10ff.

7 Migne, PG, 44, 149.



Meister Eckhart 419

Das Problem von ,,Giite* und ,,Erkennen*, das hier aufgeworfen ist
und uns sicher bewegt, 146t sich nur auf dem Weg der Erfahrung 16sen.
Man muB erfahren haben, was Giite ist, der es an wirklichem, tiefem
Verstehen fehlt, an der vollen Wachsamkeit des Erkennens. Und man
muB erfahren, was die volle Wachsamkeit des Erkennens zu leisten ver-
mag. Vielleicht hilft uns ein Blick auf einen anerkannten Heiligen der
Kirche, auf Bruder Klaus von der Fliie (1417-1487). Bruder Klaus
wurde gefragt, welche Art von Betrachtung fiir den Anfinger niitzlich
sei: etwa die des Leidens Jesu, des eigenen Todes, des kommenden Ge-
richts? Klaus antwortet: Das ist nétig, daB einer ein Mensch ,,,weniger
Wort* sei. So bereitet er dem Herrn eine Stille, und wo die Stille bereitet
ist, da kommt der Herr und besitzt sie.“'® In einem Hymnus der Zeit des
Meister Eckhart — granum sinapis'® — heifit es (wieder in thiiringischem
Mittelhochdeutsch) ,,Vorlis ich mich, so vind ich dich.“ Man kann ,,ihn*
nicht finden, ohne daBl man sich selbst verlaft.

Reden als loben. Das ,,Gleiche* lobt Gott

Uber die folgenden Abschnitte (4-7) ist nur ein Uberblick zu geben. Der
eigentliche Ansatz zum Verstindnis der Predigt ist im Vorhergehenden
grundgelegt. Im vierten Abschnitt (316, 1-5) kommt zum Vorschein, daB
das Reden im Tor des Hauses Gottes ein Loben sein muf}. Ein neues
theologisches Konzept wird jetzt aufgezeigt. Ps 93,5 (Kirchweihliturgie!)
wird zitiert: Es ziemt dem Hause Gottes (es steht ihm wohl an), da3 dort
ein Lob sei ,,in der Linge der Tage*“. Die Nennung der Linge der Tage
gibt AnlaB, im dionysischen Sinn eine negatio affirmationis — eine Ver-
neinung der Bejahung — vorzunehmen ,Lenge ane lenge, daz ist ein
lenge*. Es ist von Uberlinge die Rede, von Uberbreite und von Uber-
zeit. Kein ,hie noch nu“. Dionysius, De mystica theologia, sagt: Der
Mensch ,.tritt ein in jene Erkenntnis, die alles Wil3bare sprengt* (1001
A). Im fiinften Abschnitt (316,6-318,3) zitiert Eckhart das Gespréch
Jesu mit der Samariterin am Jakobsbrunnen (Joh 4). Die Schriftworte
stehen ihm zur Verfiigung, wie er sie braucht, um das, was er erfahren
hat, zu verdeutlichen. ,Die wahren Anbeter werden im Geist und in der
Wabhrheit anbeten®; weder auf dem Berge Garizim (bei Samaria) werden
sie Gott anbeten, noch im Tempel von Jerusalem. Der Bezug zur Tem-
pelrede Jer 7, klingt an. ,,Aussprechen des Wortes* im Auftrag des

18 Zitiert nach K. Ruh, Kleine Schriften, 11, 179.
19 Senfkorn*; vgl. K. Ruh, Eckhart, 47-59.



Giinter Stachel 420

Herrn, das heiBt jetzt: ,,Gott loben“. Es wird sofort prizisiert, was fiir
ein Loben gemeint ist: Loben im Schweigen mit unhérbarer Stimme:
eine Anspielung auf Psalm 19,4 und Weisheit 18, 14. Letzterer (wunder-
barer) Text, der frilher am Sonntag in der Weihnachtsoktav gesungen
wurde, sagt: ,,Als Stille und Schweigen alles umfing, und als die Nacht
in ihrem Lauf die Mitte erreicht hatte, da kam dein allmichtiges Wort
vom Himmel vom Konigsthron.“ Gott spricht (317,8f.) ,alle zit das
wort, daz ist {iber zit*. Es geht um einen ewigen Vorgang, wenn man das
denn ,einen Vorgang* nennen darf.

Im sechsten Abschnitt erscheint die ,,glicheit — die Gleichheit“: ,.... al-
lez, daz glich ist gote, daz in der séle ist, daz lobet got* (31 8,4f). Ist denn
der Mensch Gott gleich? Nein, er ist ihm nicht gleich als Geschaffener.
Er ist ihm auch nicht gleich, insofern er stets partiell ein Ungleicher ist
(316,9f). Und ja, er ist Gott gleich in der Art, wie das Bild als sichtbares
Werk der unsichtbaren Idee — der ratio aeterna — ,,im Herzen Gottes*
gleicht. Wieder ist die Anspielung auf Platons und Gregors von Nyssa
,»Kosmos“ uniibersehbar, auch der Bezug auf Gen 1,26f, der bei Meister
Eckhart regelméiBig begegnet. Zitate von Johannes von Damaskus (im
Text heilt es filschlich ,,Dionysius*) und Proklos: ,.ein Heide“, zeigen
auf: Gott loben geschieht, wenn die ,Vernunft‘ in die Ewigkeit, das ist,
in die Uberzeit aufsteigt, wenn sie nicht nur alle Kreaturen, sondern alle
»Moglichkeiten“ géttlichen Wirkens durchst68t und in den Grund der
Gottheit gelangt: dorthin, wo Gott sich selbst im Wort, das er stets, das
er ewig gebiert, ewig erkennt. Hier ist der Ansatz einer Theologie und
Anthropologie geboten, von der ich meine, sie sei dogmatisch noch
nicht ausreichend ausgeschopft.

Im siebten Abschnitt (319,12-321,7) wird etwas ungenau auf den Ge-
nesiskommentar des Augustinus rekurriert. De genesi ad litteram, 1V,
23-25, unterscheidet Augustinus eine Erkenntnis des Geschaffenen ,,im
Wort Gottes* von einer Erkenntnis ,,in seiner (des Geschaffenen) Na-
tur®. Erstere ist eine Tagerkenntnis, letztere eine Abenderkenntnis.?’ Das
Geschaffene aus sich selbst verstehen wollen, das ,.konnte man Nacht
heilen”. Gott selbst hat im ,,eigenen Wort* als ,,aeternae rationes*, als
ewige Seinsgriinde, das Geschaffene vorauserkannt. So hat das Geschaf-
fene an Gottes Wort und Erkennen teil, und so ist die Tagerkenntnis zu
bestimmen: sie erkennt aus den ,,ewigen Griinden“. Eckhart partizipiert
an der Lehre des Augustinus. Verurteilte man ihn in diesem Punkt, so
hitte Augustinus mitverurteilt werden miissen!

20 Im ,,Liber ,Benedictus*“ (DW, 5, 116, 13-15) spricht E. von ,morgenbekantnisse* und
von ,,abentbekantnisse* und definiert diese im Sinn des Auguslinus.



Meister Eckhart 421

Den von Quint (gegen wichtige Textzeugen) in den Text aufgenomme-
nen ,,Mittenmorgen* kann ich bei Augustinus nicht finden.

Vom géttlichen Licht umschlossen, steht der Mensch aufrecht. Die
gottliche Vernunft, die ihm geschenkt ist (das ,fiinklin® in ihm), ist
oben, und lobt aus der Gleichheit des Ebenbildes (imago et similitudo)
unaufhorlich Gott. Ein eindrucksvolles Beispiel fir den kunstvollen Ge-
brauch des Mittelhochdeutschen bei Meister Eckhart begegnet 321,2ff,
eine Art Parallelismus?! mit einer dreigliedrigen Aussage (Trikola) in der
Mitte, die antithetisch beginnt:

,....und da so lobet ez alzemdle got.
Da enist niht mé, daz got niht enlobe,
und stat allez gote glich,

ie mé glich, ie voller gotes,

und lobet alzemadle got.”

Es endet so, wie es beginnt: Es (ndmlich alles, was zur ,,Gleichheit*
gelangt ist) ,.lobet allzumal Gott*. Darauf kommt es an: Gott ist zu lo-
ben!

Hier wird gesprochen, wie Martin Buber bei seiner Schriftverdeut-
schung angemerkt hat, daB es nétig sei: in ,Atemzugeinheiten®. Man
kann Luft holen nach jeder der Zeilen und von neuem ansetzen, nim-
lich: von neuem loben. Hier wird eine Art Ewigkeitseucharistie vorge-
stellt, ein Lobgesang fiir die Eucharistie der Ewigkeit. Der Schiuf3 der
Predigt nimmt auf, was die Abschiedsrede Jesu in Joh 14,23 verheif3it
(friiher das Evangelium des Pfingstsonntags): ,,Wir werden kommen
und bei ihm wohnen®.

Nach Karl August Fink hat Eckhart das Schicksal ,,der Charismati-
ker“ gehabt. Er fiigt sich der Institution, dem ,,verwalteten Christentum®
nicht ein und wird so konsequenterweise mifiverstanden und be-
kdmpft.?

Die Tempelrede: Bauten garantieren nicht ,,bleibende Anwesenheit*

Jer 7,1-15 wird als die ,,Tempelrede* bezeichnet. In Jer 26 wird von den
Umstianden berichtet, unter denen diese Rede gehalten wurde, und wir
erfahren, daB sie Jeremia in Todesgefahr gebracht hat. 26,8: Alle
,schrien: Jetzt muBt du sterben! ... Alles Volk rottete sich beim Haus des
Herrn gegen Jeremia zusammen.“ Jeremia widerspricht in seiner Rede

21 Vor allem in den Psalmen begegnel das Typische hebriischer Poesie: zwei Halbverse ste-
hen in Parallele, sei es auch, daB b die Aussage a negativ formuliert (antithetisch).
2 K_A., Fink, Papsttum und Kirche im abendlindischen Mittelalter. Miinchen 1981, 105.



Giinter Stachel 422

einer Theologie, die durch den Tempel und seinen Kult Gottes Anwe-
senheit und Gottes Schutz fiir sein Volk verbiirgt sieht: Solange Gott un-
ter uns wohnt, werden auch wir wohnen bleiben.

Das Buch Jeremia fand in der deutschen Exegese in den letzten bei-
den Jahrzehnten nur knappe Kommentierung.?* 1986 erschienen drei
ausfithrliche Kommentare in englischer Sprache?*, von denen der von
Holladay umfangreich, kritisch, wohlgegliedert und sowohl exegetisch,
wie praktisch interessiert ist. Wir bieten im folgenden eine Ubersetzung
von 7,1-7, die sich an Holladay anlehnt. (In der neuen Echter-Bibel
wird bekanntlich der Text der Einheitsiibersetzung abgedruckt.)

»(V.1) Das Wort, das kam zu Jeremiah von Jahweh, wie folgt: (2)
Steh im Tor(-Gebiude) des Hauses Jahwehs und rufe dort aus die-
ses Wort und sprich: ,Hort das Wort Jahwehs, (ihr) alle (aus) Juda,
die ihr eingeht durch diese Tore, Jahweh zu dienen. (3) So hat Jah-
weh der Scharen (=Sabaoth) gesprochen. Macht gut?s eure Wege
und eure Taten, und wohnen will ich mit euch (oder: und wohnen
lassen werde ich euch?) an diesem Ort. (4) Setzt nicht euer Ver-
trauen auf tduschende Worte, wie folgt: Der Tempel Jahwehs, der
Tempel Jahwehs, der Tempel Jahwehs sind diese (Gebiude). (5)
Ja, wenn ihr gut macht eure Wege und eure Taten, wenn jeder von
euch Gerechtigkeit tut, (sie) tut zwischen sich selbst und seinem
Nichsten?’, (6) wenn ihr nicht bedriickt den Fremdling, die Waise,
die Witwe, nicht unschuldiges Blut vergieBt an diesem Ort und
wandelt hinter andern Géttern, euch zum Schaden, (7) dann werde
ich euch wohnen lassen (oder: will ich mit euch wohnen) an die-
sem Ort, in dem Land, das ich gab euren Vitern, von alters her und
fiir immer.“

Die Verse 8 bis 15 halten Juda seine Schuld vor: das Volk geht nicht
den guten Weg. So wird es dem Tempel in Jerusalem ergehen, wie es
dem Tempel in Schiloh bereits ergangen ist.

**So bei H. Weippert, Die Prosareden des Jeremiabuches, Berlin 1973; J. Schreiner, Die
neue Echter-Bibel, hier: Jeremia, Wiirzburg 1981; umfanglicher: W. Rudolph, Jeremia, Tii-
bingen 1968.

* W. Mc Kane, Jeremiah I, Edinburgh 1986; R. P. Carroll, Jeremiah, London 1986; Wil-
liam L. Holladay, Jeremiah I, Philadelphia 1986.

» Holladay, 242, begriindet, warum er ,,gut“ iibersetzt, statt ,besser™ (Einheitsiiberset-
zung).

% Die beiden Ubersetzungsméglichkeiten gehen auf (nachtrigliche) Interpunktion (= Vo-
kalzeichen) zuriick. Je nachdem, wie man die Interpunktion setzt, sind beide Ubersetzun-
gen moglich.

7 Die Einheitsiibersetzung engt auf das Richten ein: ,wenn ihr gerecht entscheidet im
Rechtsstreit®. Es geht aber um den Weg und die Taten, also um den Umgang mit dem
Nichsten im umfassenden Sinn!



Meister Eckhart 423

Die Tempelrede widerspricht einer Theologie, die sich auf Bauten, In-
stitution, Einsetzung und Kult verlaBt. Auf das Tun, auf die Ethik der
Glaubenden kommt es Gott an, besonders auf die Hilfe fiir die Armsten.
Aber auch das ist nur eine voriibergehende theologische Ansicht. Zwar
bleibt der Anspruch Gottes an uns, aber ihm zu gehorchen gibt uns kei-
nerlei Garantie. Der Glaube des spiten AT erkennt, dafl auch Rechttun
nichts verbiirgt. Das ist die Botschaft des Buches Job. Gott begriindet
nicht, warum dem gerechten Job Leid widerfahren ist. Er zeigt sich in
unvergleichlicher GréBe, und Job verstummt vor ihm. - Psalm 73 ist
eine bewegte Klage des Gerechten, der leidet, wihrend es dem Bosen
gut geht. Die Lésung findet hier statt, wenn der Beter ,,an Gottes Heilig-
tiimer* (V.17) gelangt. Gemeint ist nicht (und kann nicht gemeint sein)

ein Besuch im Tempel, sondern der Beter gelangt an Gottes heilige Ge-
heimnisse! Er ,erkennt‘, was Gottes heiligstes Erkennen selber ist. Dort
hat der Bose keine Zukunft, und der Gerechte ist von Gottes Hand er-
faBt (V.23), dort, wo er weder die Erde braucht, noch den Himmel
sucht, weil ich ,,bei dir* bin (V.25) und weil diese Gegenwart Gottes auf
Dauer bleiben wird (V.26).

Eckharts Theologie — eine Vollendung der Suche des Jeremia
nach dem bleibenden Gott

In den Schriften Eckharts wird wiederholt betont, daB es nicht auf die
Werke des Menschen ankommt. Man kann sie Gott nicht anbieten, da-
mit er einem dafiir etwas gibt.2® Vielmehr kommt es auf das Sein an, und
das rechte Sein ist nicht an Orte und Lebensweisen gebunden: nicht in
der Kirche verbleiben, in die Eindde sich zuriickziehen, nur noch beten,
soll man erstreben, sondern wenn einer alles 148t und ganz leer (ledig)
wird?®, dann erfiillt ihn Gott.>* Anders gesagt: dann ist ihm Gott gegen-
wirtig.’! In der Predigt 19 wird das Gleiche in umgekehrter Formulie-
rung gesagt: wo die Erkenntnis (Gottes) alles ablost und nach vorn tritt,
dort riihrt sie an Gott. Die vollstindige Ndhe Gottes beim Menschen (im
Menschen) und des Menschen bei Gott wird in Bildern ausgesprochen:

% S0 in der Predigt 1, Intravit. Jesus in templum, und in den ,Reden der Unterweisung®.
29 So lange lerne man sich zu lassen, bis man nichts Eigenes behalt Reden der Unterwei-
sung, 21, (DW, 5, 282, 11).

30 Wo immer der Mensch ... aus dem Seinen ausgeht und sich des Seinen entbldBt, da, eben
dort, muB Gott notwendig wieder eingehen..“ (R.d.U., 1, DW, 5, 187, 11).

31 Vom gegenwirtigen Gott, den der Mensch in allen Dmgen findet, redet Eckhart oft, be-
sonders in den R.d.U., z.B. Kap. 6 (DW, 5, 205,15-206,2: ferner: ,,...so soll der Mensch
von Gottes Gegenwart durchdrungen sein® - 208, 11).



Giinter Stachel 424

in den Grund Gottes gelangen; zugleich mit dem Wort (dem Sohn) als
Sohn Gottes geboren (gezeugt) werden. Die Heiligkeit und Lauterkeit
Gottes und das Einswerden des Menschen mit ihm, in seiner vollkom-
menen Ndhe, in seiner Beriihrung, an seinen Grund gelangt, das ist das
Ziel der Heimkehr dessen, der ,,ausgeschmolzen“ oder »ausgeflossen*
ist aus Gott, in dem er vormals ruhte, ohne es zu wissen.3? Bei dieser
Heimkehr soll die Seele alle Kreaturen mitnehmen.

Das Wohnen an diesem Ort und in diesem Land (Jer), das ,,Erben des
Landes® (Ps 37) wird in der Bergpredigt des Mt eschatologisch (=end-
zeitlich) verstanden. Das Wohnen Gottes bei uns (und unsere Wohnung
bei ihm) verheiflt Joh als (endzeitliche) Gabe des Geistes! Auch Eckhart
spricht von diesem Wohnen transzendent (,,Gott wirkt nicht in korperli-
chen Dingen. Er wirkt in der Ewigkeit“: 313,7. ,Wo Geist ist und Ein-
heit und Ewigkeit, da will Gott wirken“: 319,1f): die Heimkehr der
Seele in ihren gottlichen Grund macht, daB einer ewig ,wohnen‘ darf, si-
cher nicht auf dieser Erde, denn hier kénnen wir nur begrenzt wohnen,
aber in der unzerstérbaren ,,Uberzeit* (das Wort des Mystikers fiir die
Endzeit), der Stille der Gottheit, die unsagbar und wunderbar ist.

Die Sprache des Mystikers scheint individualistisch, weil sie von der
(einzelnen) Seele spricht. Die ungerechte Verdichtigung des Quietismus
oder Pietismus wird an den Vorwurf des Individualismus angeschlossen.
Dieser Vorwurf trifft aber weder Jeremia, noch Matthius, noch Johan-
nes. Auch das Problem des Psalm 73 ist kein pietistisches. Der (schein-
bare) Individualismus Eckharts ist ein MiBverstdndnis seiner Sprache.
Und auf diese Sprache kommt es in der Tat an. Sie ist iiberindividuell,
ndmlich auf absolute Erfahrung bezogen.?* Die Gesellschaft als solche
macht keine Erfahrung Gottes; hier muB die Erfahrung einzelner be-
zeugt werden, die ein Verweis ist und, weil es sich um ,absolute Erfah-
rung’ handelt, nicht inhaltlich vermittelt werden kann. Dieses verwei-
sende Zeugnis mul gesellschaftlich akzeptiert werden. Insofern sollte
man lieber sagen, daBl Mystik Politik beeinflussen kann, als daB Mystik
~politische Mystik* zu sein habe. Denn auch Politik ziihit zu dem, was
»abe* muB. ,So lange etwas iiber der Seele ist und so lange etwas vor
Gott ist, kommt sie (die Seele) in den Grund nicht ,in die Linge der
Tage** (319,9-11).

’2 So in Predigt 22, Ave, gratia plena: ,,Hie han ich éwicliche geruowet und gesléfen in der
verborgenen bekantnisse des ewigen vaters, inneblibende ungesprochene” (DW, 1, 382,6f)
(bekantnisse = Erkenntnis).

3 Vgl. A. M. Haas, Die Problematik von Sprache und Erfahrung in der deutschen Mystik, in;
W. Beierwaltes u.a. (Hrsg.), Grundfragen der Mystik. Einsiedeln 1974, 101.



Meister Eckhart 425

Die Nihe zu Gott ist freilich kein Abbruch der Kommunikation, son-
dern macht diese eigentlich erst sinnvoll und méglich, und dies eher
schweigend als redend. Das sprachliche Zeugnis von Gott ist sowohl né-
tig, wie (in sich) fast unméglich.’* Die wenigsten verstehen das Zeugnis.
Hier gibt es keine semantische Absicherung. Auf das fast notwendige
Nicht-Verstehen verweisen die zahlreichen ,,Wahrheitsbeteuerungen®
Eckharts. Wo niemand versteht, muB3 es ,,diesem Opferstock® da gepre-
digt werden.® Fiir die Wahrheit Gottes gibt es (von der Rolle des Soh-
nes oder ,,Wortes* abgesehen) keinen ,,Mittler”, also auch keine gesell-
schaftliche Vermittlung.?¢ Darauf kann einer nur verweisen: Mir ist es so
geschehen; moge dir auch so geschehen; erwarte es!

Der Weg dazu ist ,,Stillschweigen*, die radikale Armut des Geistes als
_nicht wollen, nicht erkennen, nicht haben“.>” Aber die iiber solche Ar-
mut erlangte ,,Gleichheit* erweist sich als groler Reichtum.

Hat einer ,,nicht*, so wird er von Gott gehalten. Im letzten Kapitel der
_Reden der Unterweisung® (23; DW, 5, 290-309) wird die Armut, das
,Vernichten seiner selbst*3¢, verbunden gesehen mit dem ,,Besitz Got-
tes: ,,Da will er selber allein und ganz und gar unser Eigen sein.“?* ,,Da-
fiir, daB ich durch ihn aus mir selbst ausgehe, dafiir wird Gott mit all
dem, was er ist und leisten kann, immer mein Eigen sein, ganz mein, wie

34 Vgl. hierzu: H. Zitker, Zwischen anthropomorphem Reden und Schweigen. Zur theologi-
schen Sprachdidaktik Meister Eckharts, in: Religionspddagogische Beitrdge, 16 (19895),
90-110.

35 Ende der ,,Opferstock-Predigt”, Nolite timere eos, Pfeiffer LVI, Leipzig 1857 (Nach-
druck: Aalen 1966), 179-181: ,Wire hier niemand gewesen (der die Predigt verstanden
hitte), ich miiBte sie diesem (Opfer-)Stocke gepredigt haben.”

36 Am Ende der beriihmten Predigt 52, Beati pauperes spiritu, heilit es: ,,Wer diese Reden
nicht versteht, der bekiimmere damit sein Herz nicht. Solange der Mensch dieser Wahr-
heit nicht gleich ist, so lange kann er diese Rede nicht verstehen. Denn das ist eine unge-
dachte (Quint: verhiillte; ich halte ,,ungedachte” fiir richtig!) Wahrheit, die da gekommen
ist, aus dem Herzen Gottes ohne Vermittlung (= Vermittler)*: DW, 2, 506,1-3. — Weitere,
shnliche Wahrheitsbeteuerungen zitiert Quint, DW, 2, 516f,63. Die Auffassungen der For-
schung tiber Pr. 52 zeigen, wie sehr die Erfahrung, die einer mitbringt, das Urteil iiber, Eck-
hart beeinfluB3t. Ruh widmet ihr ein eigenes Kapitel und halt sie fiir Eckharts letzte Pre-
digt. Mieth und Haas schenken ihr grole Beachtung. Dagegen halt sie Oechslin (Dict. de
Spiritualité, 4, Paris 1960, Eckhart, 93-116) fiir das Beispiel eines nicht-authentischen Tex-
tes!

37 Pr. 52, DW, 2, 488, 5f. ,,Das ist ein armer Mensch, der nicht will und nicht weil3 und
nicht hat.“ Quints Ubersetzung mit ,nichts will“ usw. ist noch nicht zum vollen Verstdnd-
nis des Textes gelangt. Beachte, dal Pr. 52 nichts anderes tut, als dieses radikale und
schwierige Wort zu entfalten, eingerahmt von zwei Wahrheitsbeteuerungen: Diese Predigt
gab den AnstoB zu Erich Fromms spitem Werk ,,Haben oder Sein®, Stuttgart 1976. Die
Zukunft der Menschheit hiangt am ,,Nicht-Haben*.

38 Reden der Unterweisung, DW,5,2,292,7.

39296, 8.



Robert E. Maier 426

sein, weder weniger noch mehr... nie wurde (jemandem) etwas so eigen,
wie Gott mein sein soll mit all dem, was er kann und ist.“4°

Auf dieser Ebene einer absoluten, von individuellen Bedingungen
(wie Visionen, Ekstasen u.a.) losgelésten Erkenntnis Gottes, die Gott
nichts beilegt, noch etwas fiir sich selbst will, sondern eben ,,abgel6st“
hat, gilt dann auch - was als letztes bemerkt werden soll —, daB nichts
mehr verloren gehen kann, weder im Leben noch im Sterben:

»Denn mit Gott kann man nichts versiumen;
so wenig Gott etwas versdumen kann,
so wenig kann man mit Gott etwas versiumen.“4

40298, 4-10. Schon in diesem ,,Jugendwerk* Eckharts, das nach 1294 in Erfurt entstanden
ist, begegnel seine — wic Haas sagt — ,,Fundamentalmystik“ (a.a.0., 102), die alsbald nach
ihm durch ,, Wiederaufnahme der psychologischen Gesichtspunkte der alten Kontempla-
tionsmystik ... umgeformt wird“. Von Schauungen, Ekstasen, Kasteiung ist bei Eckhart nir-
gends die Rede. Es wird lediglich auf die Entriickung des Paulus verwiesen, die dem Eck-
hart aber, wie er betont, versagt geblieben ist.

4 DW, 5, 286,10-287,2.

Die padagogischen Ideen
der hl. Euphrasia Pelletier

Ein Beispiel christlicher Sozialpidagogik im 19. Jahrhundert

Robert E. Maier, Adlersberg

Seit nunmehr 150 Jahren gibt es in Deutschland eine katholische Or-
densgemeinschaft von Schwestern, die sich im besonderen um die in
Not geratenen Middchen und Frauen kiimmert; die Ordensgemeinschaft
der Schwestern vom Guten Hirten. Urspriinglich stammt der Orden, der
heute iber die ganze Welt verbreitet ist, aus Frankreich. P. Jean Eudes
und Sr. M. Euphrasia Pelletier, zwei bedeutende, spiter heilig gespro-
chene Personlichkeiten, gelten als seine Griinder.

Jean Eudes griindete 1641 in Caén ein Haus mit dem Namen ,,Zu-
flucht®. Es diente als Zufluchtstitte fiir heimatlose Midchen. Sie wur-
den betreut von Schwestern, denen Eudes eigene Konstitutionen
schrieb, die Rettung und Heil der Seelen in den Vordergrund stellten.





