
Robert E. Maier 426 

sein, weder weniger noch mehr... nie wurde (jemandem) etwas so eigen, 
wie Gott mein sein soll mit all dem, was er kann und ist."40 

Auf dieser Ebene einer absoluten, von individuellen Bedingungen 
(wie Visionen, Ekstasen u.a.) losgelösten Erkenntnis Gottes, die Gott 
nichts beilegt, noch etwas für sich selbst will, sondern eben •abgelöst" 
hat, gilt dann auch - was als letztes bemerkt werden soll -, daß nichts 
mehr verloren gehen kann, weder im Leben noch im Sterben: 

•Denn mit Gott kann man nichts versäumen; 
so wenig Gott etwas versäumen kann, 
so wenig kann man mit Gott etwas versäumen."41 

40 298, 4-10. Schon in diesem •Jugendwerk" Eckharts, das nach 1294 in Erfurt entstanden 
ist, begegnet seine - wie Haas sagt - •Fundamentalmystik" (a.a.O., 102), die alsbald nach 
ihm durch •Wiederaufnahme der psychologischen Gesichtspunkte der alten Kontempla- 
tionsmystik ... umgeformt wird". Von Schauungen, Ekstasen, Kasteiung ist bei Eckhart nir- 
gends die Rede. Es wird lediglich auf die Entrückung des Paulus verwiesen, die dem Eck- 
hart aber, wie er betont, versagt geblieben ist. 
41 DW, 5, 286,10-287,2. 

Die pädagogischen Ideen 
der hl. Euphrasia Pelletier 
Ein Beispiel christlicher Sozialpädagogik im 19. Jahrhundert 

Robert E. Maier, Adlersberg 

Seit nunmehr 150 Jahren gibt es in Deutschland eine katholische Or- 
densgemeinschaft von Schwestern, die sich im besonderen um die in 
Not geratenen Mädchen und Frauen kümmert; die Ordensgemeinschaft 
der Schwestern vom Guten Hirten. Ursprünglich stammt der Orden, der 
heute über die ganze Welt verbreitet ist, aus Frankreich. P. Jean Eudes 
und Sr. M. Euphrasia Pelletier, zwei bedeutende, später heilig gespro- 
chene Persönlichkeiten, gelten als seine Gründer. 

Jean Eudes gründete 1641 in Caen ein Haus mit dem Namen •Zu- 
flucht". Es diente als Zufluchtstätte für heimatlose Mädchen. Sie wur- 
den betreut von Schwestern, denen Eudes eigene Konstitutionen 
schrieb, die Rettung und Heil der Seelen in den Vordergrund stellten. 



Euphrasia Pelletier 427 

Der Orden nannte sich Orden •Unserer Frau von der Liebe". Papst 
Alexander VII. gewährte 1666 das päpstliche Breve. Dieser Orden, der 
sich bis 1837 auf französisches Gebiet beschränkte, erfuhr nun in den 
Jahren danach eine außergewöhnliche Vergrößerung und internationale 
Ausbreitung. Verantwortlich dafür war eine dynamische Ordensfrau mit 
besonderen pädagogischen und administrativen Fähigkeiten, Sr. M. Eu- 
phrasia Pelletier. 

Das Leben der Sr. M. Euphrasia Pelletier 

Sie wurde am 31. 7. 1796 auf der Insel Noirmoutier vor der Küste der 
Vendee geboren und auf den Namen Rose-Virginie getauft. Ihre Eltern, 
der Arzt Julien-Louis Pelletier und Anne Francoise Pelletier, geb. Mou- 
rain, wurden 1794 mit ihren Kindern auf die Insel verschleppt und dort 
als Gegner der Revolution angeklagt. Nach dem Freispruch ließ sich die 
Familie auf der Insel nieder.1 Rose-Virginie wuchs in einer religiösen 
und sozialen Atmosphäre auf. Sie wurde von den Eltern selbst in den 
wichtigsten Glaubenswahrheiten unterrichtet. Der Vater behandelte 
Arme umsonst und versorgte sie darüber hinaus oft mit Nahrung und 
Kleidung. Waisenkinder und Kinder von in Not geratenen Eltern wur- 
den in der eigenen Familie aufgenommen und von der Mutter liebevoll 
versorgt. Dazu wurde Rose-Virginie aktiv einbezogen.2 Damit erfuhr das 
junge Mädchen bereits in der Familie die drei wichtigsten Weisen mora- 
lischer Erziehung, die kognitive (Unterrichtungen und Gespräche), die 
emotionale (Vorbild der Eltern) und die aktionale (eigenes Handeln).3 

Im Jahre 1805 starb der Vater. Die Mutter zog sich einige Jahre später 
mit ihrer Familie in ihr Heimatdorf auf das Festland zurück. Rose-Virgi- 
nie kam in ein Mädchenpensionat nach Tour und war von ihrer Familie 
getrennt. Hier fühlte sie sich gar nicht wohl. Später gestand sie: •Im In- 
ternat habe ich viel geweint."4 Dies deshalb, weil dort eine Atmosphäre 
engstirniger Strenge und harter Disziplin herrschte. Außerdem gab es 
überzogene Frömmigkeitsübungen und harte Formen der Askese. Die 
Trennung von der Mutter und ihr früher Tod im Jahre 1813 verschlim- 
merten zusätzlich die Situation der jungen Rose-Virginie. Im Jahre 1814 
verließ sie unter dramatischen Umständen ihr Pensionat und trat in die 

1 Vgl. Poinsenet, M. E., Vor allem die Liebe. Übers, v. E. Mildner, Kevelaer 1970, 14f. 
2 Vgl. Hector, J., Mutter Maria v. d. hl. Euphrasia Pelletier. Kevelaer 1927, lOf. 
3 Die moderne Moralpädagogik kennt diesen dreifachen Ansatz (vgl. Maier, K. E., Grund- 
riß moralischer Erziehung. Bad Heilbrunn 1986, 107 ff.). 
4 Zit. in Poinsenet (s. Anm. 1), 24. 



Robert E. Maier 428 

•Zuflucht" von Tour ein, mit der Absicht, Ordensschwester zu werden. 
Dort legte sie 1817 die ewigen Gelübde ab. Sie bekam den Namen Sr. 
M. Euphrasia. Bereits 1825 wurde sie zur Oberin des Hauses gewählt. 
Die Wahl war eine Sensation, denn gemäß dem Konzil von Trient 
mußte das Mindestalter einer Oberin 30 Jahre, gemäß den Konstitutio- 
nen der •Zuflucht" sogar 40 Jahre betragen, während Sr. M. Euphrasia 
erst 28 Jahre alt war. Nachdem ein Dispens von Rom eingeholt worden 
war, nahm sie widerstrebend an. 

1829 gründet sie ein KJoster in Angers. Das Gebäude, eine ehemalige 
Fabrik, war von einem Grafen gekauft und den Schwestern zur Verfü- 
gung gestellt worden. Dort wurde sie mehrmals zur Oberin gewählt und 
erreichte 1835 die Einführung des Generalats und ihre Anerkennung als 
Generaloberin. Der Orden nannte sich nun •Kongregation unserer Frau 
von der Liebe des Guten Hirten von Angers". Sinn des Generalats war 
eine straffere und zentralere Führung sowie eine Vernetzung mit der 
Möglichkeit zu gegenseitigem Austausch und gegenseitiger Unterstüt- 
zung. Dies brachte der neuen Generaloberin Konflikte mit der kirchli- 
chen Obrigkeit ihres Landes und mit einzelnen Häusern der •Zuflucht". 
Einigen Vertretern der kirchlichen Obrigkeit war das Generalat deshalb 
suspekt, da sie darin eine Beschneidung ihrer Rechte in ihren Diözesen 
erblickten. Einige Häuser der Zuflucht lehnten das Generalat ab, weil es 
in Widerspruch zu der von P. Eudes gewollten Autonomie der einzelnen 
Häuser stand. Sr. M. Euphrasia litt sehr unter den Differenzen5; sie ließ 
sich aber von ihrem Weg nicht abbringen. 

Mehrmals wurde sie zur Generaloberin gewählt. Sie starb am 24. 4. 
1868. Bis zu ihrem Tod hatte sie ihre Gemeinschaft auf 110 Häuser in al- 
ler Welt vergrößert.6 Bereits 1897 wird der Seligsprechungsprozeß einge- 
leitet, 1933 wird sie durch Pius XI. selig-, 1940 durch Pius XII. heiligge- 
sprochen. 

Bevor nun die Darstellung der eigentlichen Erziehungslehre 
sind drei Vorbemerkungen nötig: 

1. Sr. M. Euphrasia hinterließ keine systematische Erziehungslehre. 
Sie benützte weitgehend die Form des mündlichen Vortrags und des Ge- 
sprächs. Diese Vorträge und Gespräche wurden von einzelnen Schwe- 
stern mitgeschrieben und später als •Unterredungen" weitergegeben. Im 

5 Vgl. Brief v. 21. 8. 1841, in: Briefe der hl. M. Euphrasia Pelletier. Übers, v. M. R. Exenber- 
ger. Barle Due 1984, 127 f. 
6 Vgl. Sauter, E., In den Spuren des Guten Hirten. Leutersdorf 1988, 79. 



Euphrasia Pelletier 429 

folgenden werden die für das Erzieherische wesentlich erscheinenden 
Gedanken herausgegriffen und in ein Ganzes eingeordnet. 

2. Zeitbedingtes wird bewußt vernachlässigt. Es geht um die überzeit- 
lichen, formalen Gedanken. Diese überzeitlichen Gedanken müssen an 
Inhalten der gegebenen historischen Situation und am lebendigen Ge- 
genüber konkretisiert werden. 

3. Thema der Darstellung sind die pädagogischen Ideen von Sr. M. 
Euphrasia Pelletier, nicht die von ihr und ihren Schwestern tatsächlich 
praktizierte Erziehung. Damit ist das Folgende ideengeschichtlich und 
nicht sozialgeschichtlich zu verstehen. 

Zeitgeschichtliche Einflüsse auf die Erziehungslehre 

Von der französischen Kirchengeschichte lassen sich zwei deutliche Ein- 
flüsse auf Sr. Euphrasia Pelletier und ihr Denken und Tun erkennen, der 
Sieg des Ultramontanismus gegen den Gallikanismus und die Ausbrei- 
tung der Lehre des Alfons von Liguori. 

Ultramontanismus bedeutet eine besondere Hinwendung nach Rom 
unter weitgehender Vernachlässigung der nationalen Eigenständigkeit 
der Kirchen.7 Gegenbewegung in Frankreich war der Gallikanismus, der 
im besonderen die Eigenständigkeit der französischen Kirche, verbun- 
den mit einer Opposition gegen den römischen Zentralismus, vertrat. 
Unter dem Pontifikat Gregors XVI. (1831 bis 1846) erstarkte die ultra- 
montane Bewegung und wies partikularistische Tendenzen in ihre Gren- 
zen. Begünstigt wurde diese Bewegung in Frankreich u. a. dadurch, daß 
sich große Teile des niedrigen Klerus durch den größeren Einfluß der 
römischen Kongregation eine Begrenzung der übergroßen Macht der Bi- 
schöfe erhofften.8 Auch Sr. Euphrasia wurde in die Auseinandersetzun- 
gen mit hineingezogen. Als sie wegen der Einführung des Generalats in 
Streit mit gallikanisch gesinnten Bischöfen geriet, half ihr ihre ultramon- 
tane Haltung und die Bereitschaft Roms, sie zu unterstützen. Ohne den 
Sieg des Ultramontanismus in Frankreich und den dadurch bedingten 
starken Einfluß von Rom wäre es ihr wohl kaum gelungen, ein Genera- 
lat mit einem übernationalen Anspruch und einem römischen Protektor 
einzuführen. 
7 Der ursprünglich neutrale Begriff wandelte sich im Verlauf des 19. Jahrhunderts auf- 
grund konfessioneller Streitereien zu einem antikatholischen Schlagwort (vgl. Raab, H., 
Ultramontan. In: Lexikon für Theologie und Kirche, Höfer, J./Rahner, K. [Hrsg.], Bd. 10. 
Freiburg 1965, 459). 
8 Vgl. Aubert, R., Die Fortführung der katholischen Erneuerung in Europa. In: Jedin, H. 
(Hrsg.), Handbuch der Kirchengeschichte, Bd. VI. Freiburg, Basel, Wien 1971, 415 ff. 



Robert E. Maier 43 0 

Einen weiteren kirchengeschichtlichen Einfluß auf die Ordenserneue- 
rin stellt die rasche Ausbreitung der moraltheologischen Lehren des Al- 
fons von Liguori im ersten Viertel des 19. Jahrhunderts dar. Durch eine 
neue Moraltheologie, welche die individuellen Entscheidungsmöglich- 
keiten gegenüber der Gesetzestreue stärkte und mehr auf persönliche 
Gnade und individuelle Barmherzigkeit setzte, überwand er den bis da- 
hin vorherrschenden Rigorismus, der weitgehend am Bild des vollkom- 
menen Christen orientiert war und gegenüber menschlichen Schwächen 
zu strenger Konsequenz und Hartherzigkeit neigte. Diese menschlichere 
und mildere Moraltheologie erleichterte den Gläubigen den Zugang zu 
den Sakramenten und erneuerte die Barmherzigkeit der Christen gegen- 
über Sündern, Ausgestoßenen und Gestrandeten. Es ist mit Sicherheit 
anzunehmen, daß diese Lehre, deren Ausbreitung zu den wichtigsten 
kirchengeschichtlichen Ereignissen des 19. Jahrhunderts in Frankreich 
gehörte9, die immer wieder von Sr. Euphrasia erhobene Forderung nach 
Liebe und Barmherzigkeit gegenüber den •filles egarees"10 beeinflußte. 

Politisch gesehen kann man in der Pädagogik der französischen Or- 
denserneuerin auch eine Antwort auf die Umwälzungen von 1789 erken- 
nen. Sie spricht von einer •grauenvolle(n) Revolution"11, und sie meint 
Terrorismus, Kirchenfeindlichkeit, reine Diesseitigkeit. Vor allem das 
Wiedererstarken der Kirche und die Erneuerung der Klöster waren ihr 
wichtige Anliegen, aber auch die christliche Erziehung der weiblichen 
Jugend. Gegenüber der allzusehr auf das Diesseitige und Politische ge- 
richteten Pädagogik der Revolution orientierte sie sich am Heil des gan- 
zen Menschen, welches für sie nur dann richtig gedacht war, wenn das 
religiöse Moment, das wesentlich zum Menschen gehört, gebührend Be- 
achtung findet. In diesem Sinne wurde sie auch von den bayerischen Bi- 
schöfen verstanden, die im Rahmen der Restaurationsbewegung eine 
Verpflanzung des Ordens nach Bayern begrüßten. Beispielhaft dafür ist 
der Hirtenbrief des Bischofs von Passau vom 10. 8. 1838. In ihm wird 
der Orden als Schutz vor Sittenlosigkeit und Revolution gesehen. (•Dem 
hereinbrechenden Strome" werden durch die Frauen vom Guten Hirten 
•kräftige Dämme" entgegengesetzt.) Der Bischof sieht es als eine beson- 
dere Fügung der Vorsehung, daß gerade dort, wo in neuerer Zeit Un- 
glaube und Unmoral •und die verderblichen Pläne der Zerstörung alles 

9 Ebd. 445. 
10 Sie verwendet den Begriff •verirrte Mädchen" häufig in ihrer Korrespondenz (vgl. Brief 
von Euphrasia Pelletier an Bischof Schwäbl vom 13. 8. 1838. In: Ordinariatsarchiv Regens- 
burg, Akt: Verein zur Einführung der Frauen vom Guten Hirten, 1838 bis 1855), um damit 
eine eindeutige und harte Schuldzuweisung zu vermeiden. 
11 Unterredungen der hl. M. Euphrasia. Manuskript i. Besitz d. Ordens, 56. 



Euphrasia Pelletier 43' 

Bestehenden geboren wurden", die •Wiederbelebung des Glaubens, des 
Gehorsams und der guten Sitten"12 am wirksamsten begonnen wurde. 

Ziel der Erziehung 

Heil der Seele ist für Sr. Euphrasia Pelletier das oberste Ziel allen erzie- 
herischen Bemühens. Immer wieder kommt sie darauf zurück und er- 
mahnt ihre Schwestern, dieses Ziel nicht aus den Augen zu verlieren.13 

Heil der Seele darf nicht in der Weise interpretiert werden, als ob es sich 
hier um eine besondere Betonung der Seele unter Vernachlässigung der 
Dimension des Leiblichen handelte. Im katholischen Verständnis ist der 
Mensch nicht eine •Seele, die einen Leib benutzt" (Plotin), sondern in 
Absetzung zum Idealismus wird unter Berücksichtigung der Lehren von 
Aristoteles und Thomas Leib und Seele an eine •ursprünglich naturale 
Einheit des Menschseins zurückgebunden".14 Ohne die anthropologi- 
sche Fragestellung des Verhältnisses von Leib und Seele weiter zu ver- 
folgen, steht zumindest soviel fest, daß eine Aussage über die Seele im- 
mer eine solche über den ganzen Menschen ist. Heißt also das Erzie- 
hungsziel Heil der Seele, so bedeutet das Heil des ganzen Menschen. 
Zum ganzen Menschen gehört im christlichen Verständnis der Bereich 
des Sinnlichen, des Geistigen und des Moralisch-Religiösen. Die Pflege 
all dieser Bereiche läßt sich im Nachlaß der Heiligen nachweisen. Es ge- 
nügt aber nicht, daß im Rahmen des Erziehungsziels Heil der Seele die 
zum Ganzen gehörenden Teilbereiche nur zu ihrer erreichbaren Höchst- 
form ausgebildet werden, wichtig ist auch, daß sie in richtige Ordnung 
gelangen. So muß das Niedrigere vom Höheren geleitet werden, das 
Sinnliche vom Geistigen und dieses vom Moralisch-Religiösen. Letzte- 
res muß die Führung im Menschen übernehmen. So rät Sr. Euphrasia 
Pelletier bezüglich der Leidenschaften. •Diese Gefühle, diese Neigun- 
gen, welche sich in euren Seelen bilden, sendet sie alle unserem Herrn 
zu und bezieht sie auf ihn, der unser Vorbild und unser Meister ist."15 

Eine ähnliche Sicht dieses Erziehungszieles und eine systematische 
Begründung findet sich bei Sailer. Er schreibt: •Die Menschheit wäre 
hienieden vollendet, wenn die Kräfte der sinnlichen Sphäre an den gei- 

12 Hirtenbrief des Bischofs von Passau vom 10. 8. 1838. In: Ordinariatsarchiv Regensburg, 
Akt: Verein zur Einführung der Frauen vom Guten Hirten, 1838 bis 1855. 
13 Vgl. z.B. Unterredungen (s. Anm. 11), 152. 
14 Metz, J. B., Seele. Systematisch. In: Höfer, J./Rahner, K. (Hrsg.): Lexikon für Theologie 
und Kirche. Bd. 9. Freiburg 1964, 570. 
15 Unterredungen (s. Anm. 11), 107. 



Robert E. Maier 432 

stigen und die geistigen an dem Göttlichen hingen."16 Dies wird in etwa 
folgendermaßen begründet: Die sinnlichen Kräfte müssen durch die gei- 
stigen in Zucht genommen werden, sonst würde der Mensch ohne jegli- 
che Kontrolle seine Triebe ausleben, er würde ein •wildes Tier". Das 
Geistige kann aber auch nicht ausreichen, denn, •dem Gelehrten, der 
sich durch niedrige Handlungen entehrt, fehlt die Würde des Men- 
schen".17 Er benötigt die moralisch-religiöse Dimension, um seinen 
Geist an eine überpersönliche Realität zu binden, als die Quelle von al- 
lem Wahren und Guten. Von dieser Dimension gehen außerdem Gegen- 
wirkungen gegen den •Feind der Menschheit", den Egoismus, aus. •Wer 
immer das Göttliche zum Zentrum macht, ... der kann sich selber nicht 
zum Zentrum machen, und das ist das Wesen des Egoismus."18 

Das Erziehungsziel Heil der Seele mit seinen drei Dimensionen, Sinn- 
liches, Geistiges, Moralisch-Religiöses, muß in der jeweiligen histori- 
schen Situation konkretisiert werden. Dabei ist wichtig, daß die konkre- 
ten Anforderungen, Bedürfnisse, Gefährdungen mit einbezogen werden. 
Weiterhin ist für die Konkretisierung das jeweilige Kind, das erzogen 
werden soll, von Wichtigkeit; es muß im Letzten um sein wirkliches Heil 
gehen, um nichts anderes sonst. 

Personale Qualitäten des Erziehers 

Hierbei handelt es sich um jene Qualitäten, die nach Sr. Euphrasia Pel- 
letier ein Erzieher verwirklichen muß, der im Dienste des Erziehungs- 
ziels Heil der Seele steht, Qualitäten, die die Person des Erziehers betref- 
fen. 

Angemerkt werden muß hierzu, daß Sr. Euphrasia Pelletier sich an 
ihre Mitschwestern wendet, wenn sie über Pädagogisches spricht. Man 
könnte daraus den Schluß ziehen, sie habe mit ihren Ideen weltlichen 
Erziehern nichts zu sagen. Doch dieser Schluß ist irrig. Ohne die funda- 
mentalen Unterschiede zu leugnen - hier Leben nach den evangelischen 
Räten, dort Eingebettetsein in die Gesellschaft, hier Beruf als Lebens- 
aufgabe und Berufung, dort Beruf auch unter dem Aspekt des Gelder- 
werbs u.a. -, kann doch echtes Erziehersein in beiden Lebensformen 
verwirklicht werden. Dies ist deshalb möglich, weil Erziehung ein perso- 
nales Geschehen ist, das wesentlich die Person des Erziehers, nicht so 
sehr die von ihm gewählte Lebenform, sowie die Person des Kindes be- 
16 Sailer, J. M., Über Erziehung für Erzieher. Paderborn 1905 (4. Aufl.) 46 
17 Ebd. 44. 
18 Ebd. 55. 



Euphrasia Pelletier 433 

trifft. Deshalb ist es auch möglich, daß Menschen, die vordergründig 
nichts mit Erziehung zu tun haben, dennoch eine fruchtbare erzieher- 
ische Wirkung ausstrahlen. 

Eine personale Qualität, die dem wirklichen Erzieher zukommen 
muß, ist der Eifer. Im Zusammenhang mit der Berufung der Schwester 
heißt es: •O wie wünsche ich, daß alle meine Töchter diese Seelengröße 
besäßen und wie die hl. Theresia nur den einen Wunsch hätten, das 
Reich des Herrn zu verkünden und immer dem Guten nachzustreben, 
ohne sich durch irgend etwas aufhalten zu lassen..."19 Pädagogisch in- 
terpretiert, d.h. auf die personale Beziehung zwischen Erzieher und 
Kind bezogen, bedeutet dies ein Doppeltes: Verkündigung des Reiches 
des Herrn heißt religiöse Unterweisung, religiöses Antworten auf die Le- 
bensfragen des Kindes. Streben nach dem Guten heißt in der pädagogi- 
schen Situation Erkennen und Fördern des Guten im Kind. Dies kann 
auch über das Moralische hinausgehen im Sinne einer Förderung der 
speziellen Tüchtigkeit eines jungen Menschen, so daß der Jugendliche 
seine Hochform erreicht, das ihm Mögliche verwirklicht und nicht 
schon vorher wegen mangelnder Anstrengung oder aufgrund widriger 
Umstände sich mit Wenigem begnügt. Hier zeigt sich, daß der Begriff 
Eifer gleiches besagt wir richtig verstandene Autorität. Vom lateinischen 
augere = vermehren, vergrößern abstammend, heißt Autorität •Mehrer- 
schaft" für einen anderen, in dem Sinne, daß ihm geholfen wird, zu der 
ihm gemäßen Hochform zu gelangen. 

Im Sinne der richtig verstandenen Autorität ist erzieherisches Engage- 
ment, konkretes Eingreifen und Zupacken nötig. Wichtig ist aber immer, 
daß dem jungen Menschen keine fremde Form aufgeprägt wird, sondern 
daß ihm geholfen wird, zu seiner Hochform zu gelangen. In der perso- 
nalen Beziehung kann man echte Autorität weitgehend auch in ihrer 
Wirkung erkennen: Gibt es geistiges Wachstum, zunehmende Reife und 
Tüchtigkeit beim jungen Menschen, so ist zu vermuten, daß echte Auto- 
rität am Werke ist; verkümmert er hingegen, lernt er nicht hinzu, sperrt 
er sich dem erzieherischen Einfluß, so besteht die Möglichkeit, daß sich 
das pädagogische Handeln zu wenig am Kind orientiert.20 

19 Zit. in: Degris, M. E., Was unsere heilige Mutter uns heute zu sagen hat. Aus dem Franz. 
übers., Angers 1972, 67. 
20 Falsch verstandene Autorität ist eine der vielen möglichen Ursachen dafür, daß ein 
fruchtbares pädagogisches Handeln verhindert wird. Verantwortlich hierfür ist der Erzie- 
her. Es soll aber nicht verschwiegen werden, daß auch das Kind, zumal der Jugendliche, 
aufgrund seiner personalen Freiheit die Antwort auf einen erzieherischen Anruf verwei- 
gern oder mit nein beantworten kann. Deshalb hat, wie Bollnow ausführlich nachweist, je- 
des erzieherische Handeln den Charakter eines Wagnisses und kann scheitern (vgl. Boll- 
now, O. F., Existenzphilosophie und Pädagogik. Stuttgart 1977 (5. Aufl.), 132ff.). 



Robert E. Maier 434 

Damit aber pädagogisches Engagement nicht zu einem übertriebenen 
Aktionismus entartet, der nur vom Erzieher und seinen Diagnosen und 
Zielvorstellungen vom Kind ausgeht, ist eine korrespondierende Hal- 
tung notwendig. Bei Sr. Euphrasia Pelletier findet sich in diesem Zusam- 
menhang die Forderung nach Barmherzigkeit. Sie meint damit eine 
Liebe zu den Menschen in ihrer persönlichen Ausprägung, ihrem 
Schicksal, ihrem So-Sein mit allen Fehlern und Mängeln. •Suche gedul- 
dig zu sein in der Ertragung der Fehler und Schwächen anderer, weil 
auch du vieles hast, was andere ertragen müssen."21 An anderer Stelle: 
•Die Barmherzigkeit ist die verzeihende Liebe."22 Barmherzigkeit bedeu- 
tet Geduld haben, Zeit geben, verstehen. Verstehen, daß manche Kinder 
aufgrund ihrer Vorgeschichte, ihrer Familie, ihres Milieus, ihrer Anla- 
gen die Form angenommen haben, mit der sie dem Erzieher begegnen. 

Wichtig ist, daß beide Haltungen, Eifer und Barmherzigkeit, zu einem 
fruchtbaren pädagogischen Handeln gehören. Eifer ohne Barmherzig- 
keit bedeutete zu starke Einflußnahme, übertriebenes pädagogisches En- 
gagement. Barmherzigkeit ohne Eifer hieße Stehenbleiben bei der Ak- 
zeptation, Verstehen des Werdeganges ohne Engagement für eine Ände- 
rung.23 

Eine weitere personale Qualität des Erziehers ist Demut. Verstanden 
wird darunter ein Aufgeben der Selbstsucht, Verborgenheit in Gott24, 
Ichlosigkeit in dem Sinne, daß der Mensch und speziell der Erzieher 
von seinen nur subjektiven Wünschen und Vorstellungen loskommt. Für 
die Erziehung ist dies von doppelter Bedeutung: 

Ein demütiger Erzieher kann gegenüber Jugendlichen Vorbildfunk- 
tion übernehmen, indem er ihnen konkret vorlebt, daß nicht die Durch- 
setzung seines Ichs der wesentliche Sinn des Lebens ist, sondern Selbst- 
werdung, die durch Akte der Selbstlosigkeit qualifiziert ist. Nächsten- 
liebe und Dasein für andere Menschen sind wesentlich für die eigene 
Selbstverwirklichung. In diesem Sinne ist ein demütiger Erzieher ein 
•Modell" gegen den •Feind der Menschheit" (Sailer), den Egoismus. 

Für die Du-Beziehung zwischen Erzieher und Kind bedeutet die per- 
sonale Qualität der Demut, Achtung des Erziehers vor der grundsätzli- 

21 Praktische Regeln zum Gebrauche der Klosterfrauen vom Guten Hirten für die Leitung der 
Klassen. Übers, nach der Ausgabe v. Angers 1916. Münster 1927, 81. 
22 Unterredungen (s. Anm. 11), 18. 
23 Dieser Gedanke wird später bei H. Nohl, einem der großen geisteswissenschaftlichen 
Pädagogen, systematisch ausgearbeitet. Es spricht von Autorität (bei Sr. Euphrasia Pelle- 
tier ist dies Eifer) und Liebe (Barmherzigkeit) oder dem väterlichen und mütterlichen Prin- 
zip als den beiden Polen des pädagogischen Handelns (vgl. Nohl, H., Die pädagogische Be- 
wegung in Deutschland und ihre Theorie. Frankfurt a.M. 1963 (6. Aufl.), 138 ff.). 
24 Unterredungen (s. Anm. 11), 67. 



Euphrasia Pelletier 435 

chen Anderheit und der Würde des Kindes. Demut bringt ihn dazu, sich 
selbst in seiner Verfügungsgewalt zu begrenzen, sie hindert ihn daran, 
im Kind nur ein Material zu sehen, das nach Willen und Vorstellung des 
Erziehers geformt wird. Demut bremst das erzieherische Wirken, damit 
es nicht übertreibt und zur •Führung" (Litt) wird, sie bewahrt beim er- 
zieherischen Einflußnehmen das rechte Maß. 

Zur Haltung der Demut gehört auch die selbstkritische Sicht des eige- 
nen Könnens und Wissens. •Wenn ich die Mühe der Ärzte betrachte", 
heißt es in den Unterredungen, •das leibliche Leben zu retten, die Jahre 
des Studiums, die sie diesem Ziel widmen, dann mache ich mir Vor- 
würfe, daß ich nicht ebensoviel arbeite für das unendlich kostbare Le- 
ben der Seele."25 Aus diesen Worten ergibt sich neben dem bereits ge- 
nannten Eifer und dem pädagogischen Engagement eine weitere Quali- 
tät des Erziehers, Lernbereitschaft. Sie besagt, daß pädagogisches Tun 
aufgeschlossen sein muß und sich nicht in schlechter Konservativität 
verfestigen darf. So nötig praktische Erfahrung für Erziehung ist, so nö- 
tig ist auch Offenheit für Neues, Erprobung neuer Methoden, Eingehen 
auf aktuelle Forderungen der Zeit. Dies alles ist aber ohne konstante 
Fortbildung nicht möglich; sie ist ein wesentlicher Garant dafür, daß er- 
zieherisches Handeln nicht erstarrt, sondern kreativ und lebendig bleibt. 

Zu echtem und erfolgreichem erzieherischen Einsatz gehört auch die 
Bereitschaft zu Versenkung und Gebet. Euphrasia Pelletier sagt hierzu: 
•... niemals werdet Ihr wirksam für das Heil der Seelen arbeiten, wenn 
Ihr Euch nicht zuvor in das Gebet und das Schweigen versenkt."26 Für 
den Pädagogen bedeutet das, daß seinem aktiven Einsatz Versenkung 
und Innerlichkeit vorhergehen müssen und daß Phasen der Aktivität im- 
mer von solchen der Kontemplation unterbrochen werden müssen. Ne- 
ben dem Gedanken der klugen Einteilung der psychischen und physi- 
schen Kräfte, verbunden mit einer dadurch bewirkten Kräftigung des 
erzieherischen Einsatzes, wird hier noch Tieferes ausgedrückt. Dies wird 
deutlich durch ein weiteres Wort der Ordenserneuerin: •Verlaßt Euch 
ganz auf die Vorsehung, aber arbeitet gleichzeitig so, als ob diese nicht 
existierte."27 Dieses Wort besagt, daß die Hoffnung auf eine gütige Fü- 
gung und der aktive Einsatz zusammengehören. Eine Haltung bedarf 
der anderen, um ein fruchtbares Handeln zu bewirken. 

Verläßt sich der Erzieher ganz auf die gütige Fügung, setzt er seine 
Hoffnung allein auf Kontemplation und Gebet, auf Gott, so bleibt er zu 
passiv, er engagiert sich zu wenig konkret für das Kind. Im letzten ver- 

; Ebd. 75. 
' Zit. in Degris (s. Anm. 19), 70 f. 
' Ebd. 79. 



Robert E. Maier 436 

weigert er dem Kind, sich an seiner Persönlichkeit zu bilden, zu üben, 
aber auch sich damit auseinanderzusetzen, auf Widerstand zu reagieren. 
Der Erzieher bringt sich nicht mit seiner ganzen Persönlichkeit ein und 
widerstreitet damit einer grundlegenden Forderung dialogischer Erzie- 
hung. Außerdem trägt seine Passivität im konkreten Erziehungsprozeß 
dazu bei, daß mehr und mehr Laissez-faire-Haltung von seiten des Er- 
ziehers das Geschehen bestimmt. Die Jugendlichen werden dadurch 
weitgehend auf sich selbst zurückgeworfen. So sehr also das im Gebet 
für den jungen Menschen manifestierte Wohlwollen positiv zu werten 
ist, für erfolgreiche Erziehung ist es allein nicht ausreichend. 

Ist ein Erzieher umgekehrt der Überzeugung, der Mensch könne 
durch sein konkretes Handeln allein alle erzieherischen Probleme lösen, 
betont er aus dieser Überzeugung heraus besonders das Aktive und läßt 
Kontemplation nicht oder zu wenig zu, so herrscht eine Form pädagogi- 
scher Überaktivität. Sie hat zwei schwerwiegende Folgen: Zum einen 
tendiert dieses erzieherische Handeln zu einer Überbetonung der Mach- 
barkeit und Formbarkeit. Technokratisch und oftmals bedenkenlos wird 
hierbei Erziehung organisiert, ohne Respekt vor der Würde und dem 
Mitspracherecht des Kindes. Anstelle einer dialogischen Differenz (Bu- 
ber) zwischen Erzieher und Kind, herrscht monokausales, vom Erzieher 
ausgehendes Handeln vor. 

Eine zweite Folge jener pädagogischen Überaktivität ist eine unkriti- 
sche Sicht des pädagogischen Prozesses selbst. Es herrscht die Überzeu- 
gung, daß Erfolg bzw. Mißerfolg allein von der guten bzw. schlechten 
Organisation des erzieherischen Prozesses abhängen. Daß diese Über- 
zeugung naiv, ja unrichtig ist, zeigen die Wirkungen schicksalhafter Er- 
eignisse im Leben der Menschen. Diese Ereignisse lassen sich aber auf- 
grund ihrer Unvorhersehbarkeit, ihres plötzlichen Auftretens, gerade 
nicht organisieren. Wer also meint, er könne durch optimale Organisa- 
tion den erzieherischen Prozeß völlig in den Griff bekommen, mißachtet 
mächtige Bereiche der Wirklichkeit des menschlichen Daseins.28 

Ein pädagogisches Handeln, in dem auch konkrete Hoffnung auf gü- 
tige Fügung ihren Platz hat, relativiert die eigene Aktivität. Dadurch 
wird das Kind vor Überaktivität der Erziehenden geschützt; diesen er- 

28 Der Gedanke, daß der Mensch auch vom Schicksal abhängt, scheint mit der Zunahme 
technischer Machbarkeit und Verfügung in den Hintergrund gedrängt worden zu sein. 
Klar gesehen und richtig eingeordnet wird er u.a. in der stoischen und der von ihr beein- 
flußten Philosophie sowie im Christentum. Während erstere eher den wankelmütigen und 
unzuverlässigen Charakter des Schicksals betont (vgl. z. B. Boethius, Trost der Philosophie. 
München 1981, 45 ff.), das den Menschen ohne Warnung überfällt, sieht das Christentum 
im Schicksal eher göttliche Vorsehung, die dem Menschen hilft, ihn für Wesentliches wie- 
der wachzurütteln. 



Euphrasia Pelletier 437 

öffnet sich das kritische Bewußtsein, daß zum Erfolg einer erziehe- 
rischen Handlung mehr gehört als optimales Organisieren pädagogi- 
scher Prozesse. Das ganze Handeln wird in ein größeres Ganzes einge- 
ordnet und bekommt mehr Gelassenheit. 

Erziehungsmittel 

Ein wichtiges, von Sr. Euphrasia Pelletier häufig angesprochenes Erzie- 
hungsmittel ist die Sorge um gutes Essen. Anläßlich der Einweihung ei- 
ner neuen Küche in Angers erklärte sie: •Ich will, daß die Küche unse- 
rer Schwestern in allen unseren Häusern gelobt wird."29 Sie kümmerte 
sich auch selbst um gutes Essen und besuchte häufig die Küche, um ab- 
zuschmecken und zu verfeinern. Der Sinn ihrer Sorge war es, das leibli- 
che Wohlbefinden der Kinder zu fördern und eine raschere Eingewöh- 
nung zu bewirken. Außerdem war sie überzeugt davon, daß erst eine 
Befriedigung leiblicher Bedürfnisse die Kinder für geistige Fragen öff- 
net. 

Ein weiteres Erziehungsmittel der Pädagogik Sr. Euphrasia Pelletiers 
ist mitfühlender Umgang mit den Kindern. Sie meint damit, der Erzieher 
dürfe für Kummer und Probleme der Kinder nicht verschlossen sein, 
sondern müsse sie teilen und mittragen. Sr. Euphrasia Pelletier gibt da- 
für ein Beispiel: •Gestern habe ich mit unserer kleinen Maria Nizier ge- 
weint, und ich habe sie nie besser getröstet."30 Die Tröstung geschah 
hier dadurch, daß die Heilige an der inneren Welt eines anderen Men- 
schen in tiefer und echter Weise Anteil nahm. Dadurch eröffnete sie 
eine Solidargemeinschaft und riß den leidenden Menschen aus seiner 
Einsamkeit. Anstelle einer rationalen Belehrung aus akademischer Di- 
stanz zeigte sie emotionales Mitgefühl und stellte sich auf eine Stufe mit 
dem Leidenden. 

Diese Weise, in der pädagogischen Beziehung Mitgefühl für den an- 
deren zu zeigen, gibt dem jungen Menschen das Gefühl einer tiefen Be- 
friedigung, er fühlt sich verstanden, ein anderer Mensch hört ihm zu 
und nimmt an seiner Welt teil. Das Kind vermag sich einem einfühlsa- 
men Menschen eher zu öffnen und Vertrauen entgegenzubringen. Da- 
durch kann eine pädagogisch fruchtbare Beziehung entstehen.31 

29 Zit. in Degris (s. Anm. 19), 83. 
30 Ebd. 90. 
31 In der Gegenwart wird dieses von Sr. Euphrasia Pelletier bereits angesprochene Erzie- 
hungsmittel unter dem Begriff •Einfühlendes Verstehen" von Tausch/Tausch systematisch 
erforscht und auf seine pädagogische Wirkung befragt (vgl. Tausch, R./Tausch, A., Erzie- 
hungspsychologie. Göttingen 1979 (9. Aufl.), 178 ff.). 



Robert E. Maier 438 

Zu den Erziehungsmitteln gehört auch präventive Wachsamkeit als 
vorbeugende Maßnahme gegen Fehlentwicklungen der Kinder. Sr. Eu- 
phrasia Pelletier rät ihren Schwestern: •Machen Sie es wie die Mutter, 
die ihre Augen mit beständiger Sorgfalt für die Kinder offenhält. Geben 
Sie wohl acht, daß Ihr Mangel an Wachsamkeit nie Anlaß zu irgend- 
einem Unglück oder einer Beleidigung Gottes gebe!"32 Der Sinn der prä- 
ventiven Wachsamkeit liegt darin, daß es für den Erzieher einfacher ist, 
unangebrachte Verhaltensweisen der Kinder von Anfang an nicht zur 
Gewohnheit werden zu lassen, als sie später mit erheblich größerem 
Aufwand wieder zum Verschwinden zu bringen.33 Außerdem ist es 
manchmal im Rahmen der Heilpädagogik notwendig, Kinder in Heimen 
von ihrer bisherigen Umgebung eine Zeitlang zu isolieren, damit nega- 
tive Verhaltensweisen, die weitgehend von dieser Umgebung bewirkt 
worden sind, besser abgebaut werden können. 

Von dieser Sicht einer weitgehend präventiven Pädagogik wird auch 
Sr. Euphrasia Pelletiers Auffassung von Strafe und Lob deutlich. Da die 
Aufgabe des Erziehers weitgehend darin besteht, Fehlern und uner- 
wünschten Verhaltensweisen vorzubeugen, ist Strafe als Gegenwirkung 
nur von sekundärer Bedeutung. Eindringlich warnt sie vor zu häufigem 
Strafen und nennt dies einen •Mißbrauch".34 Dies deshalb, da erziehe- 
rische Autorität, die dazu da sein sollte, das geistig-seelische Wachstum 
des jungen Menschen zu fördern, durch häufiges Strafen dazu tendiert, 
den jungen Menschen übertrieben einzuengen und seinen Willen zu bre- 
chen. Dies kann nicht Sinn einer an Nächstenliebe orientierten christli- 
chen Pädagogik sein. Nachdem zu häufiges Strafen als Mißbrauch be- 
zeichnet wird, fährt Sr. Euphrasia Pelletier fort: •Aber es ist auch falsch, 
nie zu strafen. In manchen Augenblicken muß man einfach die Kraft 
der Autorität spüren lassen... Aber selten."35 Sr. Euphrasia Pelletier ist 
der Überzeugung, daß eine völlige Verbannung der Strafe aus der Erzie- 
hung falsch ist. 

Wenn gestraft wird, so muß sich aber der Erzieher darüber klar sein, 
daß Strafe pädagogisch nur sinnvoll ist, wenn sie eine Hilfe für den Be- 
straften darstellt. Strafe muß dazu beitragen, daß ein sittlicher Erneue- 

32 Regeln (s. Anm. 21), 131. 
33 In dem Mittel der präventiven Wachsamkeit erkennt Scheller die Nähe zum Erziehungs- 
system Don Boscos (vgl. Scheller, E., Erziehungsprinzip der Frauen vom Guten Hirten. In: 
Hundert Jahre Fürsorge an der katholischen weiblichen Jugend. Deutsche Provinzen der 
Frauen vom Guten Hirten (Hrsg.), München 1929, 139 ff. Ähnlich auch Wollasch, H., Die 
Pädagogik der Liebe. In: Caritas 1940, 3ff. 
34 Zit. in Poinsenet (s. Anm. 1), 55. 
35 Ebd. 55. 



Euphrasia Pelletier 439 

rungsprozeß des Individuums stattfindet, sie muß - soll sie pädagogi- 
schen Sinn haben - Anstoß sein für eine Besserung aus Reue und Ein- 
sicht. Hierzu ist nötig, daß nicht nur objektive Schuld, sondern auch 
subjektives Schuldgefühl vorliegt. Außerdem muß die verhängte Strafe 
vom Kind als gerecht empfunden werden, d. h. das Maß der Strafe muß 
dem angerichteten Schaden entsprechen. Sind diese Voraussetzungen 
gegeben, so ist es möglich, daß die zunächst von einer äußeren Instanz 
verhängte Strafe bewußt als subjektive Leistung, als Form von Selbstbe- 
strafung vollbracht wird. 

Dies ist allerdings in der Praxis der Erziehung selten. Oft ist Strafe ein 
äußerlicher Akt einer übergeordneten Person, der vom passiv verblei- 
benden Kind oder Jugendlichen ertragen wird. Hierbei entsteht das Be- 
wußtsein, entweder aus Furcht vor Strafe das bestrafte Verhalten in Zu- 
kunft zu unterlassen oder sich geschickter anzustellen, um nicht mehr 
ertappt zu werden. Beides stellt keinen sittlichen Akt des Individuums 
dar. Strafe verbleibt dann in einer außerpädagogischen Sphäre.36 

Sr. Euphrasia Pelletier gibt mehrere praktische Hinweise zur Anwen- 
dung von Strafen im Erziehungsalltag. Eindringlich warnt sie vor Kol- 
lektivstrafen37, strikt untersagt sie körperliche Züchtigungen38, eine für 
ihre Zeit sehr fortschrittliche Maßnahme. Außerdem legt sie den Erzie- 
hern nahe, nie im Zorn, aus dem Affekt heraus, zu strafen.39 Der Erzie- 
her sollte als Vorbild für Selbstzucht, Ruhe und Überlegenheit dienen 
und deshalb nicht aus großer Erregtheit heraus handeln. 

Größere Wirksamkeit als der Strafe spricht Sr. Euphrasia allerdings 
dem Lob zu. •Eine Tasse gezuckerter Milch ... im rechten Augenblick 
gereicht, wird mehr dazu beitragen, ... zu guten Gesinnungen zurückzu- 
führen, als die Strenge es zu tun vermöchte."40 Damit ermahnt sie den 
Erziehenden, mehr positiv aufbauend als restriktiv gegenwirkend tätig 
zu sein. 

Ein wichtiges Mittel der Erziehung ist Sr. Euphrasia Pelletier die Ar- 
beit. Es läßt sich in den vorhandenen Quellen eine doppelte pädagogi- 
sche Bedeutung erkennen: Arbeit als Gegenmittel gegen Egoismus, Ar- 
beit im Dienste der Lebenstüchtigkeit. 

Junge Menschen, die nur an ihr Ich denken, sind in einer Gemein- 
schaft ohne Nutzen, sie stören das Gruppengefüge und das Zusammen- 

36 Die hier in aller Kürze angedeutete Sicht der Strafe geht auf Gedanken Nohls zurück 
(vgl. Nohl, H., Pädagogik aus dreißig Jahren. Frankfurt a.M. 1949, 161 ff.). 
37 Regeln (s. Anm. 21), 89. 
38 Ebd. 98. 
39 Poinsenet (s. Anm. 1), 55. 
40 Regeln (s. Anm. 21), 75. 



Robert E. Maier 440 

gehörigkeitsgefühl, außerdem ist diese Haltung das Gegenteil christli- 
cher Nächstenliebe. Durch Arbeit ist der Mensch gezwungen, sich in 
anderes hineinzuversetzen, er kann nicht mehr um sein Ich kreisen. Er 
ist durch konstante Beschäftigung von seinem Ich abgelenkt. Echte Ar- 
beit verhilft ihm zu •ichloserem" und sachlichem Verhalten, indem we- 
sentlich das, woran gearbeitet wird, in den Vordergrund rückt. Indem 
der Mensch aber auf sein Ich vergißt, sich arbeitend in anderes hinein 
entäußert, findet er sich auf höhere Weise, denn er wächst am Bearbeite- 
ten, er übt und schult seine Kräfte, er lernt in vertiefter und echter 
Weise, er begegnet anderem. Verbleibt er umgekehrt wesentlich bei sich 
und seinen Interessen, verläßt er nicht den Raum seines Ich, dann kann 
ihm anderes nicht begegnen, wirkliches Wachstum ist nicht möglich.41 

Deshalb ist der Mensch angehalten, durch konstante Arbeit sich von sei- 
nem Ich zu entäußern. •Wir wollen ganz besonders darauf achten, nicht 
durch eine zu große Eigenliebe ... mutlos zu werden. Einige neigen dazu, 
sich stets für krank zu halten, sie haben tausend eingebildete Leiden, die 
sie in ihrer Egozentrik übertreiben... Wir können immer Wege finden, in 
irgendeiner Weise nützlich zu sein, wenn wir guten Willens sind."42 

Die zweite pädagogische Bedeutung der Arbeit liegt in ihrem Beitrag 
zur Lebenstüchtigkeit. Wichtig ist hier eine solide Berufsausbildung. 
Ziel ist, daß der Jugendliche nach seiner Entlassung aus der Obhut der 
Erzieher fähig ist, sich den Lebensunterhalt auf ehrbare Weise selbst zu 
verdienen.43 

Ein spezielles Erziehungsmittel, das sich auf den Umgang mit soziali- 
sationsgeschädigten Kindern in Heimen bezieht, ist die klare Festlegung 
der Aufgaben der einzelnen Erzieher. Zur Zeit der Gründerin galt fol- 
gende Ordnung: Die letzte Verantwortung für die einzelnen Klassen ob- 
liegt der •ersten Meisterin".44 Sie hat die Leitung und ist die Vorgesetzte 
der anderen Erzieher. Jeder Gruppenverband hat nur eine Leiterin. •Es 
41 Romano Guardini verweist in ähnlichem Zusammenhang darauf, daß man sich selbst 
erst findet, wenn man selbst-los wird. Er vergleicht zwei Studierende, also geistig Arbei- 
tende, miteinander. Der eine sieht sein Studium nur vom späteren Nutzen für den Beruf, 
der andere versenkt sich in die Wissenschaft, wird ergriffen von der Sache selbst und ver- 
gißt sich dabei. Daß sich der Zweite im eigentlichen Sinne selbst verwirklicht hat, begrün- 
det er folgendermaßen: •Der Erste ist in seiner unmittelbaren Selbstheit geblieben, nie 
über sie hinausgewachsen, dabei ist er eng und bei aller Tüchtigkeit dürftig, unlebendig ge- 
worden. Der Zweite hingegen wurde bei jedem Schritt echten Fragens und Forschens neu 
und reicher sich selbst geschenkt. Im Sich-Weggeben an die Wissenschaft fand er, ohne es 
zu merken, immer mehr sich selbst" (Guardini, in: Guardini, R./Bollnow, O. F., Begeg- 
nung und Bildung. Würzburg 1960, 22). 
42 Unterredungen (s. Anm. 11), 129. 
43 Vgl. Regeln (s. Anm. 21), 100 f. 
44 Klasse meint einen größeren Gruppenverband. Die erste Meisterin entspricht dem, was 
man heute Gruppenleiterin nennt. 



Euphrasia Pelletier 441 

darf in jeder Klasse nur eine sein, der die ganze Leitung derselben über- 
geben ist, und dies ist die erste Meisterin."45 Die anderen im Gruppen- 
verband beschäftigten Schwestern und Erzieher unterstützen die Arbeit 
der ersten Meisterin. Wichtig ist hierbei, daß unter den Erziehern Einig- 
keit besteht und daß sie gegenüber den Kindern eine gemeinsame Linie 
vertreten. 

Ethisch-religiöse Erziehung 

Sr. Euphrasia Pelletier legt auf ethisch-religiöse Erziehung großen Wert. 
Oberstes Ziel ist Denken und Handeln als katholischer Christ, ist eine 
Weise von Menschsein, welche die Grundlehren der katholischen Kir- 
che kennt und sie konkret vollzieht. Sr. Euphrasia Pelletier spricht spe- 
ziell zwei pädagogische Maßnahmen an: Lernen durch das Vorbild und 
Erlernen von Glaubenswahrheiten. Ersteres kommt dem, was heute emo- 
tionale Variante der moralischen Erziehung heißt, nahe. Letzteres be- 
trifft, in moderner Begrifflichkeit gesprochen, die kognitive Variante 
moralischer Erziehung. 

Sr. Euphrasia Pelletier legt den Erziehern dringend ans Herz, für die 
Jugendlichen Vorbildfunktion zu übernehmen. •Es ist notwendig, daß 
die Meisterinnen selbst sehr genau seien in der Beobachtung (gemeint 
ist Beachtung - Anm. d. Verf.) aller Punkte der Regel und dann auch auf 
deren Ausführung von seiten der Kinder dringen."46 Wird eine Einhal- 
tung von Regeln und Ordnungen gefordert, so muß der Erzieher mit gu- 
tem Beispiel vorangehen, dieses •hat eine viel größere Wirkung als 
Worte".47 Der Grund für die größere Wirkung des Vorbilds liegt darin, 
daß die ganze Persönlichkeit, die nicht nur etwas sagt, sondern dies 
auch tut, zu wirken vermag. Außerdem gewinnt das Gesagte durch das 
Tun seinen sittlichen Ernst, der sich darin zeigt, daß das Handeln der 
Rede entspricht. Umgekehrt warnt Sr. Euphrasia Pelletier davor, von 
Kindern etwas zu verlangen, ohne mit gutem Beispiel voranzugehen: 
•Wollte man ihnen etwas verweisen, könnten sie leicht sagen: Arzt, heile 
dich selbst."48 

45 Regeln (s. Anm. 21), 46. 
46 Ebd. 73. 
47 Zit. in Degris (s. Anm. 19), 65. 
"Regeln (s. Anm. 21), 73. 

Die Rolle, die das Vorbild in der Erziehung spielt, ist von amerikanischen Psychologen 
gut erforscht worden. So weiß man heute ziemlich genau, welche Charakteristika einer 
Person dazu beitragen, daß sie zum Vorbild genommen wird (vgl. Zumkley-Münkel, C, 



Robert E. Maier 442 

Neben der Erziehung durch das Vorbild fordert Sr. Euphrasia Pelle- 
tier auch ein spezielles Erlernen von Glaubenswahrheiten. Beim Verlas- 
sen der von Guten Hirtinnen gleiteten Einrichtungen sollten die Kinder 
eine Kenntnis der Grundwahrheiten der katholischen Lehre besitzen. 
Diese Kenntnis sollen sich die Kinder durch einen Unterricht über 
ethisch-religiöse Inhalte aneignen. Der Sinn dieses Unterrichts liegt 
darin, vor allem älteren Kindern die Möglichkeit zu einer rationalen Er- 
fassung und Begründung der Inhalte zu geben. Zur Zeit der Gründerin 
wurden die Glaubenswahrheiten weitgehend im Katechismusunterricht 
gelernt. In der heutigen Situation wäre eher eine christliche Stellung- 
nahme zu wichtigen Problemen der Zeit und Fragen des Glaubens ange- 
bracht, wie beispielsweise Armut in der Dritten Welt, Schwangerschafts- 
abbruch, Sinn christlicher Sakramente, des Gebetes und ähnliches. 

Ethisch-religiöse Erziehung wäre unvollständig ohne das aktionale 
Moment, d. h. das konkrete moralische Handeln. Seit der Antike ist diese 
Weise moralischer Erziehung bekannt. So schreibt beispielsweise Aristo- 
teles: •Baumeister wird man, indem man baut, und Kitharakünstler, in- 
dem man das Instrument spielt. So werden wir auch gerecht, indem wir 
gerecht handeln, besonnen, indem wir besonnen und tapfer, indem wir 
tapfer handeln."49 Auch die Ordensgründerin kannte diese Methode 
und wandte sie an. So versuchte sie beispielsweise die Jugendlichen 
durch regelmäßige Teilnahme an den christlichen Sakramenten aktional 
in das Christentum einzuführen oder durch einen geregelten Arbeitstag 
zu konstantem Arbeiten zu erziehen. 

Kritische Würdigung 

Von seiten einer an Freizügigkeit und Eigenentscheidung der Jugendli- 
chen orientierten Pädagogik könnten bezüglich des katholischen Men- 
schenbildes der Ordensgründerin, welches die Inhalte für ihre Moral- 
pädagogik liefert, folgende kritische Fragen gestellt werden: Ist diese 
Hinwendung zum katholischen Menschenbild nicht viel zu eng? Wird 
hier der junge Mensch nicht vorzeitig, d. h. bevor er zu mündiger Eigen- 
entscheidung fähig ist, auf eine materiale Weltanschauung festgelegt? 

Imitationslernen. Düsseldorf 1976, 76 ff.), welche Verhaltensweisen besonders gerne nach- 
geahmt werden, ebd. 69 ff., und wie die Beschaffenheit der beobachtenden Person sein 
muß, damit sie nachahmt, ebd. 90 ff. 
49 Aristoteles, Nikomachische Ethik. Übers, v. F. Dirlmeier. Darmstadt "1967, 28. 



Euphrasia Pelletier 443 

Ist diese Pädagogik nicht zu sehr im Dienste einer Weltanschauung, die 
selbst nicht mehr kritisch hinterfragt wird? 

Hierauf ist folgendes zu antworten: Die vom katholischen Glauben 
für wesentlich gehaltene ethische Tugend ist die der Nächstenliebe, die 
Christus in vollkommenster Weise vorgelebt hat. Dahinter steht ein 
Menschenbild, das die Vollform des Menschen im Loskommen von sich 
selbst erkennt. Der Mensch kann sich damit nur verwirklichen, wenn er 
nicht sein Ich zum Inhalt seiner Bemühungen macht und in ehrlicher 
Weise für andere und anderes da ist. Lebt er nur seinem Ich, so verwirk- 
licht er sich nicht selbst und schadet überdies in massiver Weise dem 
Gemeinsamen. Damit wird klar, daß eine Erziehung, die nicht am Los- 
kommen vom Ich orientiert ist und vielleicht sogar egoistische Verhal- 
tensweisen fördert, Wesentliches des Menschseins verfehlt. 

Auch die Art und Weise der Vermittlung einer Weltanschauung ist 
entscheidend. Man kann undialogisch mit selbstsicherer Überzeugtheit 
oder dialogisch, dezent, mit Rücksicht auf die andere Person Inhalte na- 
hebringen. Die erste Weise schließt jede Form von Frage und Zweifel 
aus, in ihrer starren Selbstsicherheit ist sie sich selbst nicht mehr frag- 
würdig, würdig, befragt zu werden. Die zweite Weise berücksichtigt die 
Fragwürdigkeit der eigenen Lehre und versteht sie als Angebot, sie ist 
offen für ein Gespräch und bereit zu einer Antwort. Sie billigt dem an- 
deren Menschen das Recht zu, im Maße seiner Fähigkeit, zu eigenstän- 
digem Vernunftgebrauch sich mit dem vorgelebten Angebot auseinan- 
derzusetzen. Es ist offensichtlich, daß bei einer Vermittlung von Grund- 
wahrheiten des Glaubens nur die letztgenannte Weise pädagogisch legi- 
tim ist. 

Kritische Fragen könnten sich auch auf die präventive Pädagogik der 
Ordensgründerin beziehen. In etwa: Handelt es sich bei der erziehe- 
rischen Prävention nicht um eine schädliche Einengung und Bewahrung 
des Kindes, dem die Möglichkeit eigener, auch negativer Lernerfahrun- 
gen dadurch vorenthalten wird? Ist hier nicht eine allzu skeptische, 
heilspessimistische Anthropologie vorherrschend, die das notwendige 
erzieherische Vertrauen auf die positiven Kräfte im jungen Menschen 
untergräbt? Ist der Übergang aus der behüteten Atmosphäre einer der 
präventiven Methode anhängenden Heimerziehung in die rauhe Wirk- 
lichkeit des zu Selbständigkeit verpflichteten Lebens in der Gesellschaft 
nicht allzu abrupt? Hierzu ist folgendes zu sagen: 

Schon früh wurde die Notwendigkeit sogenannter •Schutzhäuser" er- 
kannt.50 Ihr Sinn wurde darin gesehen, den ins gesellschaftliche Leben 

1 Vgl. Scheller (s. Anm. 33), 148 f. 



Robert E. Maier /XAA 

entlassenen Jugendlichen vorübergehend noch einen Schutz zu bieten. 
Heute versucht man, durch betreutes Wohnen oder Nachbetreuung 
nach einem Heimaufenthalt den Wiedereintritt ins gesellschaftliche Le- 
ben zu erleichtern. Aber auch die präventive Methode innerhalb einer 
Heimstätte muß heute neu überdacht werden. Keinesfalls darf sie uni- 
versal angewandt werden. Kinder und besonders Jugendliche benötigen 
auch einen gewissen Freiraum, um eigene Erfahrungen zu machen, um 
sich zu erproben und um an negativen Erlebnissen zu lernen. Natürlich 
darf das nicht zu einer Laissez-faire-Haltung entarten, die die jungen 
Menschen schutzlos den funktionalen Kräften überläßt. Wie überall in 
der Erziehung ist auch in dieser Frage eine vernünftige, maßvolle Hal- 
tung notwendig. Allgemein gesagt heißt dies, daß die präventive, bewah- 
rende Erziehungsmethode durch eine freigebende, vertrauende Erzie- 
hung mit dem Ziele der individuellen Mündigkeit ergänzt werden muß. 
Dies wäre aus dem Geiste der Ordensgründerin für die heutige Zeit 
weithin neu zu erarbeiten. Exemplarische Ansatzpunkte dazu wären: pe- 
riodische Korrektur der präventiven Methode anhand der persönlichen 
Fortschritte der Kinder im Rahmen der individuellen Erziehungspla- 
nung, Ermöglichung eigenständiger Erfahrungen durch eine Lehre bzw. 
durch Teilnahme an Freizeitmaßnahmen außerhalb der Heimstätte. 

Ein ernsthaftes pädagogisches Problem (vor allem auch der Heimer- 
ziehung) ist Sexualität. Vielfältigen Fehlformen und Gefahren ist der 
junge Mensch ausgesetzt, wie beispielsweise Reduzierung der Liebe auf 
Sexualität, wie Promiskuität, Prostitution, Aids. Die Frage nach der 
Sexualität ist in den Quellen nicht thematisiert. Notwendig für die heu- 
tige Zeit ist die Konzeption einer Sexualpädagogik auf der Grundlage 
einer Achtung vor der fremden und vor der eigenen Person. Je mehr 
Heimerziehung den geschlossenen Raum einer Anstalt verläßt, um so 
dringender muß auch versucht werden, diesem Problem zu begegnen. 

Ausblick 

Abschließend sei noch in vier Punkten auf die spezifische Tragweite der 
pädagogischen Ideen der heiligen Euphrasia Pelletier verwiesen. 

Die Ordensgründerin erfaßt in ihrer Pädagogik den ganzen Men- 
schen. Heilpädagogik heißt nicht nur Therapie von Sozialisationsdefizi- 
ten, Wiedereingliederung in die Gesellschaft, sondern auch bewußte 
Vermittlung christlicher Werte, Orientierung am Heil des zwischen End- 
lichkeit und Unendlichkeit eingespannten Menschen. 



Wiedergeburt 

Sr. Euphrasia Pelletier erkennt den hohen Anspruch, der dem Beruf 
des Erziehers zukommt. Die personalen Qualitäten, die sich der Erzie- 
hende aneignen soll, zeigen diesen Beruf als echte Aufgabe, die den gan- 
zen Menschen fordert und sich klar gegen jede Job-Mentalität wendet. 

Die pädagogischen Ideen zeigen auch deutlich, daß sinnvolle Heil- 
pädagogik eine klar strukturierte institutionelle Organisation braucht. 
Unsystematische, sporadische Arbeit mit unklaren Kompetenzen der 
einzelnen Personen ist zum Scheitern verurteilt. 

Die Ordensgründerin war den Nöten ihrer Zeit zugewandt, vor allem 
kümmerte sie sich um die Not der Frauen und Mädchen. In einer Zeit, 
in der diese Problematik nicht erkannt wurde, griff sie engagiert ein und 
entwickelte eine Konzeption, wie Frauen Frauen helfen können. Da- 
durch leistete sie einen wertvollen Beitrag für die humane und soziale 
Weiterentwicklung der menschlichen Gesellschaft. 

Grundlage der pädagogischen Absichten der hl. Euphrasia Pelletier 
waren ihre geistlichen Erfahrungen und ihr tiefer Glaube an den je grö- 
ßeren Gott. 

Wiedergeburt - Häresie oder Hoffnung? 
Medard Kehl SJ, Frankfurt am Main 

Seit Beginn der Neuzeit lassen sich immer wieder eigenartige Wellenbe- 
wegungen im weltanschaulichen Bewußtsein der Menschen beobachten: 
In besonderen Krisenzeiten suchen viele Menschen, auch Christen, ihre 
Zuflucht bei spiritistischen, gnostischen oder okkulten Lehren, in denen 
jedesmal auch die Überzeugung von der Wiedergeburt (Reinkarna- 
tion) eine große Rolle spielt. Zweifellos sind viele unserer Zeitgenossen 
heute wieder von einem besonders bedrängenden Krisenbewußtsein er- 
füllt. Im privaten und familiären Bereich zeigt es sich vor allem als Sinn- 
krise: Wo liegt angesichts des immer häufigeren Auseinanderbrechens 
ehelicher und familiärer Bindungen, der ständigen Zunahme seelischer 
Erkrankungen, des Dauerzustands beruflicher Überforderung u. ä. noch 
ein durchtragender, befreiender Sinn im Leben? Im öffentlich-gesell- 
schaftlichen Bereich artikuliert sich die Erfahrung einer globalen Krise 
in der Angst vor der fortschreitenden Zerstörung der Schöpfung oder 
vor einem alles Leben vernichtenden Atomkrieg, aber auch in der Ohn- 




