Robert E. Maier 426

sein, weder weniger noch mehr... nie wurde (jemandem) etwas so eigen,
wie Gott mein sein soll mit all dem, was er kann und ist.“4°

Auf dieser Ebene einer absoluten, von individuellen Bedingungen
(wie Visionen, Ekstasen u.a.) losgelésten Erkenntnis Gottes, die Gott
nichts beilegt, noch etwas fiir sich selbst will, sondern eben ,,abgel6st“
hat, gilt dann auch - was als letztes bemerkt werden soll —, daB nichts
mehr verloren gehen kann, weder im Leben noch im Sterben:

»Denn mit Gott kann man nichts versiumen;
so wenig Gott etwas versdumen kann,
so wenig kann man mit Gott etwas versiumen.“4

40298, 4-10. Schon in diesem ,,Jugendwerk* Eckharts, das nach 1294 in Erfurt entstanden
ist, begegnel seine — wic Haas sagt — ,,Fundamentalmystik“ (a.a.0., 102), die alsbald nach
ihm durch ,, Wiederaufnahme der psychologischen Gesichtspunkte der alten Kontempla-
tionsmystik ... umgeformt wird“. Von Schauungen, Ekstasen, Kasteiung ist bei Eckhart nir-
gends die Rede. Es wird lediglich auf die Entriickung des Paulus verwiesen, die dem Eck-
hart aber, wie er betont, versagt geblieben ist.

4 DW, 5, 286,10-287,2.

Die padagogischen Ideen
der hl. Euphrasia Pelletier

Ein Beispiel christlicher Sozialpidagogik im 19. Jahrhundert

Robert E. Maier, Adlersberg

Seit nunmehr 150 Jahren gibt es in Deutschland eine katholische Or-
densgemeinschaft von Schwestern, die sich im besonderen um die in
Not geratenen Middchen und Frauen kiimmert; die Ordensgemeinschaft
der Schwestern vom Guten Hirten. Urspriinglich stammt der Orden, der
heute iber die ganze Welt verbreitet ist, aus Frankreich. P. Jean Eudes
und Sr. M. Euphrasia Pelletier, zwei bedeutende, spiter heilig gespro-
chene Personlichkeiten, gelten als seine Griinder.

Jean Eudes griindete 1641 in Caén ein Haus mit dem Namen ,,Zu-
flucht®. Es diente als Zufluchtstitte fiir heimatlose Midchen. Sie wur-
den betreut von Schwestern, denen Eudes eigene Konstitutionen
schrieb, die Rettung und Heil der Seelen in den Vordergrund stellten.



Euphrasia Pelletier 427

Der Orden nannte sich Orden ,,Unserer Frau von der Liebe®. Papst
Alexander VII. gewidhrte 1666 das papstliche Breve. Dieser Orden, der
sich bis 1837 auf franzésisches Gebiet beschrinkte, erfuhr nun in den
Jahren danach eine auBergewéhnliche VergréBerung und internationale
Ausbreitung. Verantwortlich dafiir war eine dynamische Ordensfrau mit
besonderen piadagogischen und administrativen Fahigkeiten, Sr. M. Eu-
phrasia Pelletier.

Das Leben der Sr. M. Euphrasia Pelletier

Sie wurde am 31. 7. 1796 auf der Insel Noirmoutier vor der Kiiste der
Vendée geboren und auf den Namen Rose-Virginie getauft. Ihre Eltern,
der Arzt Julien-Louis Pelletier und Anne Francgise Pelletier, geb. Mou-
rain, wurden 1794 mit ihren Kindern auf die Insel verschleppt und dort
als Gegner der Revolution angeklagt. Nach dem Freispruch lief sich die
Familie auf der Insel nieder.! Rose-Virginie wuchs in einer religidsen
und sozialen Atmosphire auf. Sie wurde von den Eltern selbst in den
wichtigsten Glaubenswahrheiten unterrichtet. Der Vater behandelte
Arme umsonst und versorgte sie dariiber hinaus oft mit Nahrung und
Kleidung. Waisenkinder und Kinder von in Not geratenen Eltern wur-
den in der eigenen Familie aufgenommen und von der Mutter liebevoll
versorgt. Dazu wurde Rose-Virginie aktiv einbezogen.? Damit erfuhr das
junge Miadchen bereits in der Familie die drei wichtigsten Weisen mora-
lischer Erziehung, die kognitive (Unterrichtungen und Gespréche), die
emotionale (Vorbild der Eltern) und die aktionale (eigenes Handeln).?
Im Jahre 1805 starb der Vater. Die Mutter zog sich einige Jahre spiter
mit ihrer Familie in ihr Heimatdorf auf das Festland zurtick. Rose-Virgi-
nie kam in ein Madchenpensionat nach Tour und war von ihrer Familie
getrennt. Hier fiihlte sie sich gar nicht wohl. Spéter gestand sie: ,,Im In-
ternat habe ich viel geweint.** Dies deshalb, weil dort eine Atmosphére
engstirniger Strenge und harter Disziplin herrschte. AuBerdem gab es
iiberzogene Frommigkeitsiibungen und harte Formen der Askese. Die
Trennung von der Mutter und ihr friither Tod im Jahre 1813 verschlim-
merten zusitzlich die Situation der jungen Rose-Virginie. Im Jahre 1814
verlieB sie unter dramatischen Umstinden ihr Pensionat und trat in die

1 Vgl. Poinsenet, M. E., Vor allem die Liebe. Ubers. v. E. Mildner, Kevelaer 1970, 14f.

2 Vgl. Hector, J., Mutter Maria v. d. hl. Euphrasia Pelletier. Kevelaer 1927, 10f.

3 Die moderne Moralpidagogik kennt diesen dreifachen Ansatz (vgl. Maier, K. E., Grund-
rif§ moralischer Erziehung. Bad Heilbrunn 1986, 107ff.).

4 Zit. in Poinsenet (s. Anm. 1), 24.



Robert E. Maier 428

»Zuflucht” von Tour ein, mit der Absicht, Ordensschwester zu werden.
Dort legte sie 1817 die ewigen Geliibde ab. Sie bekam den Namen Sr.
M. Euphrasia. Bereits 1825 wurde sie zur Oberin des Hauses gewihlt.
Die Wahl war eine Sensation, denn gemiB dem Konzil von Trient
mufite das Mindestalter einer Oberin 30 Jahre, gemiB den Konstitutio-
nen der ,,Zuflucht* sogar 40 Jahre betragen, wihrend Sr. M. Euphrasia
erst 28 Jahre alt war. Nachdem ein Dispens von Rom eingeholt worden
war, nahm sie widerstrebend an.

1829 griindet sie ein Kloster in Angers. Das Gebiude, eine ehemalige
Fabrik, war von einem Grafen gekauft und den Schwestern zur Verfii-
gung gestellt worden. Dort wurde sie mehrmals zur Oberin gewihlt und
erreichte 1835 die Einfiihrung des Generalats und ihre Anerkennung als
Generaloberin. Der Orden nannte sich nun ,, Kongregation unserer Frau
von der Liebe des Guten Hirten von Angers®. Sinn des Generalats war
eine straffere und zentralere Fiihrung sowie eine Vernetzung mit der
Maoglichkeit zu gegenseitigem Austausch und gegenseitiger Unterstiit-
zung. Dies brachte der neuen Generaloberin Konflikte mit der kirchli-
chen Obrigkeit ihres Landes und mit einzelnen Hiusern der ,,Zuflucht®.
Einigen Vertretern der kirchlichen Obrigkeit war das Generalat deshalb
suspekt, da sie darin eine Beschneidung ihrer Rechte in ihren Didzesen
erblickten. Einige Hiuser der Zuflucht lehnten das Generalat ab, weil es
in Widerspruch zu der von P. Eudes gewollten Autonomie der einzelnen
Héuser stand. Sr. M. Euphrasia litt sehr unter den Differenzens: sie lie
sich aber von ihrem Weg nicht abbringen.

Mehrmals wurde sie zur Generaloberin gewihlt. Sie starb am 24. 4.
1868. Bis zu ihrem Tod hatte sie ihre Gemeinschaft auf 110 Hiuser in al-
ler Welt vergrofiert. Bereits 1897 wird der SeligsprechungsprozeB einge-
leitet, 1933 wird sie durch Pius XI. selig-, 1940 durch Pius XII. heiligge-
sprochen.

Bevor nun die Darstellung der eigentlichen Erziehungslehre
sind drei Vorbemerkungen nétig:

1. Sr. M. Euphrasia hinterlie keine systematische Erziehungslehre.
Sie bentitzte weitgehend die Form des miindlichen Vortrags und des Ge-
sprichs. Diese Vortrige und Gespriche wurden von einzelnen Schwe-
stern mitgeschrieben und spiter als ,,Unterredungen® weitergegeben. Im

5 Vgl. Briefv. 21. 8. 1841, in: Briefe der hi. M. Euphrasia Pelletier. Ubers. v. M. R. Exenber-
ger. Bar le Duc 1984, 127f.
¢ Vgl. Sauter, E., In den Spuren des Guten Hirten. Leutersdorf 1988, 79.



Euphrasia Pelletier 429

folgenden werden die fiir das Erzieherische wesentlich erscheinenden
Gedanken herausgegriffen und in ein Ganzes eingeordnet.

2. Zeitbedingtes wird bewuBt vernachlissigt. Es geht um die tiberzeit-
lichen, formalen Gedanken. Diese iiberzeitlichen Gedanken miissen an
Inhalten der gegebenen historischen Situation und am lebendigen Ge-
geniiber konkretisiert werden.

3. Thema der Darstellung sind die piddagogischen Ideen von Sr. M.
Euphrasia Pelletier, nicht die von ihr und ihren Schwestern tatséchlich
praktizierte Erziehung. Damit ist das Folgende ideengeschichtlich und
nicht sozialgeschichtlich zu verstehen.

Zeitgeschichtliche Einfliisse auf die Erziehungslehre

Von der franzésischen Kirchengeschichte lassen sich zwei deutliche Ein-
fliisse auf Sr. Euphrasia Pelletier und ihr Denken und Tun erkennen, der
Sieg des Ultramontanismus gegen den Gallikanismus und die Ausbrei-
tung der Lehre des Alfons von Liguori.

Ultramontanismus bedeutet eine besondere Hinwendung nach Rom

unter weitgehender Vernachldssigung der nationalen Eigenstdndigkeit
der Kirchen.” Gegenbewegung in Frankreich war der Gallikanismus, der
im besonderen die Eigenstindigkeit der franzosischen Kirche, verbun-
den mit einer Opposition gegen den romischen Zentralismus, vertrat.
Unter dem Pontifikat Gregors XVI. (1831 bis 1846) erstarkte die ultra-
montane Bewegung und wies partikularistische Tendenzen in ihre Gren-
zen. Begiinstigt wurde diese Bewegung in Frankreich u.a. dadurch, daf3
sich groBe Teile des niedrigen Klerus durch den groBeren Einflul der
romischen Kongregation eine Begrenzung der tibergro3en Macht der Bi-
schofe erhofften.® Auch Sr. Euphrasia wurde in die Auseinandersetzun-
gen mit hineingezogen. Als sie wegen der Einfithrung des Generalats in
Streit mit gallikanisch gesinnten Bischofen geriet, half ihr ihre ultramon-
tane Haltung und die Bereitschaft Roms, sie zu unterstiitzen. Ohne den
Sieg des Ultramontanismus in Frankreich und den dadurch bedingten
starken EinfluB von Rom wire es ihr wohl kaum gelungen, ein Genera-
lat mit einem iibernationalen Anspruch und einem romischen Protektor
einzufiihren.
7 Der urspriinglich neutrale Begriff wandelte sich im Verlauf des 19. Jahrhunderts auf-
grund konfessioneller Streitereien zu einem antikatholischen Schlagwort (vgl. Raab, H.,
Ultramontan. In: Lexikon fiir Theologie und Kirche, Hofer, J./Rahner, K. [Hrsg.], Bd. 10.
Freiburg 1965, 459).

8 Vgl. Aubert, R., Die Fortfiihrung der katholischen Erneuerung in Europa. In: Jedin, H.
(Hrsg.), Handbuch der Kirchengeschichte, Bd. V1. Freiburg, Basel, Wien 1971, 415ff.



Robert E. Maier 430

Einen weiteren kirchengeschichtlichen EinfluB auf die Ordenserneue-
rin stellt die rasche Ausbreitung der moraltheologischen Lehren des Al-
fons von Liguori im ersten Viertel des 19. Jahrhunderts dar. Durch eine
neue Moraltheologie, welche die individuellen Entscheidungsméoglich-
keiten gegeniiber der Gesetzestreue stirkte und mehr auf personliche
Gnade und individuelle Barmherzigkeit setzte, iberwand er den bis da-
hin vorherrschenden Rigorismus, der weitgehend am Bild des vollkom-
menen Christen orientiert war und gegeniiber menschlichen Schwichen
zu strenger Konsequenz und Hartherzigkeit neigte. Diese menschlichere
und mildere Moraltheologie erleichterte den Glidubigen den Zugang zu
den Sakramenten und erneuerte die Barmherzigkeit der Christen gegen-
tiber Siindern, AusgestoBenen und Gestrandeten. Es ist mit Sicherheit
anzunehmen, dal} diese Lehre, deren Ausbreitung zu den wichtigsten
kirchengeschichtlichen Ereignissen des 19. Jahrhunderts in Frankreich
gehorte’, die immer wieder von Sr. Euphrasia erhobene Forderung nach
Liebe und Barmherzigkeit gegeniiber den , filles égarées“!® beeinfluBte.

Politisch gesehen kann man in der Piddagogik der franzosischen Or-
denserneuerin auch eine Antwort auf die Umwilzungen von 1789 erken-
nen. Sie spricht von einer ,,grauenvolle(n) Revolution“!!, und sie meint
Terrorismus, Kirchenfeindlichkeit, reine Diesseitigkeit. Vor allem das
Wiedererstarken der Kirche und die Erneuerung der Klgster waren ihr
wichtige Anliegen, aber auch die christliche Erziehung der weiblichen
Jugend. Gegeniiber der allzusehr auf das Diesseitige und Politische ge-
richteten Piddagogik der Revolution orientierte sie sich am Heil des gan-
zen Menschen, welches fir sie nur dann richtig gedacht war, wenn das
religidse Moment, das wesentlich zum Menschen gehort, gebiihrend Be-
achtung findet. In diesem Sinne wurde sie auch von den bayerischen Bi-
schofen verstanden, die im Rahmen der Restaurationsbewegung eine
Verpflanzung des Ordens nach Bayern begriiBten. Beispielhaft dafiir ist
der Hirtenbrief des Bischofs von Passau vom 10. 8. 1838. In ihm wird
der Orden als Schutz vor Sittenlosigkeit und Revolution gesehen. (,,Dem
hereinbrechenden Strome* werden durch die Frauen vom Guten Hirten
»kraftige Ddmme* entgegengesetzt.) Der Bischof sieht es als eine beson-
dere Fiigung der Vorsehung, daB gerade dort, wo in neuerer Zeit Un-
glaube und Unmoral ,,und die verderblichen Pline der Zerstorung alles

® Ebd. 445.

' Sie verwendel den Begriff ,,verirrte Mddchen* hiufig in ihrer Korrespondenz (vgl. Brief
von Euphrasia Pelletier an Bischof Schwéblvom 13. 8. 1838. In: Ordinariatsarchiv Regens-
burg, Akt: Verein zur Einfiihrung der Frauen vom Guten Hirten, 1838 bis 1855), um damit
eine eindeutige und harte Schuldzuweisung zu vermeiden.

" Unterredungen der hl. M. Euphrasia. Manuskript i. Besitz d. Ordens, 56.



Euphrasia Pelletier 431

Bestehenden geboren wurden®, die ,,Wiederbelebung des Glaubens, des
Gehorsams und der guten Sitten“!? am wirksamsten begonnen wurde.

Ziel der Erziehung

Heil der Seele ist fiir St. Euphrasia Pelletier das oberste Ziel allen erzie-
herischen Bemiihens. Immer wieder kommt sie darauf zuriick und er-
mahnt ihre Schwestern, dieses Ziel nicht aus den Augen zu verlieren."?
Heil der Seele darf nicht in der Weise interpretiert werden, als ob es sich
hier um eine besondere Betonung der Seele unter Vernachldssigung der
Dimension des Leiblichen handelte. Im katholischen Verstandnis ist der
Mensch nicht eine ,,Seele, die einen Leib benutzt* (Plotin), sondern in
Absetzung zum Idealismus wird unter Beriicksichtigung der Lehren von
Aristoteles und Thomas Leib und Seele an eine ,,urspriinglich naturale
Einheit des Menschseins zuriickgebunden®.’* Ohne die anthropologi-
sche Fragestellung des Verhiltnisses von Leib und Seele weiter zu ver-
folgen, steht zumindest soviel fest, daf3 eine Aussage iiber die Seele im-
mer eine solche iiber den ganzen Menschen ist. HeiB3t also das Erzie-
hungsziel Heil der Seele, so bedeutet das Heil des ganzen Menschen.
Zum ganzen Menschen gehort im christlichen Verstandnis der Bereich
des Sinnlichen, des Geistigen und des Moralisch-Religiésen. Die Pflege
all dieser Bereiche 148t sich im NachlaB der Heiligen nachweisen. Es ge-
niigt aber nicht, daB im Rahmen des Erziehungsziels Heil der Seele die
zum Ganzen gehorenden Teilbereiche nur zu ihrer erreichbaren Haochst-
form ausgebildet werden, wichtig ist auch, daB sie in richtige Ordnung
gelangen. So muB das Niedrigere vom Hoheren geleitet werden, das
Sinnliche vom Geistigen und dieses vom Moralisch-Religidsen. Letzte-
res muB die Fihrung im Menschen iibernehmen. So rit Sr. Euphrasia
Pelletier beziiglich der Leidenschaften. ,,Diese Gefiihle, diese Neigun-
gen, welche sich in euren Seelen bilden, sendet sie alle unserem Herrn
zu und bezieht sie auf ihn, der unser Vorbild und unser Meister ist.“!®
Eine ihnliche Sicht dieses Erziehungszieles und eine systematische
Begriindung findet sich bei Sailer. Er schreibt: ,,Die Menschheit wire
hienieden vollendet, wenn die Krifte der sinnlichen Sphire an den gei-

12 Hirtenbrief des Bischofs von Passau vom 10. 8. 1838. In: Ordinariatsarchiv Regensburg,
Akt: Verein zur Einfithrung der Frauen vom Guten Hirten, 1838 bis 1855.

13 Vgl. z. B. Unterredungen (s. Anm. 11), 152.

14 Metz, J. B., Seele. Systematisch. In: Hofer, J./Rahner, K. (Hrsg.): Lexikon fiir Theologie
und Kirche. Bd. 9. Freiburg 1964, 570.

15 Unterredungen (s. Anm. 11), 107.



Robert E. Maier 432

stigen und die geistigen an dem Géttlichen hingen.“'¢ Dies wird in etwa
folgendermafBien begriindet: Die sinnlichen Krifte miissen durch die gei-
stigen in Zucht genommen werden, sonst wiirde der Mensch ohne jegli-
che Kontrolle seine Triebe ausleben, er wiirde ein ,,wildes Tier“. Das
Geistige kann aber auch nicht ausreichen, denn, ,,dem Gelehrten, der
sich durch niedrige Handlungen entehrt, fehlt die Wiirde des Men-
schen®.”” Er benotigt die moralisch-religiose Dimension, um seinen
Geist an eine iiberpersdnliche Realitiit zu binden, als die Quelle von al-
lem Wahren und Guten. Von dieser Dimension gehen auBerdem Gegen-
wirkungen gegen den ,,Feind der Menschheit“, den Egoismus, aus. ,,Wer
immer das Géttliche zum Zentrum macht, ... der kann sich selber nicht
zum Zentrum machen, und das ist das Wesen des Egoismus.“18

Das Erziehungsziel Heil der Seele mit seinen drei Dimensionen, Sinn-
liches, Geistiges, Moralisch-Religiéses, mufl in der jeweiligen histori-
schen Situation konkretisiert werden. Dabei ist wichtig, daf} die konkre-
ten Anforderungen, Bediirfnisse, Gefihrdungen mit einbezogen werden.
Weiterhin ist fiir die Konkretisierung das jeweilige Kind, das erzogen
werden soll, von Wichtigkeit; es mufl im Letzten um sein wirkliches Heil
gehen, um nichts anderes sonst.

Personale Qualititen des Erziehers

Hierbei handelt es sich um jene Qualitiiten, die nach Sr. Euphrasia Pel-
letier ein Erzieher verwirklichen muB, der im Dienste des Erziehungs-
ziels Heil der Seele steht, Qualititen, die die Person des Erziehers betref-
fen.

Angemerkt werden muf3 hierzu, daB Sr. Euphrasia Pelletier sich an
ihre Mitschwestern wendet, wenn sie iiber Piadagogisches spricht. Man
konnte daraus den SchluB3 ziehen, sie habe mit ihren Ideen weltlichen
Erziehern nichts zu sagen. Doch dieser SchluB ist irrig. Ohne die funda-
mentalen Unterschiede zu leugnen - hier Leben nach den evangelischen
Raten, dort Eingebettetsein in die Gesellschaft, hier Beruf als Lebens-
aufgabe und Berufung, dort Beruf auch unter dem Aspekt des Gelder-
werbs u.a. -, kann doch echtes Erziehersein in beiden Lebensformen
verwirklicht werden. Dies ist deshalb méglich, weil Erzichung ein perso-
nales Geschehen ist, das wesentlich die Person des Erziehers, nicht so
sehr die von ihm gewiahite Lebenform, sowie die Person des Kindes be-

'“ Sailer, J. M., Uber Erziehung fiir Erzieher. Paderborn 1905 (4. Aufl.), 46.
17 Ebd. 44.
'8 Ebd. 55.



Euphrasia Pelletier 433

trifft. Deshalb ist es auch moglich, daB Menschen, die vordergriindig
nichts mit Erzichung zu tun haben, dennoch eine fruchtbare erzieher-
ische Wirkung ausstrahlen.

Eine personale Qualitit, die dem wirklichen Erzieher zukommen
muB, ist der Eifer. Im Zusammenhang mit der Berufung der Schwester
heiBt es: ,,O wie wiinsche ich, daB alle meine T6chter diese Seelengrofe
besiaBen und wie die hl. Theresia nur den einen Wunsch hitten, das
Reich des Herrn zu verkiinden und immer dem Guten nachzustreben,
ohne sich durch irgend etwas aufhalten zu lassen...!* Pidagogisch in-
terpretiert, d.h. auf die personale Beziehung zwischen Erzieher und
Kind bezogen, bedeutet dies ein Doppeltes: Verkiindigung des Reiches
des Herrn heiBt religiose Unterweisung, religioses Antworten auf die Le-
bensfragen des Kindes. Streben nach dem Guten heifit in der pidagogi-
schen Situation Erkennen und Férdern des Guten im Kind. Dies kann
auch tiber das Moralische hinausgehen im Sinne einer Forderung der
speziellen Tiichtigkeit eines jungen Menschen, so dafl der Jugendliche
seine Hochform erreicht, das ihm Mégliche verwirklicht und nicht
schon vorher wegen mangelnder Anstrengung oder aufgrund widriger
Umstiinde sich mit Wenigem begniigt. Hier zeigt sich, dal} der Begriff
Eifer gleiches besagt wir richtig verstandene Autoritét. Vom lateinischen
augere = vermehren, vergroffern abstammend, heifit Autoritét ,Mehrer-
schaft“ fiir einen anderen, in dem Sinne, daB ihm geholfen wird, zu der
ihm gemiBen Hochform zu gelangen.

Im Sinne der richtig verstandenen Autoritit ist erzieherisches Engage-
ment, konkretes Eingreifen und Zupacken notig. Wichtig ist aber immer,
daB dem jungen Menschen keine fremde Form aufgeprigt wird, sondern
daB ihm geholfen wird, zu seiner Hochform zu gelangen. In der perso-
nalen Beziehung kann man echte Autoritit weitgehend auch in ihrer
Wirkung erkennen: Gibt es geistiges Wachstum, zunehmende Reife und
Tiichtigkeit beim jungen Menschen, so ist zu vermuten, dal3 echte Auto-
ritit am Werke ist; verkiimmert er hingegen, lernt er nicht hinzu, sperrt
er sich dem erzieherischen Einfluf}, so besteht die Moglichkeit, daf3 sich
das piadagogische Handeln zu wenig am Kind orientiert.”

19 Zit. in: Degris, M. E., Was unsere heilige Mutter uns heute zu sagen hat. Aus dem Franz.
iibers., Angers 1972, 67.

20 Falsch verstandene Autoritit ist eine der vielen mdglichen Ursachen dafiir, da8 ein
fruchtbares pidagogisches Handeln verhindert wird. Verantwortlich hierfir ist der Erzie-
her. Es soll aber nicht verschwiegen werden, daB auch das Kind, zumal der Jugendliche,
aufgrund seiner personalen Freiheit die Antwort auf einen erzieherischen Anruf verwei-
gern oder mit nein beantworten kann. Deshalb hat, wie Bollnow ausfiihrlich nachweist, je-
des erzieherische Handeln den Charakter eines Wagnisses und kann scheitern (vgl. Boll-
now, O. F., Existenzphilosophie und Pidagogik. Stutigart 1977 (5. Aufl), 132ff.).



Robert E. Maier 434

Damit aber piddagogisches Engagement nicht zu einem iibertriebenen
Aktionismus entartet, der nur vom Erzieher und seinen Diagnosen und
Zielvorstellungen vom Kind ausgeht, ist eine korrespondierende Hal-
tung notwendig. Bei Sr. Euphrasia Pelletier findet sich in diesem Zusam-
menhang die Forderung nach Barmherzigkeit. Sie meint damit eine
Liebe zu den Menschen in ihrer persénlichen Ausprigung, ihrem
Schicksal, ihrem So-Sein mit allen Fehlern und Méngeln. ,,Suche gedul-
dig zu sein in der Ertragung der Fehler und Schwichen anderer, weil
auch du vieles hast, was andere ertragen miissen.“?! An anderer Stelle:
»Die Barmherzigkeit ist die verzeihende Liebe.“?> Barmherzigkeit bedeu-
tet Geduld haben, Zeit geben, verstehen. Verstehen, da manche Kinder
aufgrund ihrer Vorgeschichte, ihrer Familie, ihres Milieus, ihrer Anla-
gen die Form angenommen haben, mit der sie dem Erzieher begegnen.

Wichtig ist, daB beide Haltungen, Eifer und Barmherzigkeit, zu einem
fruchtbaren pddagogischen Handeln gehéren. Eifer ohne Barmherzig-
keit bedeutete zu starke EinfluBnahme, iibertriebenes padagogisches En-
gagement. Barmherzigkeit ohne Eifer hieBe Stehenbleiben bei der Ak-
zeptation, Verstehen des Werdeganges ohne Engagement fiir eine Ande-
rung.?

Eine weitere personale Qualitit des Erziehers ist Demut. Verstanden
wird darunter ein Aufgeben der Selbstsucht, Verborgenheit in Gott?4,
Ichlosigkeit in dem Sinne, daB der Mensch und speziell der Erzicher
von seinen nur subjektiven Wiinschen und Vorstellungen loskommt. Fiir
die Erziehung ist dies von doppelter Bedeutung:

Ein demiitiger Erzieher kann gegeniiber Jugendlichen Vorbildfunk-
tion libernehmen, indem er ihnen konkret vorlebt, daB nicht die Durch-
setzung seines Ichs der wesentliche Sinn des Lebens ist, sondern Selbst-
werdung, die durch Akte der Selbstlosigkeit qualifiziert ist. Nichsten-
liebe und Dasein fiir andere Menschen sind wesentlich fiir die eigene
Selbstverwirklichung. In diesem Sinne ist ein demiitiger Erzieher ein
»Modell“ gegen den ,,Feind der Menschheit* (Sailer), den Egoismus.

Fir die Du-Beziehung zwischen Erzieher und Kind bedeutet die per-
sonale Qualitat der Demut, Achtung des Erziehers vor der grundsitzli-

*' Praktische Regeln zum Gebrauche der Klosterfrauen vom Guten Hirten fiir die Leitung der
Klassen. Ubers. nach der Ausgabe v. Angers 1916. Miinster 1927, 81.
22 Unterredungen (s. Anm. 11), 18.

» Dieser Gedanke wird spiter bei H. Nohl, einem der groBen geisteswissenschaftlichen
Padagogen, systematisch ausgearbeitet. Es spricht von Autoritél (bei Sr. Euphrasia Pelle-
tier ist dies Eifer) und Liebe (Barmherzigkeit) oder dem viterlichen und miitterlichen Prin-
zip als den beiden Polen des pidagogischen Handelns (vgl. Nohl, H., Die pidagogische Be-
wegung in Deutschland und ihre Theorie. Frankfurt a. M. 1963 (6. Auﬂ.), 138 ff.).

24 Unterredungen (s. Anm. 11), 67.



Euphrasia Pelletier 435

chen Anderheit und der Wiirde des Kindes. Demut bringt ihn dazu, sich
selbst in seiner Verfiigungsgewalt zu begrenzen, sie hindert ihn daran,
im Kind nur ein Material zu sehen, das nach Willen und Vorstellung des
Erziehers geformt wird. Demut bremst das erzieherische Wirken, damit
es nicht {ibertreibt und zur ,,Fiihrung® (Litt) wird, sie bewahrt beim er-
zieherischen EinfluBnehmen das rechte MaB.

Zur Haltung der Demut gehort auch die selbstkritische Sicht des eige-
nen Kénnens und Wissens. ,,Wenn ich die Miihe der Arzte betrachte®,
heiBlt es in den Unterredungen, ,,das leibliche Leben zu retten, die Jahre
des Studiums, die sie diesem Ziel widmen, dann mache ich mir Vor-
wiirfe, daB ich nicht ebensoviel arbeite fiir das unendlich kostbare Le-
ben der Seele.“?® Aus diesen Worten ergibt sich neben dem bereits ge-
nannten Eifer und dem pddagogischen Engagement eine weitere Quali-
tiat des Erziehers, Lernbereitschaft. Sie besagt, daBl piddagogisches Tun
aufgeschlossen sein muf8 und sich nicht in schlechter Konservativitit
verfestigen darf. So nétig praktische Erfahrung fiir Erziehung ist, so no-
tig ist auch Offenheit fiir Neues, Erprobung neuer Methoden, Eingehen
auf aktuelle Forderungen der Zeit. Dies alles ist aber ohne konstante
Fortbildung nicht méglich; sie ist ein wesentlicher Garant dafiir, dal3 er-
zieherisches Handeln nicht erstarrt, sondern kreativ und lebendig bleibt.

Zu echtem und erfolgreichem erzieherischen Einsatz gehort auch die
Bereitschaft zu Versenkung und Gebet. Euphrasia Pelletier sagt hierzu:
,,... niemals werdet Thr wirksam fiir das Heil der Seelen arbeiten, wenn
Thr Euch nicht zuvor in das Gebet und das Schweigen versenkt.“?¢ Fiir
den Pidagogen bedeutet das, da seinem aktiven Einsatz Versenkung
und Innerlichkeit vorhergehen miissen und dafl Phasen der Aktivitét im-
mer von solchen der Kontemplation unterbrochen werden miissen. Ne-
ben dem Gedanken der klugen Einteilung der psychischen und physi-
schen Krifte, verbunden mit einer dadurch bewirkten Kriftigung des
erzieherischen Einsatzes, wird hier noch Tieferes ausgedriickt. Dies wird
deutlich durch ein weiteres Wort der Ordenserneuerin: ,,Verlalit Euch
ganz auf die Vorsehung, aber arbeitet gleichzeitig so, als ob diese nicht
existierte.“?” Dieses Wort besagt, dal die Hoffnung auf eine giitige Fi-
gung und der aktive Einsatz zusammengehoren. Eine Haltung bedarf
der anderen, um ein fruchtbares Handeln zu bewirken.

VerldBt sich der Erzieher ganz auf die giitige Fiigung, setzt er seine
Hoffnung allein auf Kontemplation und Gebet, auf Gott, so bleibt er zu
passiv, er engagiert sich zu wenig konkret fiir das Kind. Im letzten ver-

% Ebd. 75.
26 Zit. in Degris (s. Anm. 19), 70f.
¥ Ebd. 79.



Robert E. Maier 436

weigert er dem Kind, sich an seiner Persdnlichkeit zu bilden, zu iiben,
aber auch sich damit auseinanderzusetzen, auf Widerstand zu reagieren.
Der Erzieher bringt sich nicht mit seiner ganzen Personlichkett ein und
widerstreitet damit einer grundlegenden Forderung dialogischer Erzie-
hung. AuBBerdem trigt seine Passivitdt im konkreten Erziechungsprozel3
dazu bei, dall mehr und mehr Laissez-faire-Haltung von seiten des Er-
ziehers das Geschehen bestimmt. Die Jugendlichen werden dadurch
weitgehend auf sich selbst zuriickgeworfen. So sehr also das im Gebet
fir den jungen Menschen manifestierte Wohlwollen positiv zu werten
ist, fiir erfolgreiche Erziehung ist es allein nicht ausreichend.

Ist ein Erzieher umgekehrt der Uberzeugung, der Mensch konne
durch sein konkretes Handeln allein alle erzieherischen Probleme 16sen,
betont er aus dieser Uberzeugung heraus besonders das Aktive und 148t
Kontemplation nicht oder zu wenig zu, so herrscht eine Form péddagogi-
scher Uberaktivitit. Sie hat zwei schwerwiegende Folgen: Zum einen
tendiert dieses erzieherische Handeln zu einer Uberbetonung der Mach-
barkeit und Formbarkeit. Technokratisch und oftmals bedenkenlos wird
hierbei Erziehung organisiert, ohne Respekt vor der Wiirde und dem
Mitspracherecht des Kindes. Anstelle einer dialogischen Differenz (Bu-
ber) zwischen Erzieher und Kind, herrscht monokausales, vom Erzieher
ausgehendes Handeln vor.

Eine zweite Folge jener pidagogischen Uberaktivitit ist eine unkriti-
sche Sicht des padagogischen Prozesses selbst. Es herrscht die Uberzeu-
gung, daf3 Erfolg bzw. MiBerfolg allein von der guten bzw. schlechten
Organisation des erzieherischen Prozesses abhingen. Dal3 diese Uber-
zeugung naiv, ja unrichtig ist, zeigen die Wirkungen schicksalhafter Er-
eignisse im Leben der Menschen. Diese Ereignisse lassen sich aber auf-
grund ihrer Unvorhersehbarkeit, ihres plotzlichen Auftretens, gerade
nicht organisieren. Wer also meint, er konne durch optimale Organisa-
tion den erzieherischen Prozef3 véllig in den Griff bekommen, milachtet
michtige Bereiche der Wirklichkeit des menschlichen Daseins.?®

Ein padagogisches Handeln, in dem auch konkrete Hoffnung auf gii-
tige Figung ihren Platz hat, relativiert die eigene Aktivitit. Dadurch
wird das Kind vor Uberaktivitit der Erziehenden geschiitzt; diesen er-

28 Der Gedanke, dal der Mensch auch vom Schicksal abhéngt, scheint mit der Zunahme
technischer Machbarkeit und Verfiigung in den Hintergrund gedringt worden zu sein.
Klar gesehen und richtig eingeordnet wird er u.a. in der stoischen und der von ihr beein-
flufiten Philosophie sowie im Christentum. Wihrend erstere eher den wankelmiitigen und
unzuverldssigen Charakter des Schicksals betont (vgl. z. B. Boethius, Trost der Philosophie.
Miinchen 1981, 45ff.), das den Menschen ohne Warnung tiberfillt, sicht das Christenium
im Schicksal eher gottliche Vorsehung, die dem Menschen hilft, ihn fiir Wesentliches wie-
der wachzuriitteln.



Euphrasia Pelletier 437

offnet sich das kritische BewuBtsein, daB zum Erfolg einer erziehe-
rischen Handlung mehr gehort als optimales Organisieren pddagogi-
scher Prozesse. Das ganze Handeln wird in ein groBeres Ganzes einge-
ordnet und bekommt mehr Gelassenheit.

Erziehungsmittel

Ein wichtiges, von Sr. Euphrasia Pelletier haufig angesprochenes Erzie-
hungsmittel ist die Sorge um gutes Essen. AnlaBlich der Einweihung ei-
ner neuen Kiiche in Angers erklirte sie: ,,Ich will, da3 die Kiiche unse-
rer Schwestern in allen unseren Hiusern gelobt wird.“? Sie kiimmerte
sich auch selbst um gutes Essen und besuchte haufig die Kiiche, um ab-
zuschmecken und zu verfeinern. Der Sinn ihrer Sorge war es, das leibli-
che Wohlbefinden der Kinder zu férdern und eine raschere Eingewdh-
nung zu bewirken. AuBerdem war sie iiberzeugt davon, dal erst eine
Befriedigung leiblicher Bediirfnisse die Kinder fiir geistige Fragen off-
net.

Ein weiteres Erziehungsmittel der Pddagogik Sr. Euphrasia Pelletiers
ist mitfiihlender Umgang mit den Kindern. Sie meint damit, der Erzieher
diirfe fiir Kummer und Probleme der Kinder nicht verschlossen sein,
sondern miisse sie teilen und mittragen. Sr. Euphrasia Pelletier gibt da-
fiir ein Beispiel: ,,Gestern habe ich mit unserer kleinen Maria Nizier ge-
weint, und ich habe sie nie besser getrdstet.“*® Die Trostung geschah
hier dadurch, daB die Heilige an der inneren Welt eines anderen Men-
schen in tiefer und echter Weise Anteil nahm. Dadurch eréffnete sie
eine Solidargemeinschaft und ri} den leidenden Menschen aus seiner
Einsamkeit. Anstelle einer rationalen Belehrung aus akademischer Di-
stanz zeigte sie emotionales Mitgefiihl und stellte sich auf eine Stufe mit
dem Leidenden.

Diese Weise, in der pidagogischen Beziehung Mitgefiihl fiir den an-
deren zu zeigen, gibt dem jungen Menschen das Gefiihl einer tiefen Be-
friedigung, er fiihlt sich verstanden, ein anderer Mensch hort ihm zu
und nimmt an seiner Welt teil. Das Kind vermag sich einem einfiihlsa-
men Menschen eher zu 6ffnen und Vertrauen entgegenzubringen. Da-
durch kann eine piddagogisch fruchtbare Beziehung entstehen.?

2 Zit. in Degris (s. Anm. 19), 83.

30 Ebd. 90.

31 In der Gegenwart wird dieses von Sr. Euphrasia Pelletier bereits angesprochene Erzie-
hungsmittel unter dem Begriff ,,Einfithlendes Verstehen* von Tausch/Tausch systematisch
erforscht und auf seine piddagogische Wirkung befragt (vgl. Tausch, R./Tausch, A., Erzie-
hungspsychologie. Gottingen 1979 (9. Aufl.), 178 ff.).



Robert E. Maier 438

Zu den Erziehungsmitteln gehdrt auch priventive Wachsamkeit als
vorbeugende MalBnahme gegen Fehlentwicklungen der Kinder. Sr. Eu-
phrasia Pelletier rét ihren Schwestern: ,Machen Sie es wie die Mutter,
die ihre Augen mit bestindiger Sorgfalt fiir die Kinder offenhilt. Geben
Sie wohl acht, da3 Thr Mangel an Wachsamkeit nie AnlaB zu irgend-
einem Ungliick oder einer Beleidigung Gottes gebe!“3? Der Sinn der pri-
ventiven Wachsamkeit liegt darin, daf es fiir den Erzieher einfacher ist,
unangebrachte Verhaltensweisen der Kinder von Anfang an nicht zur
Gewohnheit werden zu lassen, als sie spdter mit erheblich groBerem
Aufwand wieder zum Verschwinden zu bringen.?* AuBerdem ist es
manchmal im Rahmen der Heilpadagogik notwendig, Kinder in Heimen
von ihrer bisherigen Umgebung eine Zeitlang zu isolieren, damit nega-
tive Verhaltensweisen, die weitgehend von dieser Umgebung bewirkt
worden sind, besser abgebaut werden kénnen.

Von dieser Sicht einer weitgehend priaventiven Pidagogik wird auch
Sr. Euphrasia Pelletiers Auffassung von Strafe und Lob deutlich. Da die
Aufgabe des Erziehers weitgehend darin besteht, Fehlern und uner-
wiinschten Verhaltensweisen vorzubeugen, ist Strafe als Gegenwirkung
nur von sekundérer Bedeutung. Eindringlich warnt sie vor zu haufigem
Strafen und nennt dies einen ,,MiBbrauch*“.3¢ Dies deshalb, da erziehe-
rische Autoritét, die dazu da sein sollte, das geistig-seelische Wachstum
des jungen Menschen zu fordern, durch héufiges Strafen dazu tendiert,
den jungen Menschen iibertrieben einzuengen und seinen Willen zu bre-
chen. Dies kann nicht Sinn einer an Nichstenliebe orientierten christli-
chen Pidagogik sein. Nachdem zu hiufiges Strafen als Miflbrauch be-
zeichnet wird, fahrt Sr. Euphrasia Pelletier fort: ,,Aber es ist auch falsch,
nie zu strafen. In manchen Augenblicken muBl man einfach die Kraft
der Autoritit spiiren lassen... Aber selten.“¥ Sr. Euphrasia Pelletier ist
der Uberzeugung, daB eine vollige Verbannung der Strafe aus der Erzie-
hung falsch ist.

Wenn gestraft wird, so muf} sich aber der Erzieher dariiber klar sein,
daB Strafe padagogisch nur sinnvoll ist, wenn sie eine Hilfe fiir den Be-
straften darstellt. Strafe muB dazu beitragen, daB ein sittlicher Erneue-

32 Regeln (s. Anm. 21), 131.

¥ 1n dem Mittel der praventiven Wachsamkeit erkennt Scheller die Nihe zum Erziehungs-
system Don Boscos (vgl. Scheller, E., Erziehungsprinzip der Frauen vom Guten Hirten. In:
Hundert Jahre Fiirsorge an der katholischen weiblichen Jugend. Deutsche Provinzen der
Frauen vom Guten Hirten (Hrsg.), Miinchen 1929, 139ff. Ahnlich auch Wollasch, H., Die
Pidagogik der Liebe. In: Caritas 1940, 3T,

34 Zit. in Poinsenet (s. Anm. 1), 55.

3 Ebd. 55.



Euphrasia Pelletier 439

rungsprozeB des Individuums stattfindet, sie mufl - soll sie padagogi-
schen Sinn haben - AnstoB sein fiir eine Besserung aus Reue und Ein-
sicht. Hierzu ist nétig, daB nicht nur objektive Schuld, sondern auch
subjektives Schuldgefiihl vorliegt. Auerdem muB} die verhédngte Strafe
vom Kind als gerecht empfunden werden, d.h. das MaB der Strafe muf3
dem angerichteten Schaden entsprechen. Sind diese Voraussetzungen
gegeben, so ist es moglich, daB die zunichst von einer dulleren Instanz
verhingte Strafe bewuBt als subjektive Leistung, als Form von Selbstbe-
strafung vollbracht wird.

Dies ist allerdings in der Praxis der Erziehung selten. Oft ist Strafe ein
duBerlicher Akt einer iibergeordneten Person, der vom passiv verblei-
benden Kind oder Jugendlichen ertragen wird. Hierbei entsteht das Be-
wuBtsein, entweder aus Furcht vor Strafe das bestrafte Verhalten in Zu-
kunft zu unterlassen oder sich geschickter anzustellen, um nicht mehr
ertappt zu werden. Beides stellt keinen sittlichen Akt des Individuums
dar. Strafe verbleibt dann in einer auBerpddagogischen Sphére.’

Sr. Euphrasia Pelletier gibt mehrere praktische Hinweise zur Anwen-
dung von Strafen im Erziehungsalltag. Eindringlich warnt sie vor Kol-
lektivstrafen3’, strikt untersagt sie korperliche Ziichtigungen3®, eine fiir
ihre Zeit sehr fortschrittliche MaBnahme. AuBerdem legt sie den Erzie-
hern nahe, nie im Zorn, aus dem Affekt heraus, zu strafen.’® Der Erzie-
her sollte als Vorbild fiir Selbstzucht, Ruhe und Uberlegenheit dienen
und deshalb nicht aus groBer Erregtheit heraus handeln.

GroBere Wirksamkeit als der Strafe spricht Sr. Euphrasia allerdings
dem Lob zu. ,,Eine Tasse gezuckerter Milch ... im rechten Augenblick
gereicht, wird mehr dazu beitragen, ... zu guten Gesinnungen zuriickzu-
fithren, als die Strenge es zu tun vermdchte.“4° Damit ermahnt sie den
Erziehenden, mehr positiv aufbauend als restriktiv gegenwirkend titig
Zu sein.

Ein wichtiges Mittel der Erziehung ist Sr. Euphrasia Pelletier die Ar-
beit. Es 146t sich in den vorhandenen Quellen eine doppelte piddagogi-
sche Bedeutung erkennen: Arbeit als Gegenmittel gegen Egoismus, Ar-
beit im Dienste der Lebenstiichtigkeit.

Junge Menschen, die nur an ihr Ich denken, sind in einer Gemein-
schaft ohne Nutzen, sie stéren das Gruppengefiige und das Zusammen-

36 Die hier in aller Kiirze angedeutete Sicht der Strafe geht auf Gedanken Nohls zuriick
(vgl. Nohl, H., Pidagogik aus dreiffig Jahren. Frankfurt a. M. 1949, 161 ff.).

3 Regeln (s. Anm. 21), 89.

3% Ebd. 98.

3 Poinsenet (s. Anm. 1), 55.

40 Regeln (s. Anm. 21), 75.



Robert E. Maier 440

gehorigkeitsgefiihl, auBerdem ist diese Haltung das Gegenteil christli-
cher Nichstenliebe. Durch Arbeit ist der Mensch gezwungen, sich in
anderes hineinzuversetzen, er kann nicht mehr um sein Ich kreisen. Er
ist durch konstante Beschiftigung von seinem Ich abgelenkt. Echte Ar-
beit verhilft ihm zu ,,ichloserem* und sachlichem Verhalten, indem we-
sentlich das, woran gearbeitet wird, in den Vordergrund riickt. Indem
der Mensch aber auf sein Ich vergiB3t, sich arbeitend in anderes hinein
entdullert, findet er sich auf héhere Weise, denn er wichst am Bearbeite-
ten, er ibt und schult seine Krifte, er lernt in vertiefter und echter
Weise, er begegnet anderem. Verbleibt er umgekehrt wesentlich bei sich
und seinen Interessen, verldBt er nicht den Raum seines Ich, dann kann
ihm anderes nicht begegnen, wirkliches Wachstum ist nicht méglich.!
Deshalb ist der Mensch angehalten, durch konstante Arbeit sich von sei-
nem Ich zu entduBlern. ,,Wir wollen ganz besonders darauf achten, nicht
durch eine zu grofie Eigenliebe ... mutlos zu werden. Einige netgen dazu,
sich stets fiir krank zu halten, sie haben tausend eingebildete Leiden, die
sie in ihrer Egozentrik iibertreiben... Wir kénnen immer Wege finden, in
irgendeiner Weise niitzlich zu sein, wenn wir guten Willens sind.“2

Die zweite pddagogische Bedeutung der Arbeit liegt in ihrem Beitrag
zur Lebenstiichtigkeit. Wichtig ist hier eine solide Berufsausbildung.
Ziel ist, daB} der Jugendliche nach seiner Entlassung aus der Obhut der
Erzieher fihig ist, sich den Lebensunterhalt auf ehrbare Weise selbst zu
verdienen.*

Ein spezielles Erziehungsmittel, das sich auf den Umgang mit soziali-
sationsgeschédigten Kindern in Heimen bezieht, ist die klare Festlegung
der Aufgaben der einzelnen Erzieher. Zur Zeit der Griinderin galt fol-
gende Ordnung: Die letzte Verantwortung fiir die einzelnen Klassen ob-
liegt der ,,ersten Meisterin®“.** Sie hat die Leitung und ist die Vorgesetzte
der anderen Erzieher. Jeder Gruppenverband hat nur eine Leiterin. ,,Es

4 Romano Guardini verweist in dhnlichem Zusammenhang darauf, daB man sich selbst
erst findet, wenn man selbst-los wird. Er vergleicht zwei Studierende, also geistig Arbei-
tende, miteinander. Der eine sieht sein Studium nur vom spiteren Nutzen fiir den Beruf,
der andere versenkt sich in die Wissenschaft, wird ergriffen von der Sache selbst und ver-
giB1 sich dabei. DaB sich der Zweite im eigentlichen Sinne selbst verwirklicht hat, begriin-
det er folgendermaBen: ,,Der Erste ist in seiner unmittelbaren Selbstheit geblieben, nie
iiber sie hinausgewachsen, dabei ist er eng und bei aller Tiichtigkeit diirftig, unlebendig ge-
worden. Der Zweite hingegen wurde bei jedem Schritt echten Fragens und Forschens neu
und reicher sich selbst geschenkt. Im Sich-Weggeben an die Wissenschafl fand er, ohne es
zu merken, immer mehr sich selbst* (Guardini, in: Guardini, R./Bollnow, O. F,, Begeg-
nung und Bildung. Wirzburg 1960, 22).

42 Unterredungen (s. Anm. 11), 129.

4 Vgl. Regeln (s. Anm. 21), 100f.

4 Klasse meint einen groBeren Gruppenverband. Die erste Meisterin entspricht dem, was
man heute Gruppenleiterin nennt.



Euphrasia Pelletier 441

darf in jeder Klasse nur eine sein, der die ganze Leitung derselben tiber-
geben ist, und dies ist die erste Meisterin.“* Die anderen im Gruppen-
verband beschiftigten Schwestern und Erzieher unterstiitzen die Arbeit
der ersten Meisterin. Wichtig ist hierbei, daB unter den Erziehern Einig-
keit besteht und daB sie gegeniiber den Kindern eine gemeinsame Linie
vertreten.

Ethisch-religiose Erziehung

Sr. Euphrasia Pelletier legt auf ethisch-religiése Erziehung grofien Wert.
Oberstes Ziel ist Denken und Handeln als katholischer Christ, ist eine
Weise von Menschsein, welche die Grundlehren der katholischen Kir-
che kennt und sie konkret vollzieht. Sr. Euphrasia Pelletier spricht spe-
ziell zwei padagogische Mafinahmen an: Lernen durch das Vorbild und
Erlernen von Glaubenswahrheiten. Ersteres kommt dem, was heute emo-
tionale Variante der moralischen Erziehung heiBt, nahe. Letzteres be-
trifft, in moderner Begrifflichkeit gesprochen, die kognitive Variante
moralischer Erziehung.

Sr. Euphrasia Pelletier legt den Erziehern dringend ans Herz, fur die
Jugendlichen Vorbildfunktion zu iibernehmen. ,,Es ist notwendig, dal
die Meisterinnen selbst sehr genau seien in der Beobachtung (gemeint
ist Beachtung — Anm. d. Verf.) aller Punkte der Regel und dann auch auf
deren Ausfiihrung von seiten der Kinder dringen.“* Wird eine Einhal-
tung von Regeln und Ordnungen gefordert, so muf3 der Erzieher mit gu-
tem Beispiel vorangehen, dieses ,hat eine viel groBere Wirkung als
Worte“.4” Der Grund fiir die groBere Wirkung des Vorbilds liegt darin,
daB die ganze Personlichkeit, die nicht nur etwas sagt, sondern dies
auch tut, zu wirken vermag. AuBlerdem gewinnt das Gesagte durch das
Tun seinen sittlichen Ernst, der sich darin zeigt, daB das Handeln der
Rede entspricht. Umgekehrt warnt Sr. Euphrasia Pelletier davor, von
Kindern etwas zu verlangen, ohne mit gutem Beispiel voranzugehen:
., Wollte man ihnen etwas verweisen, konnten sie leicht sagen: Arzt, heile
dich selbst.*8

4 Regeln (s. Anm. 21), 46.
46 Ebd. 73.
47 Zit. in Degris (s. Anm. 19), 65.
48 Regeln (s. Anm. 21), 73.

Die Rolle, die das Vorbild in der Erziehung spielt, ist von amerikanischen Psychologen
gut erforscht worden. So weil man heute ziemlich genau, welche Charakteristika einer
Person dazu beitragen, daB sie zum Vorbild genommen wird (vgl. Zumkley-Miinkel, C.,



Robert E. Maier 442

Neben der Erziehung durch das Vorbild fordert Sr. Euphrasia Pelle-
tier auch ein spezielles Erlernen von Glaubenswahrheiten. Beim Verlas-
sen der von Guten Hirtinnen gleiteten Einrichtungen sollten die Kinder
eine Kenntnis der Grundwahrheiten der katholischen Lehre besitzen.
Diese Kenntnis sollen sich die Kinder durch einen Unterricht iiber
ethisch-religigse Inhalte aneignen. Der Sinn dieses Unterrichts liegt
darin, vor allem dlteren Kindern die Méglichkeit zu einer rationalen Fr-
fassung und Begriindung der Inhalte zu geben. Zur Zeit der Griinderin
wurden die Glaubenswahrheiten weitgehend im Katechismusunterricht
gelernt. In der heutigen Situation wire eher eine christliche Stellung-
nahme zu wichtigen Problemen der Zeit und Fragen des Glaubens ange-
bracht, wie beispielsweise Armut in der Dritten Welt, Schwangerschafts-
abbruch, Sinn christlicher Sakramente, des Gebetes und dhnliches.

Ethisch-religiose Erziehung wire unvollstindig ohne das aktionale
Moment, d.h. das konkrete moralische Handeln. Seit der Antike ist diese
Weise moralischer Erziehung bekannt. So schreibt beispielsweise Aristo-
teles: ,,Baumeister wird man, indem man baut, und Kitharakiinstler, in-
dem man das Instrument spielt. So werden wir auch gerecht, indem wir
gerecht handeln, besonnen, indem wir besonnen und tapfer, indem wir
tapfer handeln.“* Auch die Ordensgriinderin kannte diese Methode
und wandte sie an. So versuchte sie beispielsweise die Jugendlichen
durch regelmiBige Teilnahme an den christlichen Sakramenten aktional
in das Christentum einzufiihren oder durch einen geregelten Arbeitstag
zu konstantem Arbeiten zu erziehen.

Kritische Wiirdigung

Von seiten einer an Freiziigigkeit und Eigenentscheidung der Jugendli-
chen orientierten Pidagogik konnten beziiglich des katholischen Men-
schenbildes der Ordensgriinderin, welches die Inhalte fiir ihre Moral-
pédagogik liefert, folgende kritische Fragen gestellt werden: Ist diese
Hinwendung zum katholischen Menschenbild nicht viel zu eng? Wird
hier der junge Mensch nicht vorzeitig, d. h. bevor er zu miindiger Eigen-
entscheidung fdhig ist, auf eine materiale Weltanschauung festgelegt?

Imitationslernen. Disseldorf 1976, 76f.), welche Verhaltensweisen besonders gerne nach-
geahmt werden, ebd. 69ff., und wie die Beschaffenheil der beobachtenden Person sein
mufl, damit sie nachahmi, ebd. 90ff.

* Aristoteles, Nikomachische Ethik. Ubers. v. F. Dirlmeier. Darmstadt 41967, 28.



Euphrasia Pelletier 443

Ist diese Pidagogik nicht zu sehr im Dienste einer Weltanschauung, die
selbst nicht mehr kritisch hinterfragt wird?

Hierauf ist folgendes zu antworten: Die vom katholischen Glauben
fiir wesentlich gehaltene ethische Tugend ist die der Nichstenliebe, die
Christus in vollkommenster Weise vorgelebt hat. Dahinter steht ein
Menschenbild, das die Vollform des Menschen im Loskommen von sich
selbst erkennt. Der Mensch kann sich damit nur verwirklichen, wenn er
nicht sein Ich zum Inhalt seiner Bemithungen macht und in ehrlicher
Weise fiir andere und anderes da ist. Lebt er nur seinem Ich, so verwirk-
licht er sich nicht selbst und schadet iiberdies in massiver Weise dem
Gemeinsamen. Damit wird klar, daB eine Erziehung, die nicht am Los-
komimen vom Ich orientiert ist und vielleicht sogar egoistische Verhal-
tensweisen fordert, Wesentliches des Menschseins verfehlt.

Auch die Art und Weise der Vermittlung einer Weltanschauung ist
entscheidend. Man kann undialogisch mit selbstsicherer Uberzeugtheit
oder dialogisch, dezent, mit Riicksicht auf die andere Person Inhalte na-
hebringen. Die erste Weise schlieBt jede Form von Frage und Zweifel
aus, in ihrer starren Selbstsicherheit ist sie sich selbst nicht mehr frag-
wiirdig, wiirdig, befragt zu werden. Die zweite Weise beriicksichtigt die
Fragwiirdigkeit der eigenen Lehre und versteht sie als Angebot, sie ist
offen fiir ein Gesprich und bereit zu einer Antwort. Sie billigt dem an-
deren Menschen das Recht zu, im MaBe seiner Fihigkeit, zu eigenstin-
digem Vernunftgebrauch sich mit dem vorgelebten Angebot auseinan-
derzusetzen. Es ist offensichtlich, daB bei einer Vermittlung von Grund-
wahrheiten des Glaubens nur die letztgenannte Weise piddagogisch legi-
tim ist.

Kritische Fragen kénnten sich auch auf die praventive Padagogik der
Ordensgriinderin beziehen. In etwa: Handelt es sich bei der erziehe-
rischen Priavention nicht um eine schidliche Einengung und Bewahrung
des Kindes, dem die Mdglichkeit eigener, auch negativer Lernerfahrun-
gen dadurch vorenthalten wird? Ist hier nicht eine allzu skeptische,
heilspessimistische Anthropologie vorherrschend, die das notwendige
erzicherische Vertrauen auf die positiven Krifte im jungen Menschen
untergribt? Ist der Ubergang aus der behiiteten Atmosphire einer der
priaventiven Methode anhingenden Heimerziehung in die rauhe Wirk-
lichkeit des zu Selbstiandigkeit verpflichteten Lebens in der Gesellschaft
nicht allzu abrupt? Hierzu ist folgendes zu sagen:

Schon frith wurde die Notwendigkeit sogenannter ,,Schutzhduser* er-
kannt.’® Thr Sinn wurde darin gesehen, den ins gesellschaftliche Leben

30 Vgl. Scheller (s. Anm. 33), 148f.



Robert E. Maier 444

entlassenen Jugendlichen voriibergehend noch einen Schutz zu bieten.
Heute versucht man, durch betreutes Wohnen oder Nachbetreuung
nach einem Heimaufenthalt den Wiedereintritt ins geselischaftliche Le-
ben zu erleichtern. Aber auch die priventive Methode innerhalb einer
Heimstétte muf3 heute neu iiberdacht werden. Keinesfalls darf sie uni-
versal angewandt werden. Kinder und besonders Jugendliche benétigen
auch einen gewissen Freiraum, um eigene Erfahrungen zu machen, um
sich zu erproben und um an negativen Erlebnissen zu lernen. Natiirlich
darf das nicht zu einer Laissez-faire-Haltung entarten, die die jungen
Menschen schutzlos den funktionalen Kriften iiberlaBt. Wie iiberall in
der Erziehung ist auch in dieser Frage eine verniinftige, maf3volle Hal-
tung notwendig. Allgemein gesagt heiBt dies, daB die priventive, bewah-
rende Erziehungsmethode durch eine freigebende, vertrauende Erzie-
hung mit dem Ziele der individuellen Miindigkeit erginzt werden muB.
Dies wire aus dem Geiste der Ordensgriinderin fiir die heutige Zeit
weithin neu zu erarbeiten. Exemplarische Ansatzpunkte dazu wiren: pe-
riodische Korrektur der praventiven Methode anhand der personlichen
Fortschritte der Kinder im Rahmen der individuellen Erziehungspla-
nung, Ermoglichung eigenstidndiger Erfahrungen durch eine Lehre bzw.
durch Teilnahme an FreizeitmaBnahmen auBerhalb der Heimstitte.
Ein ernsthaftes pddagogisches Problem (vor allem auch der Heimer-
ziehung) ist Sexualitit. Vielfdltigen Fehlformen und Gefahren ist der
junge Mensch ausgesetzt, wie beispielsweise Reduzierung der Liebe auf
Sexualitdt, wie Promiskuitéit, Prostitution, Aids. Die Frage nach der
Sexualitét ist in den Quellen nicht thematisiert. Notwendig fiir die heu-
tige Zeit ist die Konzeption einer Sexualpddagogik auf der Grundlage
einer Achtung vor der fremden und vor der eigenen Person. Je mehr
Heimerziehung den geschlossenen Raum einer Anstalt verldBt, um so
dringender muB3 auch versucht werden, diesem Problem zu begegnen.

Ausblick

AbschlieBend sei noch in vier Punkten auf die spezifische Tragweite der
péadagogischen Ideen der heiligen Euphrasia Pelietier verwiesen.

Die Ordensgriinderin erfafit in ihrer Pddagogik den ganzen Men-
schen. Heilpddagogik heifit nicht nur Therapie von Sozialisationsdefizi-
ten, Wiedereingliederung in die Gesellschaft, sondern auch bewufite
Vermittlung christlicher Werte, Orientierung am Heil des zwischen End-
lichkeit und Unendlichkeit eingespannten Menschen.



Wiedergeburt 445

Sr. Euphrasia Pelletier erkennt den hohen Anspruch, der dem Beruf
des Erziehers zukommt. Die personalen Qualititen, die sich der Erzie-
hende aneignen soll, zeigen diesen Beruf als echte Aufgabe, die den gan-
zen Menschen fordert und sich klar gegen jede Job-Mentalitdt wendet.

Die padagogischen Ideen zeigen auch deutlich, dal sinnvolle Heil-
pidagogik eine klar strukturierte institutionelle Organisation braucht.
Unsystematische, sporadische Arbeit mit unklaren Kompetenzen der
einzelnen Personen ist zum Scheitern verurteilt.

Die Ordensgriinderin war den Noten ihrer Zeit zugewandt, vor allem
kiitmmerte sie sich um die Not der Frauen und Midchen. In einer Zeit,
in der diese Problematik nicht erkannt wurde, griff sie engagiert ein und
entwickelte eine Konzeption, wie Frauen Frauen helfen konnen. Da-
durch leistete sie einen wertvollen Beitrag fiir die humane und soziale
Weiterentwicklung der menschlichen Gesellschaft.

Grundlage der pidagogischen Absichten der hl. Euphrasia Pelletier
waren ihre geistlichen Erfahrungen und ihr tiefer Glaube an den je gro-
Beren Gott.

Wiedergeburt — Héresie oder Hoffnung?

Medard Kehl SJ, Frankfurt am Main

Seit Beginn der Neuzeit lassen sich immer wieder eigenartige Wellenbe-
wegungen im weltanschaulichen BewuBtsein der Menschen beobachten:
In besonderen Krisenzeiten suchen viele Menschen, auch Christen, ihre
Zuflucht bei spiritistischen, gnostischen oder okkulten Lehren, in denen
jedesmal auch die Uberzeugung von der Wiedergeburt (Reinkarna-
tion) eine groBe Rolle spielt. Zweifellos sind viele unserer Zeitgenossen
heute wieder von einem besonders bedringenden KrisenbewuBtsein er-
fiillt. Im privaten und familidren Bereich zeigt es sich vor allem als Sinn-
krise: Wo liegt angesichts des immer héufigeren Auseinanderbrechens
chelicher und familidrer Bindungen, der stindigen Zunahme seelischer
Erkrankungen, des Dauerzustands beruflicher Uberforderung u.4. noch
ein durchtragender, befreiender Sinn im Leben? Im offentlich-gesell-
schaftlichen Bereich artikuliert sich die Erfahrung einer globalen Krise
in der Angst vor der fortschreitenden Zerstérung der Schopfung oder
vor einem alles Leben vernichtenden Atomkrieg, aber auch in der Ohn-





