Wiedergeburt 445

Sr. Euphrasia Pelletier erkennt den hohen Anspruch, der dem Beruf
des Erziehers zukommt. Die personalen Qualititen, die sich der Erzie-
hende aneignen soll, zeigen diesen Beruf als echte Aufgabe, die den gan-
zen Menschen fordert und sich klar gegen jede Job-Mentalitdt wendet.

Die padagogischen Ideen zeigen auch deutlich, dal sinnvolle Heil-
pidagogik eine klar strukturierte institutionelle Organisation braucht.
Unsystematische, sporadische Arbeit mit unklaren Kompetenzen der
einzelnen Personen ist zum Scheitern verurteilt.

Die Ordensgriinderin war den Noten ihrer Zeit zugewandt, vor allem
kiitmmerte sie sich um die Not der Frauen und Midchen. In einer Zeit,
in der diese Problematik nicht erkannt wurde, griff sie engagiert ein und
entwickelte eine Konzeption, wie Frauen Frauen helfen konnen. Da-
durch leistete sie einen wertvollen Beitrag fiir die humane und soziale
Weiterentwicklung der menschlichen Gesellschaft.

Grundlage der pidagogischen Absichten der hl. Euphrasia Pelletier
waren ihre geistlichen Erfahrungen und ihr tiefer Glaube an den je gro-
Beren Gott.

Wiedergeburt — Héresie oder Hoffnung?

Medard Kehl SJ, Frankfurt am Main

Seit Beginn der Neuzeit lassen sich immer wieder eigenartige Wellenbe-
wegungen im weltanschaulichen BewuBtsein der Menschen beobachten:
In besonderen Krisenzeiten suchen viele Menschen, auch Christen, ihre
Zuflucht bei spiritistischen, gnostischen oder okkulten Lehren, in denen
jedesmal auch die Uberzeugung von der Wiedergeburt (Reinkarna-
tion) eine groBe Rolle spielt. Zweifellos sind viele unserer Zeitgenossen
heute wieder von einem besonders bedringenden KrisenbewuBtsein er-
fiillt. Im privaten und familidren Bereich zeigt es sich vor allem als Sinn-
krise: Wo liegt angesichts des immer héufigeren Auseinanderbrechens
chelicher und familidrer Bindungen, der stindigen Zunahme seelischer
Erkrankungen, des Dauerzustands beruflicher Uberforderung u.4. noch
ein durchtragender, befreiender Sinn im Leben? Im offentlich-gesell-
schaftlichen Bereich artikuliert sich die Erfahrung einer globalen Krise
in der Angst vor der fortschreitenden Zerstérung der Schopfung oder
vor einem alles Leben vernichtenden Atomkrieg, aber auch in der Ohn-



Medard Kehl 446

macht angesichts der schier aussichtslosen VergréBerung der Armut und
Ungerechtigkeit in der Welt. Auf diesem Hintergrund diirfte auch der
gegenwdrtige Trend einzuordnen sein, daB Menschen unseres sich so
aufgeklirt gebenden Zeitalters eine Lebenshilfe verstirkt in Bewegun-
gen wie New Age, Spiritismus und auch in der westlichen Form der
Wiedergeburtslehre suchen.

Zur Geschichte und zum Begriff der Wiedergeburt

Die Uberzeugung von der Wiedergeburt findet sich urspriinglich in vie-
len archaischen Religionen; sie hingt dort mit der Ahnenverehrung zu-
sammen: Man glaubt, die Seele eines Gestorbenen werde in einem Mit-
glied der gleichen Sippe neu geboren.! Die dahinterstehende Wirklich-
keitserfahrung sieht das Leben als eine unaufhérlich kreisende Mache, die
vor allem dem sozialen Leben des Stammes eine gewisse Bestindigkeit
und VerldBlichkeit angesichts der Vielfalt aller Verinderungen gewihrt.
Der Tod ist nur eine Unterbrechung dieses Kreislaufs, aber nicht sein
endgiiltiges Beenden. Das Leben im Stamm geht in seiner ungebroche-
nen Kraft weiter.

In Griechenland wird der Glaube an die Wiedergeburt zuerst in den
orphischen Mythen des 6. Jahrhunderts ausgebildet, ehe sie dann - {iber
Pindar, Pythagoras und Empedokles - bei Platon in den verschiedensten
Dialogen die Form einer philosophischen Lehre erhilt. Die Seele als ein
gottliches, vom Demiurgen stammendes Prinzip, hat ein vorirdisches Da-
sein, von dem aus sie in eine leibliche Existenz (Gefingnis) hineingerit,
die zugleich fiir sie Entfremdung von ihrer eigentlichen Seinsweise wie
auch ,,Bewdhrung am Stoff der Erde“ darstellt. Lingstens 10000 Jahre
bleibt die Seele dem Wechsel verschiedener Bewihrungsphasen (in Tier-
oder Menschenleibern) unterworfen, ehe sie nach gelungener Reinigung
zur ewigen Anschauung des gottlichen Seins gelangt (oder umgekehrt
zur ewigen Ferne von ihm). Wie auch immer, das gottliche Prinzip
»Seele” kann nicht untergehen.

Aus Griechenland stammt auch der eigentliche, bei uns heute ge-
brauchliche Begriff der Wiedergeburt: Sie wird bezeichnet als ,, Paligge-
nesia“ (Wiederentstehung) oder als Metempsychosis (Wiedereinsee-
lung). Damit ist also die Riickkehr der Seele nach dem Tod in ein ande-
res Lebewesen zu einem neuen Leben auf dieser Erde gemeint. Etwas

' Vgl. G. Bachl, Uber den Tod und das Leben danach. Graz 1980, 242 1f; M. Kehl, Eschato-
logie. Wiirzburg 21988, 69ff; R. Hummel, Reinkarnation. Mainz 1988; C. A. Keller u.a.,
Reinkarnation — Wiedergeburt — aus christlicher Sicht. Freiburg-Schweiz 1987.



Wiedergeburt 447

ganz anderes bedeutet dagegen der biblische Begriff der ,,Wiedergeburt®.
So heiBit es etwa in Tit 3,5: ,,Er hat uns gerettet durch das Bad der Wie-
dergeburt und der Erneuerung im Heiligen Geist*; oder Jo 3,3: ,,Wenn
einer nicht von oben (anothen) geboren wird, kann er das Reich Gottes
nicht sehen“ (die EU iibersetzt: ,,von neuem*); oder Jo 3,5: ,,Wenn ei-
ner nicht aus Wasser und Geist wieder geboren wird ...“ In all diesen
Stellen ist selbstverstindlich nicht eine Wiederkehr der Seele nach dem
Tod des Menschen zu einer neuerlichen Existenz auf dieser Erde ge-
meint, sondern die sittlich-religiose Erneuerung desselben Menschen
hier auf der Erde in seinem jetzigen Leben und Leib, was eben gerade
durch die Taufe und den Glauben geschieht. Diese Symbolsprache 1453t
sich in keiner Weise identifizieren mit dem griechischen Verstindnis der
Wiedergeburt.

Eine besondere Ausprigung innerhalb der Hochreligionen erhielt die
Lehre von der Wiedergeburt in den Upanishaden des Hinduismus
(8.Jahrhundert v. Chr.). Danach steht alles weltliche und gottliche Le-
ben unter dem Gesetz des , Karma*, womit der Bedingungszusammen-
hang von Tat und Folgen, von Ursache und Wirkung auch fir das sittli-
che Leben ausgesagt wird. Dieses wird bestimmt von der gerechten Ver-
geltung von gut und bose, gleichsam nach Art einer automatisch funk-
tionierenden Vergeltungskausalitit der Taten. Diese Vergeltung voll-
zieht sich in einer Vielzahl von Wandlungen und Wiedergeburten
(,.Samsara®), in denen der Mensch sich allméihlich zu seinem wahren
Selbst emporarbeitet (wozu ein Menschenleben eben normalerweise
nicht geniigt). Das Ziel dieses langen Prozesses wird in der Erlosung
vom Fluch der Wiedergeburten gesehen, ndmlich darin, dal der Mensch
dem ewigen Wandel enthoben wird und in seinem ,,Atman* (= sein gei-
stiges Identitidtsprinzip) ganz eins wird mit dem absoluten und ewigen
Sein, dem ,,Brahman* (= die Weltseele), das in ihm angelegt ist und das
durch alle vergiingliche Wirklichkeit hindurch sich als das allein Unver-
gingliche und deswegen Heilende durchsetzt. Als hauptsdchliche Erlo-
sungswege werden der Weg der Erkenntnis, der Weg des Werkes (im lei-
denschaftslosen Handeln) und der Weg der hingebenden Gottesliebe
gelehrt.

In Europa spielte diese Weltanschauung zum erstenmal unter den Ge-
bildeten der europdischen Aufklirung eine grofle Rolle (also z. B. bei Les-
sing, Lichtenberg, Herder, Goethe, Schopenhauer); im 20. Jahrhundert
wurde sie erst durch die Anthroposophie von Rudolf Steiner
(1861-1925) einer groBeren Offentlichkeit zugdnglich. In unserer Gegen-
wart hat sie eine neue, auch unter Christen sehr verbreitete Aktualitit er-
reicht; man schiitzt ihre Anhinger auf etwa 25 bis 30 Prozent bei uns.



Medard Kehl 448

Die westliche Variante dieser Wiedergeburtslehre hebt vor allem die
durch die Wiedergeburt ermdglichte Vervollkommnung des Menschenge-
schlechts hervor. H. Torwesten, ein moderner Vertreter dieser Lehre, faB3t
ihre wesentlichen Punkte so zusammen: ,,Der Grundgedanke dieser
Lehre ist einfach: Ist im Menschen etwas potentiell Gottliches angelegt,
so mul} er sich auf der relativen Ebene, in Zeit und Raum, so lange ent-
wickeln, bis er seine wahre Natur verwirklicht hat, bis das in ihm
Schlummernde voll manifestiert ist. Da ein einziges Menschenleben in
den meisten Fillen zu kurz ist (was nicht so sehr aus logischen Uberle-
gungen, sondern eben aus unseren Erfahrungen abzuleiten ist) und da
der Tod dem Menschen nicht automatisch die Erleuchtung bringt, be-
darf es dazu eine Reihe von Leben. In gewisser Weise ergiinzt die Lehre
von der Seelenwanderung so die Evolutionslehre, sie fiigt dieser eine
geistige Dimension hinzu: Der Geist umkleidet sich mit immer neuen
Hiillen, geht durch immer neue Erfahrungen hindurch, sucht nach im-
mer besseren Audrucksmaoglichkeiten, bis er schlieBlich aus allen Hiillen
herausgewachsen ist und seine Unendlichkeit erkennt.«?

Im Unterschied zum Hinduismus geht es hier also nicht um die Be-
freiung vom Fluch der Wiedergeburten, sondern um die in ihnen lie-
gende Chance des ewigen Voranschreitens bis zur endgiiltigen Vollkom-
menheit des einzelnen und der Menschheit im ganzen.

Griinde fiir die gegenwirtige Plausibilitit dieser Lehre bei uns

Warum bietet diese Weltanschauung fiir viele Menschen heute mehr
sinnvermittelnde Hoffnung als die christliche Botschaft vom Reich Got-
tes und der Auferstehung der Toten? Ich sehe vor allem folgende fiinf
Griinde?:

1. Diese Lehre scheint eine befriedigende Anwort auf die Theodizee-
Jrage zu geben, ndmlich auf die Frage: Wo kommen das Bose, das unge-
rechte Leid und die Ungleichheit in der Welt her? Wie kann Gott diese
schreckliche Masse an Leid und Schmerz und Trinen zulassen? Dieses
Phinomen wird in der Wiedergeburtslehre erklirt mit dem Gesetz des
Karma, also mit selbstverursachten schlechten Taten in friiheren Leben,
die ,,ausstrahlen® und weiterwirken, eben im Sinn einer ausgleichenden,
vergeltenden Gerechtigkeit. Vielen Menschen fillt es zu schwer, das
Nicht-Determinierte der Geschichte, das offene, unberechenbare Zu-
sammenspiel von Freiheiten, Notwendigkeiten und Zufillen auszuhal-
ten. Man sucht lieber nach klaren Linien, eindeutigen Ursachen und ein-

2 H. Torwesten, Sind wir nur einmal auf Erden? Freiburg 1983, 21 f.
¥ Vgl. dazu auch R. Hummel, Reinkarnation, a.a.0., 13-34.



Wiedergeburt 449

deutigen Wirkungen, gerade im Rahmen einer einsehbaren kosmischen
GesetzmiBigkeit.

Aber kann die Antwort der Wiedergeburtslehre wirklich befriedigen?
Kann sie damit z. B. Auschwitz oder den Krebstod eines Kindes wirklich
erkliren? Wirkt diese Antwort gerade in solchen extremen Fillen nicht
zynisch? Ist es nicht menschlicher, die UnfaBbarkeit und Unerklérlich-
keit des Leids auszuhalten, darin einander beizustehen und zu hoffen,
daB das alles jetzt und endgiiltig im Tod in einer heilenden Liebe einge-
borgen bleibt, die wir Gott nennen? Ubrigens lehnt Jesus ausdriicklich
den Zusammenhang zwischen dem Leid eines Menschen und seiner ei-
genen oder der Schuld seiner Vorfahren ab (Jo9: Die Heilung des
Blindgeborenen!).

2. Die Wiedergeburtslehre scheint eine befriedigende Antwort auf die
Frage nach meiner Identitdit zu geben: Wer bin ich? Woher komme ich?
Wohin gehe ich? Bin ich nur ein vergingliches, unbedeutendes Treib-
holz in dem ewigen Strom der Zeit, das kurz auftaucht und dann ir-
gendwo wieder untergeht? Oder trage ich etwas Geistig-Ewiges in mir -
von Ewigkeit zu Ewigkeit? Die Wirklichkeit fritherer oder spiterer Le-
ben wird so zu einem ,, Teil der Selbstdefinition* des Menschen*: Vieles
Unerklirliche in meinem Leben griindet kausal in fritheren Leben, vieles
Unvollkommene, Abgebrochene wird sich weiterentwickeln und vollen-
den in zukiinftigen Lebensgeschichten.

Aber auch hier mochte ich zuriickfragen: Wird meine Identitdt durch
diese Losung nicht gespalten? Namlich dadurch, dal} ein ewiges, geisti-
ges Element in mir sich immer wieder einen neuen Leib, eine neue Zeit,
eine neue Geschichte, neue Partner, Beziehungen und Freundschaften
aussucht, ohne daB die eine ,,Verkérperung® von den vorausgehenden
etwas weil3? Ist mein konkretes leibliches Leben, vor allem mit seinen
mitmenschlichen, freundschaftlichen Beziehungen so unwichtig fiir
meine geistig-ewige Identitit, daB es im Tod wie ein altes Kleid einfach
abgelegt und vergessen werden kann? Will die Liebe nicht vielmehr, da3
der Andere ewig sei (G. Marcel)? Mir scheint, daB hier die heute so ver-
breitete Unverbindlichkeit zur religiosen Weltanschauung erhoben wird:
Es gibt eben nichts Endgiiltiges; alles kann nach dem Tod wieder von
neuem beginnen; warum also so tun, als ob z.B. ein Versprechen der
Treue endgiiltig sein soll?

3. Die Wiedergeburtslehre paBt offensichtlich nahtlos zu dem moder-
nen Fortschrittsglauben. Alles muBl und kann sich weiterentwickeln, im-
mer hoher, immer besser, immer perfekter. Im Bereich der Wirtschaft

¢ Ebd., 31.



Medard Kehl 450

und der Technik hat dieser Fortschrittsglaube allerdings seine ungebro-
chene Faszination in den letzten Jahren verloren. Wir stoBen eindeutig
an die ,,Grenzen des Wachstums®, des Fortschritts und der Leistung,.
Kann nicht die mit dieser Einsicht auffallend parallel laufende neue Be-
geisterung fiir die Wiedergeburtsiehre ein Zeichen dafiir sein, daB jetzt
das Fortschritts- und Leistungsdenken einfach von der duBeren, mate-
riellen und gesellschaftlichen Wirklichkeit zuriickgezogen und iibertra-
gen wird auf den geistig-seelischen Bereich? Wenigstens da, in der sittli-
chen, geistigen und seelischen Perfektion der einzelnen Menschen und
durch sie des ganzen Menschengeschlechts muB3 es doch einen Fort-
schritt ohne Grenzen und ohne vorzeitiges Ende geben! Die Entwick-
lung muf doch einfach weitergehen, und zwar durch unsere sittlichen
und seelischen Leistungen! Mir scheint die Wiedergeburtslehre bei uns
vor allem ein Ausdruck des religios internalisierten Leistungs- und Fort-
schrittsdenkens der Moderne zu sein.

Gegen diese Auffassung laBt sich wiederum fragen: Warum muB die
Entwicklung des Menschengeschlechtes ewig voranschreiten? Warum
mub jedes einzelne Menschenwesen durch sich selbst, durch seine ei-
gene sittliche Leistung vollkommen werden? Warum kann es uns nicht
geschenkt werden? Welches Vollkommenheitsideal steht also hinter die-
ser Lehre? Ist es nicht das Ideal des perfekt Machbaren und Herstellba-
ren? Also nichts anderes als eine Ausdehnung unseres wirtschaftlichen
Produktionsdenkens auf den seelisch-sittlichen Bereich? Kénnte nicht
die radikale Alternative zu diesem Denken darin bestehen, sich so etwas
wie vollendetes Leben schenken zu lassen?

4. Die Wiedergeburtslehre scheint gut zu der Verdringung des Todes
aus unserer gesellschaftlichen Offentlichkeit, vor allem seiner negativen
Seiten zu passen: daB er ndamlich ein radikaler Abbruch des Lebens ist,
ein Ausdruck duflerster Einsamkeit und Ohnmacht. Die Sterbenden wer-
den mdglichst aus unserem unmittelbaren Lebens- und Erfahrungsraum
hinausgedringt. Die notige weltanschauliche Legitimation und Tréstung
liefern dafiir die verschiedensten Todestheorien heute, die alle darin
ibereinkommen, dem Tod seine Schrecken nehmen zu wollen, seinen
Charakter als unbedingte Grenze: er sei doch nur ein sanfter Ubergang
von dieser irdischen Sphire in eine geistige Sphire und von dort in ein
neues irdisches Leben, wo man alles ja noch einmal versuchen kénne.
Das ,schone Sterben* wird propagiert. Eine Gesellschaft, die ein uner-
sdttliches Harmoniebediirfnis hat, will nun auch dem Tod noch das Sté-
rende und Erschreckende nehmen, das ihm drgerlicherweise anhaftet.

s Ebd., 32f.



Wiedergeburt 451

Dazu kommt der Wunsch, in einer nachchristlichen Gesellschaft wie
der unseren, zumal in ihren sikularisierten Krankenhédusern und Alters-
heimen, den Menschen eine nachchristliche, rein humane Sterbehilfe
angedeihen zu lassen. Die medizinische Pflege reicht offensichtlich dazu
allein nicht aus; es bedarf einer quasi-religidsen, weltanschaulichen Per-
spektive, die Trost und Hoffnung verleiht. Dazu scheint die Wiederge-
burtslehre erheblich beizutragen; sie wird als iiberkonfessionell, iiber-
christlich und vor allem wissenschaftlich erwiesen ausgegeben, was vie-
len Menschen bei uns eine besondere Sicherheit zu geben vermag.

5. Diese Lehre scheint durch bestimmte, auch parapsychologisch er-
forschte Ergebnisse doch klar bewiesen zu sein: Wie sollen sonst uner-
kliarliche Erfahrungen des ,,Déja-vu“, seltsame Wiedererinnerungen,
. Riickfiihrungstherapie* durch Hypnose, unerklirliches Wissen von
Menschen, was sie nie gelernt haben konnen, begriindet werden?

In der Tat: Es gibt sehr viele ausgesprochen erstaunliche Phinomene
auf diesem Gebiet, die gerade auch von einer seriosen Parapsychologie
immer besser erforscht werden. Aber gerade von ihr wird auch immer
wieder deutlich betont: das eine sind die beobachteten Phdnomene -
aber etwas anderes sind die Deutungen, Interpretationen, die aus einer
ganz bestimmten weltanschaulichen Position heraus getroffen werden.
Die Wiedergeburt gilt der wissenschaftlichen Parapsychologie nicht als
ein empirisch-wissenschaftliches Faktum, sondern als eine Interpreta-
tion dieser Fakten unter vielen anderen. Die Fakten sind in sich durch-
aus mehr-deutig. So gibt es z. B. die Theorie des genetisch vererbten Ge-
dichtnisses oder der intensiven Personifizierung mit einer vergangenen
Zeit und Person oder des kollektiven UnbewuBten (C. G. Jung), an dem
jeder auf seine Weise teilhat, oder der Ubertragungsmechanismen bei
Hypnosetherapien, oder der telepathischen Beziehungen zwischen Le-
benden und Verstorbenen oder des ,,Besetzens* eines lebenden Bewuft-
seins durch bestimmte BewuBtseinselemente eines Verstorbenen, die auf
irgendeine Weise noch in unserer Raum-Zeit-Dimension geblieben
sind.®* Wie dem auch sei, die Lehre von der Wiedergeburt ist auf jeden
Fall keine wissenschaftliche Er-kenntnis, sondern ein weltanschauliches
Be-kenntnis.

s Vgl. G. Adler, Wiedergeboren nach dem Tode? Frankfurt 1977, 106 ff; M. Kehl, a.a.0,,
74f; H. Wiesendanger, Wiedergeburt: Wahn oder Wahrheit? in: Psychologie heute, Sept.
1987, 20-31.



Medard Kehl 452

Das frithe Christentum und die Wiedergeburtslehre

Immer wieder taucht in Kreisen von Anhidngern der Wiedergeburtslehre
die ,,Wanderlegende” auf, in den frithesten Zeiten des Christentums
habe es Vertreter dieser Lehre unter den Kirchenvitern gegeben; diese
seien aber dann von der offiziellen Theologie zuriickgewiesen worden.’
Diese Behauptung ist, auch wenn sie noch so oft wiederholt wird, falsch.
Von den frithesten Zeugnissen an ist die Ablehnung der Kirchenviter
eindeutig und einheitlich; richtete sich doch ihre Theologie groBenteils
gegen die Gnostiker, unter denen die Uberzeugung von der Wiederge-
burt durchaus verbreitet war. Die Wiedergeburtsiehre war niemals eine
christliche Lehre, aber auch keine Irrlehre, die sich von der orthodoxen
Lehre abgespalten hitte (= ,,Hiresie“), sondern immer schon eine au-
Berchristliche religiése Uberzeugung, die fiir die alte Kirche mit dem
christlichen Glauben schlechterdings unvereinbar war.

Es scheint eine einzige Ausnahme gegeben zu haben, nimlich Orige-
nes, den groBen oOstlichen Kirchenvater des 3. Jahrhunderts. Sein Ein-
fluB war ungeheuer groB3; Teile seiner Lehre wurden noch im 5. und 6.
Jahrhundert von Synoden und Konzilien verurteilt. Was jedoch hat Ori-
genes zur Wiedergeburtslehre gesagt? Wenn man die betreffenden Ab-
schnitte aus ,,Peri Archon* sorgfiltig liest, kommt man zur Erkenntnis,
daB Origenes nie die Reinkarnation gelehrt hat, sondern die Inkarnation
der préiexistenten Seele. ,,Origenes hat gelehrt, daf3 die Seelen, und zwar
alle Seelen, am Anfang von Gott gleichzeitig geschaffen worden sind
und daf} sie je nach ihrer Treue zum Ursprung, zu Gott, in ihrer Hohe
geblieben sind oder aus dieser Hohe abgefallen sind. Da gab es einige,
die ganz abgefallen sind, das wurden die Teufel, die in die tiefste Tiefe
gefallen sind. Da gab es andere, die in der Hohe geblieben sind, das sind
die Engel. Da gab es wieder andere, die sich abgewendet haben und von
Gott dann zur Strafe im Leibe eingesperrt wurden. Und je nach dem
Grad des Abfalls in Tierleiber oder in Menschenleiber. Das ist, so
scheint es, die Theorie des Origenes. Er hat aber, soweit man es beurtei-
len kann aus den Texten, die erhalten sind, nie gelehrt, daB die Seelen
dann wiederkehren.“® In vielen anderen Schriften zur Bibelauslegung
lehnt Origenes eindeutig die Interpretation bestimmter Stellen durch die
Gnostiker, die auf eine reale Wiedergeburt der Seele hinauslaufen, aus-
driicklich ab.

?Vgl. H. Frohnhofen, Reinkarnation und friihe Kirche, in: StdZ 114 (1989), 236-244;
Ch. Schonborn, Reinkarnation und christlicher Glaube, in: C. A. Keller u.a., Reinkarnation
~ Wiedergeburt — aus christlicher Sicht, a.a.0., 127-146.

8 Ch. Schénborn, a.a.0., 140.



Wiedergeburt 453

Aber hat sich nicht das Konzil von Konstantinopel im Jahre 553 da-
mit befaBt? In der Tat, es hat Origenes und den Origenismus verurteilt,
aber keineswegs die Reinkarnationslehre! ,,Das ist nun ein interessantes
Zeugnis: Wenn man im 6. Jahrhundert geglaubt hitte, Origenes habe die
Reinkarnation gelehrt, konnen wir sicher sein, man hitte die Gelegen-
heit nicht versiumt, ihm dies zum Vorwurf zu machen. Der Text des
Konzils verurteilt die Priexistenzlehre des Origenes, d. h. die Lehre, dall
die Seelen alle gleichzeitig am Anfang der Schopfung geschaffen sind
und erst dann in die Leiber eingesperrt wurden. Das wurde verurteilt!
Daf damit natiirlich implizit auch die Reinkarnation ausgeschlossen ist,
ist nur eine indirekte Folge. Die Kirche hat die Reinkarnation nie verur-
teilt. Nicht, weil sie sie bejaht, sondern weil sie bisher, bis ins 20. Jahr-
hundert, es nie als Frage empfunden hat, dal3 die Reinkarnation iiber-
haupt als eine Lehre in Frage kime, die sich mit der christlichen Grund-
erfahrung vereinbaren lie3e.*?

Griinde fiir die Unvereinbarkeit mit dem christlichen Glauben

1. Grundlegend verschiedene Weltdeutung

Fast bei allen Theorien, die die Wiedergeburt lehren, herrscht ein moni-
stisches Weltbild vor: Gott und Welt sind im tiefsten eins, ein groler,
kosmischer, geistiger Lebens- und Energiezusammenhang, was heute,
besonders im New Age, gern als evolutive Selbstorganisationsdynamik
des Kosmos verstanden wird.!® Der konkrete einzelne Mensch gilt nur
als eine Manifestation, ein Ausdruck dieses ,,Géttlichen®; das Wesentli-
che, das ihm seine Identitit gibt, ist der gottliche Lebens- und Geist-
funke in ihm. Alles andere: Leib, Geschichte, Erlebnisse, Beziehungen
u. 4. sind zweitrangig, eher belastend, nach unten ziehend, den Geistfun-
ken fesselnd und verunreinigend. Darum richtet sich das sittliche Bemii-
hen darauf, dieses Geistig-Seelisch-Gottliche in uns davon zu reinigen
und zu befreien, es heimkehren und aufgehen zu lassen in dem alleinen
kosmischen Geist, aus dem es stammt.

Im christlichen Glauben dagegen wird die Einheit und Verschieden-
heit zwischen Gott und Welt, zwischen Gott und Mensch gelehrt. Es be-
steht zwischen Gott und Mensch keinerlei naturhafte, seinsméBige Ein-
heit; denn Gott ist unser Schopfer, wir sind in allem seine Geschopfe.

° Ebd., 142.
10 Vgl. M. Kehl, Die Heilsverheifung des New Age, in: GuL 62 (1989), 4-18.



Medard Kehl 454

Auch unsere Seele ist geschaffen, ist endlich, und deswegen nicht-gott-
lich. Auf der anderen Seite gilt: Trotz dieses radikalen Unterschiedes
gibt es von Gott her in Christus auch ein tiefe Einheit zwischen Gott
und Mensch: Es ist die Einheit der Liebe. Weil Gott, die unendlich
schopferische Liebe, uns endliche Geschépfe unbedingt liebt, in Ge-
meinschaft mit uns tritt, darum ist unsere Seele, gleichsam das ,,An-
sprechorgan“ des Menschen fir Gott, unsterblich. Unsterblichkeit
kommt uns also nicht von Natur aus zu, weil wir etwa einen ,,Funken*
des gottlichen Geistes in uns triigen, sondern weil Gott uns mit unbe-
dingter und endgiiltiger Liebe liebt und uns aus Liebe seinen Heiligen
Geist schenkt: also geschenkte, nicht naturhafte Unsterblichkeit!

2. Personales Gottesverstindnis kontra Wiedergeburtsiehre

Wer an einen personalen Gott als Ursprung und Vollender allen Seins
glaubt, dem kann die Wiedergeburtslehre nichts Heilendes und Befrei-
endes bringen; sie ist fiir ihn schlechthin iiberfliissig. Denn wenn es
wirklich diesen entscheidenden Unterschied zwischen Schépfer und Ge-
schopf gibt, dann kann ich auch in tausend und abertausend Wiederge-
burten von mir aus nicht ,,géttlich®, zu Gott, zum Schopfer werden oder
auch nur mich ihm langsam annihern in meiner sittlichen Vollkommen-
heit. Die groBten sittlichen und religidsen Anstrengungen werden auch
nicht in Millionen Jahren die prinzipielle Kluft zwischen Gott und
Mensch, zwischen Schopfer und Geschépf iiberbriicken. Diese Kluft
wird allein von Gottes Liebe und Barmherzigkeit tiberbriickt — und von
unserer Demut, uns sie schenken zu lassen und sie anzunehmen. Wo ich
diese Liebe hier im Leben wenigstens ansatzweise annehme und so auch
sterbe, brauche ich nicht noch einmal auf die Erde zu kommen und von
neuem anzufangen. Gott nimmt vielmehr im Tod unser zitterndes und
zagendes Herz, unsere ganze siindige Erbarmlichkeit, auch die groBte
geschopfliche Armseligkeit (etwa eines ganz kleinen Kindes oder eines
schwer geistig behinderten Menschen) zu sich und zieht uns — wie den
verlorenen Sohn - an sein Herz. Darin schenkt er jedem Menschen seine
ganz personlich-individuelle, ihn begliickende und all seine Méglichkei-
ten erfiillende Vollendung; auch dem gestorbenen Kind oder Behinder-
ten, deren Vollendung anders aussehen wird als die eines nach einem er-
fullten Leben sterbenden Menschen. Aber dennoch ist auch sie im vol-
len Sinn ,,Voll-endung*“: eben endgiiltiges, heilend-beseligendes Aufge-
hobensein dieses konkreten Menschen in der Fiille unerschépflicher
Liebe. Diese Begegnung mit der vergebenden, liuternden und heilenden
Liebe Gottes erhoffe ich fiir jeden Menschen in der Stunde seines Todes,



Wiedergeburt 455

auch fiir den groBten Siinder. Ob er sich jedoch dieser Liebe offnet (jetzt
oder im Tod), kann keiner wissen; das miissen wir offen lassen; aber das
gilt auch fiir die Zeit nach zehntausend und noch mehr Wiedergeburten!
Die Freiheit des Menschen bleibt — insofern er bereits zum bewulBten
Gebrauch seiner Freiheit und Verantwortung gelangt ist — unberechen-
bar und ist nicht in ein System allkosmischer Harmonie einzubauen. Wir
sollen fiir jeden Menschen hoffen, daB er in das ewige Leben Gottes ein-
geht; aber wir miissen auch mit der Moglichkeit der Hoélle, d.h. endgiil-
tiger, frei gewihlter Selbstverschlossenheit des Menschen gegeniiber der
Liebe Gottes rechnen.!!

3. Grundlegend verschiedenes Heilsverstindnis

Fiir uns Christen bedeutet Heil primir das Geschenk der Gemeinschaft
mit Gott, nicht aber Leistung meiner sittlichen Vervollkommnung. Ge-
gen alle moderne Fortschritts- und Leistungsideologie halten wir daran
fest, daB Vollendung gerade im Erlostwerden von meinen eigenen
Selbsterlosungs- und Leistungsanstrengungen besteht. Natiirlich besagt
dies nicht eine pure Passivitit (wie man das Bild von der ,ewigen Ruhe*
leicht miBverstehen konnte), sondern es verheiBt das ewige Hineinwach-
sen, besser: Sich-Hineinziehen-Lassen in die unerschépfliche Dynamik
einer an Leben, Phantasie und Schonheit iiberquellenden Liebe, mit der
wir nie an ein Ende kommen.

4. Grundlegend verschiedenes Leibverstdindnis

Im Gefolge des Platonismus hat es im Christentum uber groBBe Zeit-
riume hinweg eine erhebliche Leibfeindlichkeit gegeben. Aber dennoch
wurde der Leib nie so abgewertet wie in der Wiedergeburtslehre. Dafiir
sorgte schon das Glaubensbekenntnis an die . Auferstehung des Lei-
bes“.12 Unter ,,Leib“ verstehen wir nicht primér die materielle Substanz
unseres Fleisches, unserer Haut und unserer Knochen, sondern vielmehr
unsere konkrete Lebensgeschichte, unsere Freundschaften, unsere Lei-
den und Freuden, die ganze Fille unserer Erfahrungen mit unserer
Welt. Von daher gelten in unserem Glauben Leib und Seele als zwel
gleichwesentliche, einander wechselseitig beeinflussende Momente des
einen Menschen. Dabei bildet der Leib die einmalige und unauswech-
selbare Gestalt der Seele, ihr ,,Selbstausdruck®, ihr ,,Symbol*. Zwar gibt

1 Vgl. M. Kehl, Escharologie, a.a.0., 233 ff, 281-298.
12 Vgl. G. Greshake, Seelenwanderung oder Auferstehung?, in: Ders., Gottes Heil — Gliick
des Menschen. Freiburg 1984, 228-244.



Medard Kehl 456

es oft auch eine Diskrepanz zwischen Leib und Seele (sehr markant bei
kranken oder alten Menschen); aber grundsitzlich besteht eine tiefe
Einheit zwischen beiden, und nur in dieser Einheit werden wir von Gott
geliebt und gerettet. Von daher ist die Vorstellung der Wiedergeburts-
lehre, daB3 das geist-seelische Moment des Menschen den Leib im Tod
einfach wie eine Hiille abstreift und sich einen neuen Leib anzieht, nicht
mit dem christlichen Menschenbild und unserer Hoffnung auf die Auf-
erstehung des konkreten Menschen und seiner ganzen Lebensgeschichte
vereinbar.

Ausblick
Die christliche ,, Grunderfahrung “

Letztlich beruht die Unvereinbarkeit von christlichem Glauben und
Wiedergeburtslehre in einer véllig verschiedenen »Grunderfahrung®,
Worin besteht diese »Grunderfahrung® des Christentums? Ch. Schén-
born gibt sie in Form einer Geschichte wieder:

»Ein alter Russe hat mir folgende Geschichte erzihlt: In seiner Ju-
gend, nach der russischen Revolution, ist er nach Frankreich geflohen.
Weil er nichts zu tun und kein Geld hatte, ging er in die Fremdenlegion,
wurde dort Offizier. Unter seinen Legiondren war auch ein deutscher
Soldat, der sich durch besondere Brutalitit der Sprache und des Um-
gangs auszeichnete - ,eine Bestie‘, sagte dieser alte Russe. Nun kam es
einmal zu einem Scharmiitzel, und dieser deutsche Legiondr wurde
schwer verwundet. Er 148t seinen Offizier, den damals noch jungen Rus-
sen, zu sich rufen. Dieser iiberlegt sich, ob er hingehen soll, um dann
nur wieder unflitige Worte zu hdren, geht schlieBlich doch hin und fin-
det den verwundeten deutschen Legionir verindert. Dieser stellt ihm
auf franzdsisch, in sehr feinen Worten, die Frage: ,Glauben Sie, daf3
Christus mir etwas von sich geben kann, wenn ich jetzt sterbe?* Der
junge Offizier war etwas verwirrt und fragte: ,Was meinen Sie damit?
,Ja‘, sagte der Verwundete, ,wenn ich jetzt sterbe und dann hiniiber-
komme und da dann alle die Engel und Heiligen sind, dann werden die
auf mich zeigen und sagen: Was macht der denn da? Und ich werde
nicht hineinkommen. Aber wenn Christus mir etwas von sich gibt, dann
konnen sie nichts sagen, dann komme ich rein.© Der Russe hat dem Le-
gionér versichert, Christus werde ihm wohl etwas von sich geben. Kurz
darauf ist dieser gestorben. Und mit diesem Erlebnis, sagte der alte
Russe, habe er zum erstenmal begriffen, was eigentlich das Christentum



Wiedergeburt 457

ist. Das ist die christliche Grunderfahrung: daf$ Christus uns etwas von
sich gibt und daB wir dadurch neue Menschen werden. Alle Knochen-
berge des Karma, alle Ozeane der Trinen koénnen diesem Geschenk
nicht widerstehen, wenn Christus uns etwas von sich gibt.“!3

Auch was Jesus dem reuigen Schicher am Kreuz sagte, das sagt er je-
dem, der es in seinem Tod hdren will: ,,Heute noch wirst du mit mir im
Paradies sein!“ Heute — nicht erst nach einer langen Kette von Wieder-
geburten! Darin liegt das ungeheuer Trostliche und Befreiende der
christlichen Botschaft. Es kostet allerdings den Preis des Vertrauens.
Und der ist heute vielen einfach zu hoch. Sie zahlen lieber mit eigener
sittlicher Leistung; sie scheint auf ,,Dauer” sicherer und bewihrter zu
sein. Der ,,Gegenwind“ unserer allgemein-gesellschaftlichen Mentalitit
hat inzwischen auch die christliche Eschatologie, also die Lehre vom
Letzten und Endgiiltigen erreicht; sie versucht auch hier, unsere christli-
che Hoffnung auf die geschenkte Vollendung im Reich Gottes dem alles
verschlingenden Moloch des Fortschritts- und Leistungsdenkens einzu-
verleiben, wenn auch in einer sehr humanen und ethisch begriindeten
Form. Vertrauen auf Gott oder Vertrauen auf die eigene Leistung: Die
Wiedergeburtslehre ist die heute vielleicht aktuellste Variante dieser
ewig gleichen Alternative.

13 Ch. Schénborn, a.a.0., 129f.





