
Wiedergeburt 

Sr. Euphrasia Pelletier erkennt den hohen Anspruch, der dem Beruf 
des Erziehers zukommt. Die personalen Qualitäten, die sich der Erzie- 
hende aneignen soll, zeigen diesen Beruf als echte Aufgabe, die den gan- 
zen Menschen fordert und sich klar gegen jede Job-Mentalität wendet. 

Die pädagogischen Ideen zeigen auch deutlich, daß sinnvolle Heil- 
pädagogik eine klar strukturierte institutionelle Organisation braucht. 
Unsystematische, sporadische Arbeit mit unklaren Kompetenzen der 
einzelnen Personen ist zum Scheitern verurteilt. 

Die Ordensgründerin war den Nöten ihrer Zeit zugewandt, vor allem 
kümmerte sie sich um die Not der Frauen und Mädchen. In einer Zeit, 
in der diese Problematik nicht erkannt wurde, griff sie engagiert ein und 
entwickelte eine Konzeption, wie Frauen Frauen helfen können. Da- 
durch leistete sie einen wertvollen Beitrag für die humane und soziale 
Weiterentwicklung der menschlichen Gesellschaft. 

Grundlage der pädagogischen Absichten der hl. Euphrasia Pelletier 
waren ihre geistlichen Erfahrungen und ihr tiefer Glaube an den je grö- 
ßeren Gott. 

Wiedergeburt - Häresie oder Hoffnung? 
Medard Kehl SJ, Frankfurt am Main 

Seit Beginn der Neuzeit lassen sich immer wieder eigenartige Wellenbe- 
wegungen im weltanschaulichen Bewußtsein der Menschen beobachten: 
In besonderen Krisenzeiten suchen viele Menschen, auch Christen, ihre 
Zuflucht bei spiritistischen, gnostischen oder okkulten Lehren, in denen 
jedesmal auch die Überzeugung von der Wiedergeburt (Reinkarna- 
tion) eine große Rolle spielt. Zweifellos sind viele unserer Zeitgenossen 
heute wieder von einem besonders bedrängenden Krisenbewußtsein er- 
füllt. Im privaten und familiären Bereich zeigt es sich vor allem als Sinn- 
krise: Wo liegt angesichts des immer häufigeren Auseinanderbrechens 
ehelicher und familiärer Bindungen, der ständigen Zunahme seelischer 
Erkrankungen, des Dauerzustands beruflicher Überforderung u. ä. noch 
ein durchtragender, befreiender Sinn im Leben? Im öffentlich-gesell- 
schaftlichen Bereich artikuliert sich die Erfahrung einer globalen Krise 
in der Angst vor der fortschreitenden Zerstörung der Schöpfung oder 
vor einem alles Leben vernichtenden Atomkrieg, aber auch in der Ohn- 



Medard Kehl 44g 

macht angesichts der schier aussichtslosen Vergrößerung der Armut und 
Ungerechtigkeit in der Welt. Auf diesem Hintergrund dürfte auch der 
gegenwärtige Trend einzuordnen sein, daß Menschen unseres sich so 
aufgeklärt gebenden Zeitalters eine Lebenshilfe verstärkt in Bewegun- 
gen wie New Age, Spiritismus und auch in der westlichen Form der 
Wiedergeburtslehre suchen. 

Zur Geschichte und zum Begriff der Wiedergeburt 

Die Überzeugung von der Wiedergeburt findet sich ursprünglich in vie- 
len archaischen Religionen; sie hängt dort mit der Ahnenverehrung zu- 
sammen: Man glaubt, die Seele eines Gestorbenen werde in einem Mit- 
glied der gleichen Sippe neu geboren.1 Die dahinterstehende Wirklich- 
keitserfahrung sieht das Leben als eine unaufhörlich kreisende Macht, die 
vor allem dem sozialen Leben des Stammes eine gewisse Beständigkeit 
und Verläßlichkeit angesichts der Vielfalt aller Veränderungen gewährt. 
Der Tod ist nur eine Unterbrechung dieses Kreislaufs, aber nicht sein 
endgültiges Beenden. Das Leben im Stamm geht in seiner ungebroche- 
nen Kraft weiter. 

In Griechenland wird der Glaube an die Wiedergeburt zuerst in den 
orphischen Mythen des 6. Jahrhunderts ausgebildet, ehe sie dann - über 
Pindar, Pythagoras und Empedokles - bei Piaton in den verschiedensten 
Dialogen die Form einer philosophischen Lehre erhält. Die Seele als ein 
göttliches, vom Demiurgen stammendes Prinzip, hat ein vorirdisches Da- 
sein, von dem aus sie in eine leibliche Existenz (Gefängnis) hineingerät, 
die zugleich für sie Entfremdung von ihrer eigentlichen Seinsweise wie 
auch •Bewährung am Stoff der Erde" darstellt. Längstens 10000 Jahre 
bleibt die Seele dem Wechsel verschiedener Bewährungsphasen (in Tier- 
oder Menschenleibern) unterworfen, ehe sie nach gelungener Reinigung 
zur ewigen Anschauung des göttlichen Seins gelangt (oder umgekehrt 
zur ewigen Ferne von ihm). Wie auch immer, das göttliche Prinzip 
•Seele" kann nicht untergehen. 

Aus Griechenland stammt auch der eigentliche, bei uns heute ge- 
bräuchliche Begriff der Wiedergeburt: Sie wird bezeichnet als •Paligge- 
nesia" (Wiederentstehung) oder als Metempsychosis (Wiedereinsee- 
lung). Damit ist also die Rückkehr der Seele nach dem Tod in ein ande- 
res Lebewesen zu einem neuen Leben auf dieser Erde gemeint. Etwas 
1 Vgl. G. Bachl, Über den Tod und das Leben danach. Graz 1980, 242ff; M. Kehl, Eschato- 
logie. Würzburg 21988, 69ff; R. Hummel, Reinkarnation. Mainz 1988; C. A. Keller u.a., 
Reinkarnation - Wiedergeburt - aus christlicher Sicht. Freiburg-Schweiz 1987. 



Wiedergeburt 447 

ganz anderes bedeutet dagegen der biblische Begriff der •Wiedergeburt". 
So heißt es etwa in Tit 3,5: •Er hat uns gerettet durch das Bad der Wie- 
dergeburt und der Erneuerung im Heiligen Geist"; oder Jo 3,3: •Wenn 
einer nicht von oben (anothen) geboren wird, kann er das Reich Gottes 
nicht sehen" (die EU übersetzt: •von neuem"); oder Jo 3,5: •Wenn ei- 
ner nicht aus Wasser und Geist wieder geboren wird ..." In all diesen 
Stellen ist selbstverständlich nicht eine Wiederkehr der Seele nach dem 
Tod des Menschen zu einer neuerlichen Existenz auf dieser Erde ge- 
meint, sondern die sittlich-religiöse Erneuerung desselben Menschen 
hier auf der Erde in seinem jetzigen Leben und Leib, was eben gerade 
durch die Taufe und den Glauben geschieht. Diese Symbolsprache läßt 
sich in keiner Weise identifizieren mit dem griechischen Verständnis der 
Wiedergeburt. 

Eine besondere Ausprägung innerhalb der Hochreligionen erhielt die 
Lehre von der Wiedergeburt in den Upanishaden des Hinduismus 
(8.Jahrhundert v.Chr.). Danach steht alles weltliche und göttliche Le- 
ben unter dem Gesetz des •Karma", womit der Bedingungszusammen- 
hang von Tat und Folgen, von Ursache und Wirkung auch für das sittli- 
che Leben ausgesagt wird. Dieses wird bestimmt von der gerechten Ver- 
geltung von gut und böse, gleichsam nach Art einer automatisch funk- 
tionierenden Vergeltungskausalität der Taten. Diese Vergeltung voll- 
zieht sich in einer Vielzahl von Wandlungen und Wiedergeburten 
(•Samsara"), in denen der Mensch sich allmählich zu seinem wahren 
Selbst emporarbeitet (wozu ein Menschenleben eben normalerweise 
nicht genügt). Das Ziel dieses langen Prozesses wird in der Erlösung 
vom Fluch der Wiedergeburten gesehen, nämlich darin, daß der Mensch 
dem ewigen Wandel enthoben wird und in seinem •Atman" (= sein gei- 
stiges Identitätsprinzip) ganz eins wird mit dem absoluten und ewigen 
Sein, dem •Brahman" (= die Weltseele), das in ihm angelegt ist und das 
durch alle vergängliche Wirklichkeit hindurch sich als das allein Unver- 
gängliche und deswegen Heilende durchsetzt. Als hauptsächliche Erlö- 
sungswege werden der Weg der Erkenntnis, der Weg des Werkes (im lei- 
denschaftslosen Handeln) und der Weg der hingebenden Gottesliebe 
gelehrt. 

In Europa spielte diese Weltanschauung zum erstenmal unter den Ge- 
bildeten der europäischen Aufklärung eine große Rolle (also z. B. bei Les- 
sing, Lichtenberg, Herder, Goethe, Schopenhauer); im 20. Jahrhundert 
wurde sie erst durch die Anthroposophie von Rudolf Steiner 
(1861-1925) einer größeren Öffentlichkeit zugänglich. In unserer Gegen- 
wart hat sie eine neue, auch unter Christen sehr verbreitete Aktualität er- 
reicht; man schätzt ihre Anhänger auf etwa 25 bis 30 Prozent bei uns. 



MedardKehl 448 

Die westliche Variante dieser Wiedergeburtslehre hebt vor allem die 
durch die Wiedergeburt ermöglichte Vervollkommnung des Menschenge- 
schlechts hervor. H. Torwesten, ein moderner Vertreter dieser Lehre, faßt 
ihre wesentlichen Punkte so zusammen: •Der Grundgedanke dieser 
Lehre ist einfach: Ist im Menschen etwas potentiell Göttliches angelegt, 
so muß er sich auf der relativen Ebene, in Zeit und Raum, so lange ent- 
wickeln, bis er seine wahre Natur verwirklicht hat, bis das in ihm 
Schlummernde voll manifestiert ist. Da ein einziges Menschenleben in 
den meisten Fällen zu kurz ist (was nicht so sehr aus logischen Überle- 
gungen, sondern eben aus unseren Erfahrungen abzuleiten ist) und da 
der Tod dem Menschen nicht automatisch die Erleuchtung bringt, be- 
darf es dazu eine Reihe von Leben. In gewisser Weise ergänzt die Lehre 
von der Seelenwanderung so die Evolutionslehre, sie fügt dieser eine 
geistige Dimension hinzu: Der Geist umkleidet sich mit immer neuen 
Hüllen, geht durch immer neue Erfahrungen hindurch, sucht nach im- 
mer besseren Audrucksmöglichkeiten, bis er schließlich aus allen Hüllen 
herausgewachsen ist und seine Unendlichkeit erkennt."2 

Im Unterschied zum Hinduismus geht es hier also nicht um die Be- 
freiung vom Fluch der Wiedergeburten, sondern um die in ihnen lie- 
gende Chance des ewigen Voranschreitens bis zur endgültigen Vollkom- 
menheit des einzelnen und der Menschheit im ganzen. 

Gründe für die gegenwärtige Plausibilität dieser Lehre bei uns 

Warum bietet diese Weltanschauung für viele Menschen heute mehr 
sinnvermittelnde Hoffnung als die christliche Botschaft vom Reich Got- 
tes und der Auferstehung der Toten? Ich sehe vor allem folgende fünf 
Gründe3: 

1. Diese Lehre scheint eine befriedigende Anwort auf die Theodizee- 
frage zu geben, nämlich auf die Frage: Wo kommen das Böse, das unge- 
rechte Leid und die Ungleichheit in der Welt her? Wie kann Gott diese 
schreckliche Masse an Leid und Schmerz und Tränen zulassen? Dieses 
Phänomen wird in der Wiedergeburtslehre erklärt mit dem Gesetz des 
Karma, also mit selbstverursachten schlechten Taten in früheren Leben, 
die •ausstrahlen" und weiterwirken, eben im Sinn einer ausgleichenden, 
vergeltenden Gerechtigkeit. Vielen Menschen fällt es zu schwer, das 
Nieht-Determinierte der Geschichte, das offene, unberechenbare Zu- 
sammenspiel von Freiheiten, Notwendigkeiten und Zufällen auszuhal- 
ten. Man sucht lieber nach klaren Linien, eindeutigen Ursachen und ein- 
2 H. Torwesten, Sind wir nur einmal auf Erden ? Freiburg 1983, 21 f. 
3 Vgl. dazu auch R. Hummel, Reinkarnation, a.a.O., 13-34. 



Wiedergeburt 449 

deutigen Wirkungen, gerade im Rahmen einer einsehbaren kosmischen 
Gesetzmäßigkeit. 

Aber kann die Antwort der Wiedergeburtslehre wirklich befriedigen? 
Kann sie damit z. B. Auschwitz oder den Krebstod eines Kindes wirklich 
erklären? Wirkt diese Antwort gerade in solchen extremen Fällen nicht 
zynisch? Ist es nicht menschlicher, die Unfaßbarkeit und Unerklärlich- 
keit des Leids auszuhalten, darin einander beizustehen und zu hoffen, 
daß das alles jetzt und endgültig im Tod in einer heilenden Liebe einge- 
borgen bleibt, die wir Gott nennen? Übrigens lehnt Jesus ausdrücklich 
den Zusammenhang zwischen dem Leid eines Menschen und seiner ei- 
genen oder der Schuld seiner Vorfahren ab (Jo9: Die Heilung des 
Blindgeborenen!). 

2. Die Wiedergeburtslehre scheint eine befriedigende Antwort auf die 
Frage nach meiner Identität zu geben: Wer bin ich? Woher komme ich? 
Wohin gehe ich? Bin ich nur ein vergängliches, unbedeutendes Treib- 
holz in dem ewigen Strom der Zeit, das kurz auftaucht und dann ir- 
gendwo wieder untergeht? Oder trage ich etwas Geistig-Ewiges in mir - 
von Ewigkeit zu Ewigkeit? Die Wirklichkeit früherer oder späterer Le- 
ben wird so zu einem •Teil der Selbstdefinition" des Menschen4: Vieles 
Unerklärliche in meinem Leben gründet kausal in früheren Leben, vieles 
Unvollkommene, Abgebrochene wird sich weiterentwickeln und vollen- 
den in zukünftigen Lebensgeschichten. 

Aber auch hier möchte ich zurückfragen: Wird meine Identität durch 
diese Lösung nicht gespalten? Nämlich dadurch, daß ein ewiges, geisti- 
ges Element in mir sich immer wieder einen neuen Leib, eine neue Zeit, 
eine neue Geschichte, neue Partner, Beziehungen und Freundschaften 
aussucht, ohne daß die eine •Verkörperung" von den vorausgehenden 
etwas weiß? Ist mein konkretes leibliches Leben, vor allem mit seinen 
mitmenschlichen, freundschaftlichen Beziehungen so unwichtig für 
meine geistig-ewige Identität, daß es im Tod wie ein altes Kleid einfach 
abgelegt und vergessen werden kann? Will die Liebe nicht vielmehr, daß 
der Andere ewig sei (G. Marcel)? Mir scheint, daß hier die heute so ver- 
breitete Unverbindlichkeit zur religiösen Weltanschauung erhoben wird: 
Es gibt eben nichts Endgültiges; alles kann nach dem Tod wieder von 
neuem beginnen; warum also so tun, als ob z.B. ein Versprechen der 
Treue endgültig sein soll? 

3. Die Wiedergeburtslehre paßt offensichtlich nahtlos zu dem moder- 
nen Fortschrittsglauben. Alles muß und kann sich weiterentwickeln, im- 
mer höher, immer besser, immer perfekter. Im Bereich der Wirtschaft 

4 Ebd., 31. 



Medard Kehl 450 

und der Technik hat dieser Fortschrittsglaube allerdings seine ungebro- 
chene Faszination in den letzten Jahren verloren. Wir stoßen eindeutig 
an die •Grenzen des Wachstums", des Fortschritts und der Leistung. 
Kann nicht die mit dieser Einsicht auffallend parallel laufende neue Be- 
geisterung für die Wiedergeburtslehre ein Zeichen dafür sein, daß jetzt 
das Fortschritts- und Leistungsdenken einfach von der äußeren, mate- 
riellen und gesellschaftlichen Wirklichkeit zurückgezogen und übertra- 
gen wird auf den geistig-seelischen Bereich? Wenigstens da, in der sittli- 
chen, geistigen und seelischen Perfektion der einzelnen Menschen und 
durch sie des ganzen Menschengeschlechts muß es doch einen Fort- 
schritt ohne Grenzen und ohne vorzeitiges Ende geben! Die Entwick- 
lung muß doch einfach weitergehen, und zwar durch unsere sittlichen 
und seelischen Leistungen! Mir scheint die Wiedergeburtslehre bei uns 
vor allem ein Ausdruck des religiös internalisierten Leistungs- und Fort- 
schrittsdenkens der Moderne zu sein. 

Gegen diese Auffassung läßt sich wiederum fragen: Warum muß die 
Entwicklung des Menschengeschlechtes ewig voranschreiten? Warum 
muß jedes einzelne Menschenwesen durch sich selbst, durch seine ei- 
gene sittliche Leistung vollkommen werden? Warum kann es uns nicht 
geschenkt werden? Welches Vollkommenheitsideal steht also hinter die- 
ser Lehre? Ist es nicht das Ideal des perfekt Machbaren und Herstellba- 
ren? Also nichts anderes als eine Ausdehnung unseres wirtschaftlichen 
Produktionsdenkens auf den seelisch-sittlichen Bereich? Könnte nicht 
die radikale Alternative zu diesem Denken darin bestehen, sich so etwas 
wie vollendetes Leben schenken zu lassen? 

4. Die Wiedergeburtslehre scheint gut zu der Verdrängung des Todes 
aus unserer gesellschaftlichen Öffentlichkeit, vor allem seiner negativen 
Seiten zu passen: daß er nämlich ein radikaler Abbruch des Lebens ist, 
ein Ausdruck äußerster Einsamkeit und Ohnmacht. Die Sterbenden wer- 
den möglichst aus unserem unmittelbaren Lebens- und Erfahrungsraum 
hinausgedrängt. Die nötige weltanschauliche Legitimation und Tröstung 
liefern dafür die verschiedensten Todestheorien heute, die alle darin 
übereinkommen, dem Tod seine Schrecken nehmen zu wollen, seinen 
Charakter als unbedingte Grenze: er sei doch nur ein sanfter Übergang 
von dieser irdischen Sphäre in eine geistige Sphäre und von dort in ein 
neues irdisches Leben, wo man alles ja noch einmal versuchen könne. 
Das •schöne Sterben" wird propagiert. Eine Gesellschaft, die ein uner- 
sättliches Harmoniebedürfnis hat, will nun auch dem Tod noch das Stö- 
rende und Erschreckende nehmen, das ihm ärgerlicherweise anhaftet.5 

5 Ebd., 32 f. 



Wiedergeburt 451 

Dazu kommt der Wunsch, in einer nachchristlichen Gesellschaft wie 
der unseren, zumal in ihren säkularisierten Krankenhäusern und Alters- 
heimen, den Menschen eine nachchristliche, rein humane Sterbehilfe 
angedeihen zu lassen. Die medizinische Pflege reicht offensichtlich dazu 
allein nicht aus; es bedarf einer quasi-religiösen, weltanschaulichen Per- 
spektive, die Trost und Hoffnung verleiht. Dazu scheint die Wiederge- 
burtslehre erheblich beizutragen; sie wird als überkonfessionell, über- 
christlich und vor allem wissenschaftlich erwiesen ausgegeben, was vie- 
len Menschen bei uns eine besondere Sicherheit zu geben vermag. 

5. Diese Lehre scheint durch bestimmte, auch parapsychologisch er- 
forschte Ergebnisse doch klar bewiesen zu sein: Wie sollen sonst uner- 
klärliche Erfahrungen des •Deja-vu", seltsame Wiedererinnerungen, 
•Rückführungstherapie" durch Hypnose, unerklärliches Wissen von 
Menschen, was sie nie gelernt haben können, begründet werden? 

In der Tat: Es gibt sehr viele ausgesprochen erstaunliche Phänomene 
auf diesem Gebiet, die gerade auch von einer seriösen Parapsychologie 
immer besser erforscht werden. Aber gerade von ihr wird auch immer 
wieder deutlich betont: das eine sind die beobachteten Phänomene - 
aber etwas anderes sind die Deutungen, Interpretationen, die aus einer 
ganz bestimmten weltanschaulichen Position heraus getroffen werden. 
Die Wiedergeburt gilt der wissenschaftlichen Parapsychologie nicht als 
ein empirisch-wissenschaftliches Faktum, sondern als eine Interpreta- 
tion dieser Fakten unter vielen anderen. Die Fakten sind in sich durch- 
aus mehr-deutig. So gibt es z. B. die Theorie des genetisch vererbten Ge- 
dächtnisses oder der intensiven Personifizierung mit einer vergangenen 
Zeit und Person oder des kollektiven Unbewußten (C. G. Jung), an dem 
jeder auf seine Weise teilhat, oder der Übertragungsmechanismen bei 
Hypnosetherapien, oder der telepathischen Beziehungen zwischen Le- 
benden und Verstorbenen oder des •Besetzens" eines lebenden Bewußt- 
seins durch bestimmte Bewußtseinselemente eines Verstorbenen, die auf 
irgendeine Weise noch in unserer Raum-Zeit-Dimension geblieben 
sind.6 Wie dem auch sei, die Lehre von der Wiedergeburt ist auf jeden 
Fall keine wissenschaftliche £>-kenntnis, sondern ein weltanschauliches 
ite-kenntnis. 

6 Vgl. G. Adler, Wiedergeboren nach dem Torfe? Frankfurt 1977, 106ff; M. Kehl, a.a.O., 
74f; H. Wiesendanger, Wiedergeburt: Wahn oder Wahrheit?'in: Psychologie heute, Sept. 
1987,20-31. 



Medard Kehl 452 

Das frühe Christentum und die Wiedergeburtslehre 

Immer wieder taucht in Kreisen von Anhängern der Wiedergeburtslehre 
die •Wanderlegende" auf, in den frühesten Zeiten des Christentums 
habe es Vertreter dieser Lehre unter den Kirchenvätern gegeben; diese 
seien aber dann von der offiziellen Theologie zurückgewiesen worden.7 

Diese Behauptung ist, auch wenn sie noch so oft wiederholt wird, falsch. 
Von den frühesten Zeugnissen an ist die Ablehnung der Kirchenväter 
eindeutig und einheitlich; richtete sich doch ihre Theologie großenteils 
gegen die Gnostiker, unter denen die Überzeugung von der Wiederge- 
burt durchaus verbreitet war. Die Wiedergeburtslehre war niemals eine 
christliche Lehre, aber auch keine Irrlehre, die sich von der orthodoxen 
Lehre abgespalten hätte (= •Häresie"), sondern immer schon eine au- 
ßerchristliche religiöse Überzeugung, die für die alte Kirche mit dem 
christlichen Glauben schlechterdings unvereinbar war. 

Es scheint eine einzige Ausnahme gegeben zu haben, nämlich Orige- 
nes, den großen östlichen Kirchenvater des 3. Jahrhunderts. Sein Ein- 
fluß war ungeheuer groß; Teile seiner Lehre wurden noch im 5. und 6. 
Jahrhundert von Synoden und Konzilien verurteilt. Was jedoch hat Ori- 
genes zur Wiedergeburtslehre gesagt? Wenn man die betreffenden Ab- 
schnitte aus •Peri Archon" sorgfältig liest, kommt man zur Erkenntnis, 
daß Origenes nie die Äeinkarnation gelehrt hat, sondern die Inkarnation 
der präexistenten Seele. •Origenes hat gelehrt, daß die Seelen, und zwar 
alle Seelen, am Anfang von Gott gleichzeitig geschaffen worden sind 
und daß sie je nach ihrer Treue zum Ursprung, zu Gott, in ihrer Höhe 
geblieben sind oder aus dieser Höhe abgefallen sind. Da gab es einige, 
die ganz abgefallen sind, das wurden die Teufel, die in die tiefste Tiefe 
gefallen sind. Da gab es andere, die in der Höhe geblieben sind, das sind 
die Engel. Da gab es wieder andere, die sich abgewendet haben und von 
Gott dann zur Strafe im Leibe eingesperrt wurden. Und je nach dem 
Grad des Abfalls in Tierleiber oder in Menschenleiber. Das ist, so 
scheint es, die Theorie des Origenes. Er hat aber, soweit man es beurtei- 
len kann aus den Texten, die erhalten sind, nie gelehrt, daß die Seelen 
dann wiederkehren."8 In vielen anderen Schriften zur Bibelauslegung 
lehnt Origenes eindeutig die Interpretation bestimmter Stellen durch die 
Gnostiker, die auf eine reale Wiedergeburt der Seele hinauslaufen, aus- 
drücklich ab. 

7 Vgl. H. Frohnhofen, Reinkarnation und frühe Kirche, in: StdZ 114 (1989), 236-244; 
Ch. Schönborn, Reinkarnation und christlicher Glaube, in: C. A. Keller u.a., Reinkarnation 
- Wiedergeburt - aus christlicher Sicht, a.a.O., 127-146. 
8 Ch. Schönborn, a.a.O., 140. 



Wiedergeburt 453 

Aber hat sich nicht das Konzil von Konstantinopel im Jahre 553 da- 
mit befaßt? In der Tat, es hat Origenes und den Origenismus verurteilt, 
aber keineswegs die Reinkarnationslehre! •Das ist nun ein interessantes 
Zeugnis: Wenn man im 6. Jahrhundert geglaubt hätte, Origenes habe die 
Reinkarnation gelehrt, können wir sicher sein, man hätte die Gelegen- 
heit nicht versäumt, ihm dies zum Vorwurf zu machen. Der Text des 
Konzils verurteilt die Präexistenzlehre des Origenes, d. h. die Lehre, daß 
die Seelen alle gleichzeitig am Anfang der Schöpfung geschaffen sind 
und erst dann in die Leiber eingesperrt wurden. Das wurde verurteilt! 
Daß damit natürlich implizit auch die Reinkarnation ausgeschlossen ist, 
ist nur eine indirekte Folge. Die Kirche hat die Reinkarnation nie verur- 
teilt. Nicht, weil sie sie bejaht, sondern weil sie bisher, bis ins 20. Jahr- 
hundert, es nie als Frage empfunden hat, daß die Reinkarnation über- 
haupt als eine Lehre in Frage käme, die sich mit der christlichen Grund- 
erfahrung vereinbaren ließe."9 

Gründe für die Unvereinbarkeit mit dem christlichen Glauben 

1. Grundlegend verschiedene Weltdeutung 

Fast bei allen Theorien, die die Wiedergeburt lehren, herrscht ein moni- 
stisches Weltbild vor: Gott und Welt sind im tiefsten eins, ein großer, 
kosmischer, geistiger Lebens- und Energiezusammenhang, was heute, 
besonders im New Age, gern als evolutive Selbstorganisationsdynamik 
des Kosmos verstanden wird.10 Der konkrete einzelne Mensch gilt nur 
als eine Manifestation, ein Ausdruck dieses •Göttlichen"; das Wesentli- 
che, das ihm seine Identität gibt, ist der göttliche Lebens- und Geist- 
funke in ihm. Alles andere: Leib, Geschichte, Erlebnisse, Beziehungen 
u. ä. sind zweitrangig, eher belastend, nach unten ziehend, den Geistfun- 
ken fesselnd und verunreinigend. Darum richtet sich das sittliche Bemü- 
hen darauf, dieses Geistig-Seelisch-Göttliche in uns davon zu reinigen 
und zu befreien, es heimkehren und aufgehen zu lassen in dem alleinen 
kosmischen Geist, aus dem es stammt. 

Im christlichen Glauben dagegen wird die Einheit und Verschieden- 
heit zwischen Gott und Welt, zwischen Gott und Mensch gelehrt. Es be- 
steht zwischen Gott und Mensch keinerlei naturhafte, seinsmäßige Ein- 
heit; denn Gott ist unser Schöpfer, wir sind in allem seine Geschöpfe. 

9 Ebd., 142. 
10 Vgl. M. Kehl, Die Heilsverheißung des New Age, in: GuL 62 (1989), 4-18. 



Medard Kehl 454 

Auch unsere Seele ist geschaffen, ist endlich, und deswegen nicht-gött- 
lich. Auf der anderen Seite gilt: Trotz dieses radikalen Unterschiedes 
gibt es von Gott her in Christus auch ein tiefe Einheit zwischen Gott 
und Mensch: Es ist die Einheit der Liebe. Weil Gott, die unendlich 
schöpferische Liebe, uns endliche Geschöpfe unbedingt liebt, in Ge- 
meinschaft mit uns tritt, darum ist unsere Seele, gleichsam das •An- 
sprechorgan" des Menschen für Gott, unsterblich. Unsterblichkeit 
kommt uns also nicht von Natur aus zu, weil wir etwa einen •Funken" 
des göttlichen Geistes in uns trügen, sondern weil Gott uns mit unbe- 
dingter und endgültiger Liebe liebt und uns aus Liebe seinen Heiligen 
Geist schenkt: also geschenkte, nicht naturhafte Unsterblichkeit! 

2. Personales Gottesverständnis kontra Wiedergeburtslehre 

Wer an einen personalen Gott als Ursprung und Vollender allen Seins 
glaubt, dem kann die Wiedergeburtslehre nichts Heilendes und Befrei- 
endes bringen; sie ist für ihn schlechthin überflüssig. Denn wenn es 
wirklich diesen entscheidenden Unterschied zwischen Schöpfer und Ge- 
schöpf gibt, dann kann ich auch in tausend und abertausend Wiederge- 
burten von mir aus nicht •göttlich", zu Gott, zum Schöpfer werden oder 
auch nur mich ihm langsam annähern in meiner sittlichen Vollkommen- 
heit. Die größten sittlichen und religiösen Anstrengungen werden auch 
nicht in Millionen Jahren die prinzipielle Kluft zwischen Gott und 
Mensch, zwischen Schöpfer und Geschöpf überbrücken. Diese Kluft 
wird allein von Gottes Liebe und Barmherzigkeit überbrückt - und von 
unserer Demut, uns sie schenken zu lassen und sie anzunehmen. Wo ich 
diese Liebe hier im Leben wenigstens ansatzweise annehme und so auch 
sterbe, brauche ich nicht noch einmal auf die Erde zu kommen und von 
neuem anzufangen. Gott nimmt vielmehr im Tod unser zitterndes und 
zagendes Herz, unsere ganze sündige Erbärmlichkeit, auch die größte 
geschöpfliche Armseligkeit (etwa eines ganz kleinen Kindes oder eines 
schwer geistig behinderten Menschen) zu sich und zieht uns - wie den 
verlorenen Sohn - an sein Herz. Darin schenkt er jedem Menschen seine 
ganz persönlich-individuelle, ihn beglückende und all seine Möglichkei- 
ten erfüllende Vollendung; auch dem gestorbenen Kind oder Behinder- 
ten, deren Vollendung anders aussehen wird als die eines nach einem er- 
füllten Leben sterbenden Menschen. Aber dennoch ist auch sie im vol- 
len Sinn •Voll-endung": eben endgültiges, heilend-beseligendes Aufge- 
hobensein dieses konkreten Menschen in der Fülle unerschöpflicher 
Liebe. Diese Begegnung mit der vergebenden, läuternden und heilenden 
Liebe Gottes erhoffe ich für jeden Menschen in der Stunde seines Todes, 



Wiedergeburt 455 

auch für den größten Sünder. Ob er sich jedoch dieser Liebe öffnet (jetzt 
oder im Tod), kann keiner wissen; das müssen wir offen lassen; aber das 
gilt auch für die Zeit nach zehntausend und noch mehr Wiedergeburten! 
Die Freiheit des Menschen bleibt - insofern er bereits zum bewußten 
Gebrauch seiner Freiheit und Verantwortung gelangt ist - unberechen- 
bar und ist nicht in ein System allkosmischer Harmonie einzubauen. Wir 
sollen für jeden Menschen hoffen, daß er in das ewige Leben Gottes ein- 
geht; aber wir müssen auch mit der Möglichkeit der Hölle, d.h. endgül- 
tiger, frei gewählter Selbstverschlossenheit des Menschen gegenüber der 
Liebe Gottes rechnen.11 

3. Grundlegend verschiedenes Heilsverständnis 

Für uns Christen bedeutet Heil primär das Geschenk der Gemeinschaft 
mit Gott, nicht aber Leistung meiner sittlichen Vervollkommnung. Ge- 
gen alle moderne Fortschritts- und Leistungsideologie halten wir daran 
fest, daß Vollendung gerade im Erlöstwerden von meinen eigenen 
Selbsterlösungs- und Leistungsanstrengungen besteht. Natürlich besagt 
dies nicht eine pure Passivität (wie man das Bild von der •ewigen Ruhe" 
leicht mißverstehen könnte), sondern es verheißt das ewige Hineinwach- 
sen, besser: Sich-Hineinziehen-Lassen in die unerschöpfliche Dynamik 
einer an Leben, Phantasie und Schönheit überquellenden Liebe, mit der 
wir nie an ein Ende kommen. 

4. Grundlegend verschiedenes Leibverständnis 

Im Gefolge des Piatonismus hat es im Christentum über große Zeit- 
räume hinweg eine erhebliche Leibfeindlichkeit gegeben. Aber dennoch 
wurde der Leib nie so abgewertet wie in der Wiedergeburtslehre. Dafür 
sorgte schon das Glaubensbekenntnis an die •Auferstehung des Lei- 
bes".12 Unter •Leib" verstehen wir nicht primär die materielle Substanz 
unseres Fleisches, unserer Haut und unserer Knochen, sondern vielmehr 
unsere konkrete Lebensgeschichte, unsere Freundschaften, unsere Lei- 
den und Freuden, die ganze Fülle unserer Erfahrungen mit unserer 
Welt. Von daher gelten in unserem Glauben Leib und Seele als zwei 
gleichwesentliche, einander wechselseitig beeinflussende Momente des 
einen Menschen. Dabei bildet der Leib die einmalige und unauswech- 
selbare Gestalt der Seele, ihr •Selbstausdruck", ihr •Symbol". Zwar gibt 

" Vgl. M. Kehl, Eschatologie, a.a.O., 233 ff, 281-298. 
12 Vgl. G. Greshake, Seelenwanderung oder Auferstehung?, in: Ders., Gottes Heil - Glück 
des Menschen. Freiburg 1984, 228-244. 



Medard Kehl 456 

es oft auch eine Diskrepanz zwischen Leib und Seele (sehr markant bei 
kranken oder alten Menschen); aber grundsätzlich besteht eine tiefe 
Einheit zwischen beiden, und nur in dieser Einheit werden wir von Gott 
geliebt und gerettet. Von daher ist die Vorstellung der Wiedergeburts- 
lehre, daß das geist-seelische Moment des Menschen den Leib im Tod 
einfach wie eine Hülle abstreift und sich einen neuen Leib anzieht, nicht 
mit dem christlichen Menschenbild und unserer Hoffnung auf die Auf- 
erstehung des konkreten Menschen und seiner ganzen Lebensgeschichte 
vereinbar. 

Ausblick 

Die christliche •Grunderfahrung" 

Letztlich beruht die Unvereinbarkeit von christlichem Glauben und 
Wiedergeburtslehre in einer völlig verschiedenen •Grunderfahrung". 
Worin besteht diese •Grunderfahrung" des Christentums? Ch. Schön- 
born gibt sie in Form einer Geschichte wieder: 

•Ein alter Russe hat mir folgende Geschichte erzählt: In seiner Ju- 
gend, nach der russischen Revolution, ist er nach Frankreich geflohen. 
Weil er nichts zu tun und kein Geld hatte, ging er in die Fremdenlegion, 
wurde dort Offizier. Unter seinen Legionären war auch ein deutscher 
Soldat, der sich durch besondere Brutalität der Sprache und des Um- 
gangs auszeichnete - ,eine Bestie', sagte dieser alte Russe. Nun kam es 
einmal zu einem Scharmützel, und dieser deutsche Legionär wurde 
schwer verwundet. Er läßt seinen Offizier, den damals noch jungen Rus- 
sen, zu sich rufen. Dieser überlegt sich, ob er hingehen soll, um dann 
nur wieder unflätige Worte zu hören, geht schließlich doch hin und fin- 
det den verwundeten deutschen Legionär verändert. Dieser stellt ihm 
auf französisch, in sehr feinen Worten, die Frage: ,Glauben Sie, daß 
Christus mir etwas von sich geben kann, wenn ich jetzt sterbe?' Der 
junge Offizier war etwas verwirrt und fragte: ,Was meinen Sie damit?' 
,Ja', sagte der Verwundete, ,wenn ich jetzt sterbe und dann hinüber- 
komme und da dann alle die Engel und Heiligen sind, dann werden die 
auf mich zeigen und sagen: Was macht der denn da? Und ich werde 
nicht hineinkommen. Aber wenn Christus mir etwas von sich gibt, dann 
können sie nichts sagen, dann komme ich rein.' Der Russe hat dem Le- 
gionär versichert, Christus werde ihm wohl etwas von sich geben. Kurz 
darauf ist dieser gestorben. Und mit diesem Erlebnis, sagte der alte 
Russe, habe er zum erstenmal begriffen, was eigentlich das Christentum 



Wiedergeburt 457 

ist. Das ist die christliche Grunderfahrung: daß Christus uns etwas von 
sich gibt und daß wir dadurch neue Menschen werden. Alle Knochen- 
berge des Karma, alle Ozeane der Tränen können diesem Geschenk 
nicht widerstehen, wenn Christus uns etwas von sich gibt."13 

Auch was Jesus dem reuigen Schacher am Kreuz sagte, das sagt er je- 
dem, der es in seinem Tod hören will: •Heute noch wirst du mit mir im 
Paradies sein!" Heute - nicht erst nach einer langen Kette von Wieder- 
geburten! Darin liegt das ungeheuer Tröstliche und Befreiende der 
christlichen Botschaft. Es kostet allerdings den Preis des Vertrauens. 
Und der ist heute vielen einfach zu hoch. Sie zahlen lieber mit eigener 
sittlicher Leistung; sie scheint auf •Dauer" sicherer und bewährter zu 
sein. Der •Gegenwind" unserer allgemein-gesellschaftlichen Mentalität 
hat inzwischen auch die christliche Eschatologie, also die Lehre vom 
Letzten und Endgültigen erreicht; sie versucht auch hier, unsere christli- 
che Hoffnung auf die geschenkte Vollendung im Reich Gottes dem alles 
verschlingenden Moloch des Fortschritts- und Leistungsdenkens einzu- 
verleiben, wenn auch in einer sehr humanen und ethisch begründeten 
Form. Vertrauen auf Gott oder Vertrauen auf die eigene Leistung: Die 
Wiedergeburtslehre ist die heute vielleicht aktuellste Variante dieser 
ewig gleichen Alternative. 

1 Ch. Schönborn, a.a.O., 129 f. 




