
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Allerseelen 

Die letzte unauflösbare Frage 

Im November muß der Mensch den Mut haben, über den Tod nachzudenken. 
Es ist der Allerseelenmonat. Der geht nicht nur die armen Seelen etwas an, son- 
dern jeden von uns. Denn keiner lebt ewig. Ich habe mir das Rituale der kirchli- 
chen Begräbnisfeier aus meinem Regal genommen, um zu sehen, was die Kirche 
an entscheidender Stelle über den Tod sagt. Mein Erstaunen fing gleich beim er- 
sten Satz an. Die Aussagen der Kirche sind behutsam. Da ist nichts von voll- 
mundigem Siegestaumel über die Lächerlichkeit des Todes. Die Texte der Kir- 
che nehmen den Tod sehr ernst. Das Rituale verweist gleich in der allerersten 
Zeile auf eine Aussage des Zweiten Vatikanischen Konzils. Sie stammt aus der 
Pastoralen Konstitution •Kirche und Welt". Sie ist so schön, daß sie hier abge- 
druckt werden soll. Die Konzilsväter schreiben: •Angesichts des Todes wird das 
Rätsel des menschlichen Daseins am größten. Der Mensch erfährt nicht nur den 
Schmerz und den fortschreitenden Abbau des Leibes, sondern auch, ja noch 
mehr die Furcht vor immerwährendem Verlöschen. Er urteilt aber im Instinkt 
seines Herzens richtig, wenn er die völlige Zerstörung und den endgültigen Un- 
tergang seiner Person mit Entsetzen ablehnt. Der Keim der Ewigkeit im Men- 
schen läßt sich nicht auf die bloße Materie zurückführen und wehrt sich gegen 
den Tod. Alle Maßnahmen der Technik, so nützlich sie sind, können aber die 
Angst nicht beschwichtigen." 

Vor dem Tod werden alle Träume nichtig. Es ist gut, daß die Kirche dem 
Menschen die Angst vor dem Tod nicht ausreden will. Ich muß mich nicht in 
eine künstlich aufgeblasene Todesüberwindung hineinsteigern. Der ganz nor- 
male Mensch darf seine ganz normale Angst vor dem Tod haben. Diese Angst 
trifft jeden. Bischöfe sterben nicht leichter als Maurer. Die Todesangst Jesu war 
ganz real und nicht etwa uns vom Herrn zu unserem Trost vorgespielt. Christli- 
ches Sterben heißt nicht, daß uns die Angst erspart bleibt. Wir brachten vor eini- 
ger Zeit einen tiefgläubigen und sehr aszetisch lebenden alten Priester mit dem 
Auto zu einer Operation ins Krankenhaus. Mitten in unsere leichte Konversa- 
tion hinein wurde er plötzlich unruhig. Dann sagte er: •Da hat man nun das 
ganze Leben lang über die Auferstehung gepredigt!" Dann verstummte er. Wenn 
es um den Tod geht, geht es ans Letzte. Da ist kein Ausweichen mehr möglich. 
Allen künstlichen Plastikblumen zum Trotz: gestorben muß sein. Wie geht man 
mit der Angst vor dem Sterben um? 

Man darf und braucht sie nicht zu verdrängen. Ich gestehe mir zu, daß ich 
sterben muß. Das ist eine wichtige Erkenntnis. Ich weiß nicht, wann, wo und wie 
ich sterben werde. In jedem Fall werde ich aber eines Tages den letzten Schnau- 



Einübung und Weisung 463 

fer tun. Das weiß ich sicher. Mein Tod gehört also zu mir. Man darf um sein Le- 
ben kämpfen, solange man kann. Es gibt aber zunehmend mehr Menschen, die 
so tun, als gäbe es den Tod für sie nicht. Wer seinen Tod aus seinem Leben ver- 
drängt, lebt in einer dauernden Lebenslüge. Das macht den Menschen innerlich 
krank. Manchmal bekommt man vom Schicksal einen Schuß vor den Bug. Wer 
einen Herzinfarkt hatte, weiß mehr über sich. Er hat den Sensenmann schon ein- 
mal an die Tür klopfen hören. Manche Menschen können diese Signale ruhig 
und gelassen in ihr Leben hineinnehmen. Mein Vater schrieb mir kurz vor sei- 
nem Tod: •Es wird Zeit, daß ich von dieser Welt verschwinde." Er war zu scheu, 
um von seiner Hoffnung auf den Himmel zu schreiben. So wählte er diese 
männlich-herbe Aussage vom Verschwinden. Wenn ich dem Tod ins Auge 
schaue, wird nicht die Angst vor dem Tod vergehen. Aber ich werde lernen, 
im Wissen um den Tod lebendig zu leben. Es gibt Leute, die noch im Angesicht 
des Todes geradezu irrsinnige Feste feiern. Wenn Angst in Verzweiflung um- 
schlägt, wird der Mensch zur Karikatur seiner selbst. Da ist es auch für den Prie- 
ster schwer, Worte der Weisung zu geben und Trost zu bringen. 

Was kann man denn überhaupt zum Sterben sagen? Wie kann ich helfen, die 
Fassungslosigkeit des Menschen vor seinem eigenen Tod zu bewältigen? Wer 
selbst noch nicht in Todesnot war, ist in der Gefahr, sehr selbstsicher gewaltige 
Worte von der Auferstehung zu machen. Wer die Nähe des Todes schon einmal 
wie einen kalten Hauch gespürt hat, wird da vorsichtiger. Ich kann mich noch 
sehr genau an die Sekunde erinnern, in der ich mit einer Spitzhacke in voller 
Wucht auf eine Flackgranate traf. Sie explodierte nicht. Meine Uhr war noch 
nicht abgelaufen. Seitdem weiß ich, daß im entscheidenden Augenblick keine 
Zeit mehr bleibt. Wer die Bewältigung seines Todes auf die letzte Sekunde 
schiebt, verrechnet sich. Es ist die Aufgabe der Glaubenden, einander zur To- 
desbewältigung zu helfen. Das beginnt spätestens dann, wenn der Mensch be- 
wußt das Vaterunser und das Gegrüßet seist du, Maria betet. Im Vaterunser ist 
die Bitte: •dein Reich komme". Das Reich Gottes kommt für mich in der Se- 
kunde meines Hinübergangs in das andere Leben. Im Gegrüßet seist du Maria ist 
das Wort: •Bitte für uns Sünder jetzt und in der Stunde unseres Todes." Die 
Leute aus den Sudeten brachten uns eine andere Fassung. Sie lautete: •Jetzt und 
in der Stunde unseres Absterbens." Das ist deutlicher. Die Krise ist nicht der 
Tod, sondern das Sterben. Wenn das Sterben gelingt, ist der Tod kein Tod mehr. 
Damit das Sterben gelingt, muß man einen weiten Anlauf nehmen. Wer in gro- 
ßer Gelassenheit das ganze Leben lang in der Gemeinschaft der Glaubenden das 
Mahl des Auferstandenen feiert, der bereitet sich auf die letzte Stunde gut vor. 

Die Dresdner Synode hat in ihrem Papier •Glaube heute" gesagt, •Die Mitar- 
beiter im pastoralen Dienst sollen den Christen helfen, Leid und Anfechtung 
tapfer durchzustehen in der Hoffnung, die sich gründet auf Tod und Auferste- 
hung des Herrn, und fähig werden zu einem christlichen Sterben." Ich denke, 
das sollten nicht nur die pastoralen Mitarbeiter tun, sondern die ganze Ge- 
meinde sollte einander helfen zur Hoffnung, die über den Tod hinausgeht. Aber 
wo wird heute in den Gemeinden über den Tod gesprochen? Der Tod der 



Einübung und Weisung 464 

Bäume, der Flüsse und der Tiere steht im Mittelpunkt unserer Diskussionen. 
Der Tod des Menschen wäre ein Wort wert. Wer spricht es? Im Rituale für das 
kirchliche Begräbnis steht ausdrücklich, daß die Gemeinde zum Thema Tod 
Stellung nehmen muß. Wir lesen: •Die Gemeinde, besonders der Vorsteher, hat 
die Aufgabe, beim Begräbnis die Angehörigen in der Hoffnung zu stärken und 
sie durch christlichen Trost aufzurichten." Und einige Zeilen davor steht: •Weil 
der Christ durch die Taufe Glied des Leibes Christi geworden ist, betrifft sein 
Sterben nicht nur ihn selbst, seine Familie und seine Freunde, sondern auch die 
Kirche." 

Ephräm der Syrer sagt: •Bitter, meine Brüder, ist der Kelch des Todes. Wenn 
ein Mensch verscheidet, werden alle Brüder erschüttert und zu Boden gebeugt. 
Und doch ist der Tod nur wie ein Traum. Preis dir, o Herr, du läßt sterben. Preis 
dir, o Herr, du erweckst zu neuem Leben. Auch meine Zither soll bei der Aufer- 
stehung dein Lob singen." Klaus Weyers, Neuzelle 

Gott - ein •Gegen-Gott" 

Teresas Gebet: Freundschaft mit Gott 

Der Grundgedanke, der die ganze Beziehung Teresas von Avila (1515-1582) zu 
ihrem Gott ausmacht und bestimmt, findet sich in ihrer Vita. Dort schreibt sie: 
•Das Sprechen, das Zusammensein mit einem Freund, von dem wir wissen, daß 
er uns liebt"1, ist die höchste und eigentliche Form des Gebetes. Diese Liebe zu 
einem Freund, zu Gott, ist dann auch der Grund für die •Werke", also nicht das 
Bestreben, etwas leisten zu müssen, sondern die Freude über die Liebe Gottes ist 
es, die den Menschen zu •Leistungen" antreibt. Diese •Leistungen" allerdings 
sind besonderer Art; sie sind im wortwörtlichen Sinn apostolisch, das heißt, sie 
haben allein das Ziel, anderen Menschen diese Freundschaft Gottes als Lebens- 
hilfe aufzuschließen. 

Auf diesem Hintergrund ergibt sich eine Lebensaufgabe, die alles andere als 
drückend sein sollte, steht doch in deren Mitte der Einladungscharakter. Einge- 
laden wird zur Freundschaft mit diesem Gott des Lebens. Diese Einladung er- 
eignet sich auf dem Weg, einem Weg, den wir für- und miteinander gehen. 

Für wen gehst du? 

Im Angesicht der zunehmenden Erfahrungen von Versagen, Erfolglosigkeit und 
Scheitern in der Welt von heute muß gerade das Füreinandergehen neu bedacht 
werden. Eine kleine chassidische Geschichte vermag dieses Füreinander greifba- 
rer zu machen: 
1 Vita der heiligen Teresa von Avila, zitiert nach U. Dobhan, Teresa von Avila, in: 
W. Herbstrith, Zeugen der Wahrheit, München 1980, 92. 




