
Einübung und Weisung 464 

Bäume, der Flüsse und der Tiere steht im Mittelpunkt unserer Diskussionen. 
Der Tod des Menschen wäre ein Wort wert. Wer spricht es? Im Rituale für das 
kirchliche Begräbnis steht ausdrücklich, daß die Gemeinde zum Thema Tod 
Stellung nehmen muß. Wir lesen: •Die Gemeinde, besonders der Vorsteher, hat 
die Aufgabe, beim Begräbnis die Angehörigen in der Hoffnung zu stärken und 
sie durch christlichen Trost aufzurichten." Und einige Zeilen davor steht: •Weil 
der Christ durch die Taufe Glied des Leibes Christi geworden ist, betrifft sein 
Sterben nicht nur ihn selbst, seine Familie und seine Freunde, sondern auch die 
Kirche." 

Ephräm der Syrer sagt: •Bitter, meine Brüder, ist der Kelch des Todes. Wenn 
ein Mensch verscheidet, werden alle Brüder erschüttert und zu Boden gebeugt. 
Und doch ist der Tod nur wie ein Traum. Preis dir, o Herr, du läßt sterben. Preis 
dir, o Herr, du erweckst zu neuem Leben. Auch meine Zither soll bei der Aufer- 
stehung dein Lob singen." Klaus Weyers, Neuzelle 

Gott - ein •Gegen-Gott" 

Teresas Gebet: Freundschaft mit Gott 

Der Grundgedanke, der die ganze Beziehung Teresas von Avila (1515-1582) zu 
ihrem Gott ausmacht und bestimmt, findet sich in ihrer Vita. Dort schreibt sie: 
•Das Sprechen, das Zusammensein mit einem Freund, von dem wir wissen, daß 
er uns liebt"1, ist die höchste und eigentliche Form des Gebetes. Diese Liebe zu 
einem Freund, zu Gott, ist dann auch der Grund für die •Werke", also nicht das 
Bestreben, etwas leisten zu müssen, sondern die Freude über die Liebe Gottes ist 
es, die den Menschen zu •Leistungen" antreibt. Diese •Leistungen" allerdings 
sind besonderer Art; sie sind im wortwörtlichen Sinn apostolisch, das heißt, sie 
haben allein das Ziel, anderen Menschen diese Freundschaft Gottes als Lebens- 
hilfe aufzuschließen. 

Auf diesem Hintergrund ergibt sich eine Lebensaufgabe, die alles andere als 
drückend sein sollte, steht doch in deren Mitte der Einladungscharakter. Einge- 
laden wird zur Freundschaft mit diesem Gott des Lebens. Diese Einladung er- 
eignet sich auf dem Weg, einem Weg, den wir für- und miteinander gehen. 

Für wen gehst du? 

Im Angesicht der zunehmenden Erfahrungen von Versagen, Erfolglosigkeit und 
Scheitern in der Welt von heute muß gerade das Füreinandergehen neu bedacht 
werden. Eine kleine chassidische Geschichte vermag dieses Füreinander greifba- 
rer zu machen: 
1 Vita der heiligen Teresa von Avila, zitiert nach U. Dobhan, Teresa von Avila, in: 
W. Herbstrith, Zeugen der Wahrheit, München 1980, 92. 



Einübung und Weisung 465 

•In Ropschitz, Rabbi Naftalis Stadt, pflegten die Reichen, deren Häuser ein- 
sam und am Ende des Ortes lagen, Leute zu dingen, die nachts über ihren Besitz 
wachen sollten. Als Rabbi Naftali sich eines Abends spät am Rand des Waldes 
erging, der die Stadt säumte, begegnete er solch einem auf und nieder wandeln- 
den Wächter. ,Für wen gehst du?', fragte er ihn: Der gab Bescheid, fügte aber 
die Gegenfrage dran: ,Und für wen geht ihr, Rabbi?' Das Wort traf den Zaddik 
(den gerechten Mann) wie ein Pfeil. ,Noch gehe ich für niemand', brachte er 
mühsam hervor, dann schritt er lange schweigend neben dem Mann auf und nie- 
der. ,Willst du mein Diener werden?', fragte er endlich. ,Das will ich gern', ant- 
wortete jener, ,aber was habe ich zu tun?' ,Mich zu erinnern', sagte Rabbi Naf- 
tali."2 

Die alles entscheidende Frage unserer Geschichte lautet: Für wen gehst du? 
Diese Frage ist die eigentliche Lebensfrage: Es geht nicht um Fragestellungen 
wie: Welchen Erfolg hast du gehabt? Oder: Was ist dir alles mißlungen? Diese 
Fragen sind alle zweitrangig angesichts eines von ganzem Herzen gewählten und 
im Leben versuchten •auf dem Weg sein für einen anderen, für den Anderen". 
Somit stellen sich weiterführende Fragen: 

Für wen gehe ich mit meinem Leben? Für wen gehen wir als christliche Ge- 
meinden? Gehe ich/gehen wir nicht oft nur für mich/für uns? Gehe ich in der 
Tat für einen anderen, für den anderen, der meinen Weg schon ein für alle Mal 
für mich gegangen ist? Gehe ich/gehen wir für Jesus, den Christus? 

Das sind Fragen, die aus der Freundschaft zu Gott und seinem Sohn erwach- 
sen. Alles andere verliert auf der Basis echten Füreinanders an Bedeutung. Da 
fragt niemand mehr nach Erfolg und Mißerfolg. Beides hängt letztlich nicht 
mehr von uns ab, vielmehr liegt es in seinen Händen. 

Teresa von Avila schreibt hierzu in ihrer Vita: •Ich bat den Herrn inständig, er 
solle mir doch helfen, aber - so wie mir das heute vorkommt - war mein Bitten 
deshalb unzureichend, weil ich nicht mein ganzes Vertrauen auf Seine Majestät 
gesetzt und gänzlich von mir abgesehen habe. Ich suchte nach Abhilfe, strengte 
mich an, aber ich begriff einfach nicht, daß all das wenig Wert hat, wenn wir 
nicht das Vertrauen auf uns total aufgeben, es dafür aber auf Gott setzen. Mich 
verlangte danach, wirklich zu leben, denn ich spürte deutlich, daß ich nicht 
lebte, sondern mit einem Schatten des Todes kämpfte, und niemand war da, der 
mir das Leben gab, mir konnte ich es nicht selbst geben.. ."3 

Den •Gegen-Gott" heute leben 

Diese Erfahrung, die Teresa hier beschreibt, können der/die Gemeindeseelsor- 
ger(in) und alle in helfenden Berufen Tätigen in ihrem Alltag recht häufig ma- 
chen: Die Erfahrung des Nichtweiterkommens, die Erfahrungen von Trocken- 
heit und Wüste gehören zum Leben, so wie wir Brot und Wasser zum Leben 
brauchen. 
2 J. Bours, Der Mensch wird des Weges geführt, den er wählt, Freiburg 31987, 253. 
3 Vita der heiligen Teresa von Avila, Kap. 8,13 (nicht veröffentlichte Übersetzung von 
U. Dobhan). 



Einübung und Weisung 466 

Die erste Reaktion ist eine noch stärkere Mobilisierung der eigenen Kräfte. 
Ein Kampf bis an die eigenen Grenzen beginnt. Grenzüberschreitungen werden 
erzielt, vielleicht werden sogar Teilerfolge sichtbar. Im schlimmsten Fall miß- 
lingt alles; nicht einmal die übersprungenen Grenzen führen zu wirklicher Be- 
friedigung, weil sich weder persönlich noch gemeindlich ein geistlicher •Fort- 
schritt" einstellt. Der Einzelkämpfer/Die Einzelkämpferin werden bei dem gan- 
zen Prozeß nur ausgemergelt. Es fehlt die helfende Freundschaft, eine lebens- 
nahe Beziehung zu unserem Gott, in der Versagen und Mißerfolg letztendlich 
aufgefangen werden können. Denn eine solche Freundschaft, die der Grund für 
die persönliche Lebenswahl gewesen ist, kann der Rettungsanker bei Mißerfol- 
gen werden. Geht ER, der Freund aller Menschen, doch alle ihre Wege mit. Das 
bedeutet aber auch: Mein Mißerfolg, mein Versagen, mein Steckenbleiben,... ist 
immer schon aufgehoben und aufgefangen bei diesem unserem Gott. Mit mir 
hat er versagt, ist er gescheitert, dessen Arm, Auge, Ohr und Mund ich sein darf. 
Im Gespräch mit ihm kann folgerichtig auch jeder menschliche Mißerfolg, jedes 
menschliche Versagen aufgearbeitet werden. 

•Geteilte Freude ist doppelte Freude!" 

Was für den Mißerfolg gilt, trifft natürlich auch für den Erfolg zu, falls man im 
karitativ-seelsorglichen Bereich überhaupt von Erfolg sprechen kann. Erfolg soll 
nicht allein durch persönliches Schulterklopfen verarbeitet werden (•Mann, war 
ich wieder gut", oder •Was ich für gute Ideen habe, ein anderer würde da mit Si- 
cherheit nie draufkommen", ...); auch der Erfolg sollte immer mehr Bestandteil 
der menschlichen Freundschaft mit Gott werden. 

So würde ich abschließend eine Neu-Schreibung des alten Sprichwortes •Ge- 
teiltes Leid ist halbes Leid" anregen und behaupten: •Geteilte Freude ist dop- 
pelte Freude". Diese reziproke Umwandlung des alten Sprichwortes gilt wie das 
alte Sprichwort sowohl für die Beziehungen der Menschen untereinander als 
auch für die Partnerschaft Gottes mit den Menschen. Inwieweit dies für unser 
eigenes Leben zutrifft, zeigt vor allem auch die kritische Reflexion unserer eige- 
nen Arbeit, zu der ich einladen möchte. Denn dies ist ein wichtiger Schritt auf 
dem Weg hin zu einer reflektierten Praxis im Füreinander, die Neuaufbrüche 
und Neuanfänge erst möglich macht und erkennen läßt. 

Josef Mayer, München 




