
A us dem Leben der Kirche 469 

meinde zusammen den Weg zur Krippe finden kann? Der Priester muß der Ge- 
meinde Mut machen, den Weg des Glaubens zu gehen. Muß nicht aber auch die 
Gemeinde dem Priester Mut machen, tapfer weiterzugehen? Am Anfang der Su- 
che nach dem Messias stand bei den Hirten das Glaubensgespräch. Dann erst 
eilten sie zur Krippe. Man möchte fast sagen: Dann erst konnten sie zur Krippe 
eilen. 

Über die Stimmung auf dem schwierigen, dunklen Weg zur Krippe erfahren 
wir etwas in einem unserer schönen Weihnachtslieder. Es ist das alte: •Es kam 
ein Engel hell und klar". Wir kannten früher die erste Strophe noch nicht, und 
darum hieß es bei uns: •Vom Himmel hoch, da komm ich her." Die siebte Stro- 
phe dieses Liedes fordert uns auf: •Des laßt uns alle fröhlich sein und mit den 
Hirten gehn hinein, zu sehn, was Gott uns hat beschert mit seinem lieben Sohn 
verehrt." Die Kirche kann den Weg zur Krippe eigentlich nur fröhlich gehen. 
Die Suche nach dem Messias ist kein Spaziergang und der Weg nach Betlehem 
ganz sicher kein Einkaufsbummel unter den Linden. Dennoch ist die Grund- 
stimmung auf dem Wege die Fröhlichkeit. Man kann nicht mit essigsaurer Miene 
nach dem Kind in der Krippe suchen. Eine Gemeinde darf nicht die hochaufge- 
türmten Schubkarren des Mülls ihrer Verdrießlichkeiten zum Christkind mit- 
schleppen wollen. Dann bewältigt sie den Weg nicht. Also machen wir uns Mut: 
•Kommt wir gehen nach Betlehem", alle miteinander, so wie uns der Herr zu 
Seiner Gemeinde zusammengesucht hat. Klaus Weyers, Neuzelle 

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Solidarität 
Mystik und Politik in der Arbeiterbewegung 

•Wenn mir Jesus nicht die Kraft geben würde, die Sicherheit, daß er sich schon 
vor zweitausend Jahren für die Unterdrückten eingesetzt hat und ich an ihn 
glaube, dann hätte ich nicht diese Motivation, mich als Betriebsrätin für andere 
einzusetzen. Auch wenn ich sehr stark gemerkt habe, daß ich eine von den weni- 
gen bin, die diesen Schritt mit Jesus wagen, die bereit sind, viel Ärger auf sich zu 
nehmen, gibt mir letztendlich Jesus die Kraft, an einer gerechten Welt weiterzu- 
arbeiten."1 

Jahrelang hat mich diese Aussage einer CAJlerin in meinem •spirituellen Le- 
ben" begleitet. Sie war mir Ansporn, sie zeigte, was Nachfolge Jesu heute bedeu- 
ten kann. Immer wieder habe ich aber auch Verwunderung und Befremden auf 

1 CAJ-Bundesleitung, Unser täglicher Widerstand, Essen o. J., 46. 



A us dem Leben der Kirch e 47 0 

den Gesichtern von Kirchgängern, auch Jugendlichen, bemerkt, wenn dieser 
Text in Gottesdiensten für sich sprach. Ich habe es erlebt, daß Menschen den 
Gottesdienst verlassen haben, wenn •Betriebsrat" oder •Gewerkschaft" in der 
Predigt aufgetaucht sind. 

Mit den folgenden Reflexionen will ich konkretisieren, was Paul M. Zulehner 
gemeint haben könnte, wenn er sagt: •Je mystischer ein Christ ist, desto politi- 
scher wird er sein." In dieser Zeitschrift hat er knapp und begrifflich klar die 
geistlichen und gesellschaftlichen Verknüpfungen dieses •dritten Weges in der 
Kirche heute" dargestellt.2 

Meine Erfahrungen, mein geistlicher Weg beziehen sich auf zehn Jahre Enga- 
gement in und mit dem katholisch-kirchlichen Teil der Arbeiterbewegung, also 
mit CAJ (Christliche Arbeiterjugend) und KAB (Katholische Arbeitnehmerbe- 
wegung). Es war bei diesem Weg von Anfang an und immer wieder neu nötig, 
•sich aus der Neutralität herauszubegeben, aufzuhören, ein Zuschauerchrist zu 
sein. In der Sprache der Mystik besagt es, mit Gott auf die Seite der Armen zu 
treten, Gott in den Leiden wiederzuerkennen, bereit sein, mitzuleiden. Konkret 
bedeutet dies, Stellung zu beziehen, parteiisch und nicht ausgewogen zu sein, 
sich nicht herauszuhalten".3 Darstellen will ich vor allem, was für mich im Hin- 
hören auf die Wertvorstellungen, Träume und Sehnsüchte, im Mittragen der 
Ängste, Niederlagen und Erfolge sogenannter •einfacher Leute" zur geistlichen 
Nahrung wurde. 

Sich wehren gegen Unrecht oder: •Der Schrei des Volkes" 

Die CAJlerin in der Jugendvertretung eines großen Betriebes hatte mich angeru- 
fen: •Hilf mir, der lästert schon wieder gegen die Kirche." Daraufhin längere 
Gespräche mit dem Vorsitzenden der Jugend- und Auszubildendenvertretung. 
•Was ist deine Haupttätigkeit?" •Schauen, daß die Ausbildungsrichtlinien ein- 
gehalten werden, einer Beschwerde von Kollegen/innen über Kleinigkeiten am 
Arbeitsplatz nachgehen, dafür kämpfen, daß möglichst viele Auszubildende 
nach der Lehre übernommen werden." •Warum machst du das?" •Weil ich eine 
gerechte Welt will." 

Aus der Kirche war er längst ausgetreten, bekämpfte sie heftig als Kirche der 
Mächtigen und Reichen. Er sperrte Mund und Ohren auf bei dem Hinweis, daß 
eines der zentralen Motive Jesu der Kampf gegen die Ungerechtigkeiten der Rei- 
chen und Regierenden, gegen die zu eng gewordenen Regeln von Frömmigkeit 
und gesellschaftlichen Selbstverständlichkeiten war. Auch er hatte, wie so viele 
Christen, nicht wahrgenommen, daß die Geißel in der Hand Jesu (Joh 2,15 ff 
par), also sein Kampf gegen die Verbindung von Geschäft und Religion in allen 
Evangelien an zentraler Stelle steht. 

Das ängstliche Fragen der gelernten Schuhmacherin: •Soll ich mein Halsweh 
und meine Nierenschmerzen jetzt endlich mal auskurieren? Was wird mein Chef 

2 Paul M. Zulehner, Mystik und Politik, in: GuL62 (1989) 404-415. 
3 Ebd. 413. 



Aus dem Leben der Kirche 471 

dazu sagen?" Sie ist in einer Zwickmühle: Ihr Arbeitsplatz ist interessant. •Ich 
führe allein eine kleine Filiale vom Verkauf über Reparatur bis zur Abrech- 
nung." Aber er belastet auch gewaltig: Zugluft, schlechte Heizung, ständig Ste- 
hen. Der Chef ist ein rauher Bursche: •Jetzt tu doch nicht so, das hältst du 
schon aus!" Sie ist abhängig: da sie Schulden abzahlen muß, wird sie zum Teil 
schwarz bezahlt, spart also Steuern und Sozialabgaben, der Chef natürlich auch. 
Wir alle ermuntern sie, zum Arzt zu gehen und sich krank schreiben zu lassen. 

Tausende ähnlicher Gespräche werden täglich geführt. Die Sehnsucht der 
Menschen nach Gerechtigkeit und Anerkennung, der Kampf vieler gegen kleine 
und große Unterdrückung äußert sich bei uns zwar nicht im elementaren •Schrei 
des Volkes", wie ihn die lateinamerikanische Kirche so durchdringend vernom- 
men hat, aber er ist vorhanden. 

Mir wurde klar, daß hier die tiefliegende Gemeinsamkeit zwischen allen enga- 
gierten Menschen liegt. Religio heißt Bindung an eine Sache, an eine ethische 
Forderung, an eine göttliche Person. Insofern sind alle einsatzbereiten, für Ge- 
rechtigkeit kämpfenden Menschen religiös. Insofern sind sie •anonyme Chri- 
sten". 

Auch sie würden erstaunt fragen: •Wann haben wir dich hungrig, fremd oder 
krank gesehen?" Jesu Antwort: •Was ihr für einen meiner geringsten Brüder ge- 
tan habt, das habt ihr mir getan" (Mt 25,40) würde sie überraschen, vielleicht 
auch verwundern. 

Langsam wurde mir in der Tiefe des Herzens die Tragweite des Gedankens 
der Solidarität Gottes mit den Menschen deutlicher. •Er hat mich gesandt, da- 
mit ich den Armen eine gute Nachricht bringe, den Gefangenen die Freiheit, 
den Blinden das Augenlicht und die Zerschlagenen in Freiheit setze" (Lk 4,18). 
Um das tun zu können, ist er bei den •einfachen Leuten", den Ausgeschlosse- 
nen; er identifiziert sich mit ihnen. 

Deshalb leuchtet auch heute noch die Sehnsucht Gottes nach Gerechtigkeit in 
den Augen jedes Menschen. Es ist nicht nötig, Gott in die Fabriken zu tragen, er 
ist bereits da. Es stimmt nicht, daß die industrielle Arbeitswelt zunehmend weni- 
ger Raum für Gott läßt. Er wird angebrüllt in jeder ungerechtfertigten Reaktion 
eines Chefs, in jeder Gemeinheit gegenüber Kollegen/innen beleidigt, er wird 
erniedrigt in jeder raffinierten Ausnützung des Rechts, in illegalen Beschäfti- 
gungsverhältnissen. Seine Solidarität mit den Menschen wird gering geachtet 
durch die grundsätzliche Unterordnung in hierarchischen Befehlsstrukturen. 
(Der Begriff Betriebshierarchie ist in der Industrie geläufig!) 

Ein paulinischer Satz bekommt in dieser Sichtweise wieder Leuchtkraft: •Er 
war Gott gleich, hielt aber nicht daran fest, wie Gott zu sein, sondern er entäu- 
ßerte sich und wurde wie ein Sklave und den Menschen gleich. Sein Leben war 
das eines Menschen; er erniedrigte sich und war gehorsam bis zu Tod, bis zum 
Tod am Kreuz. Darum hat ihn Gott über alle erhöht" (Phil 2,6-9). 

Jesus war bis zuletzt dieser Solidarität treu, er war bis zum Tod am Kreuz der 
Kämpfer für Gerechtigkeit und Liebe. Nicht der Wunsch Gottes, das Opfer des 
Lebens als Sühne zu fordern, sondern der Wille Gottes, mit letzter Hingabe sich 



A us dem Leben der Kirch e 47 2 

im Einsatz gegen Ungerechtigkeit und Lieblosigkeit zu solidarisieren, macht frei. 
Jesus und uns. Frei bis in den Tod und vor allem darüber hinaus. Dann erschien 
es mir auch nicht mehr nur flapsig, wenn ein aktiver Gewerkschaftler seinen Be- 
richt über den Kampf gegen die Entlassung überschrieb: •5 cm Auferstehung."4 

Immer mehr begleitete mich ein Lied aus der französischen ACO (Action 
Chretienne Ouvriere - franz. KAB): 

•Gottes Antlitz haben wir gesucht überall bei den Menschen. Wir erblickten 
im Antlitz der Menschen von heute einen Durst nach dem Reich, wo die Wahr- 
heit herrscht. Der du lebst, Gott, dein Geist ist uns Führer auf den Straßen der 
Menschen. Und wir suchten des Herrn Gerechtigkeit in dem Ringen der Men- 
schen. Andrer Menschen Not haben wir geteilt, voll von Hunger nach dort, wo 
die Würde gilt. Der du lebst, Gott, dein Geist ist uns Führer, in den Kämpfen 
der Menschen."5 Die Melodie klang tagelang in mir. 

•Jeder junge Arbeiter, jede junge Arbeiterin ist mehr wert 
als alles Geld der Welt." (Josef Kardinal Cardijn) 

Gottesdienst auf einem •Schnupperwochenende" der CAJ. Die Bergpredigt. Ich 
übersetze frei: •Glücklich seid ihr, wenn ihr die letzten Deppen seid." Eine hef- 
tige Reaktion einiger Jugendlicher: •Unmöglich, was soll denn das: Ich will 
nicht der letzte Depp sein!" Ältere CAJler/innen hatten's verstanden, wie's ge- 
meint sein könnte. Sie erklären es mit dem obigen Ausspruch Cardijns. Sie ma- 
chen klar, jeder Mensch ist ungeheuer wertvoll, weil er ein ganz einmaliges We- 
sen ist, weil er/sie von Gott geliebt ist. Sie erzählen, was es für ihr Leben bedeu- 
tet hat, daß es jemand gibt, der sie ganz ernst nimmt. •Du bekommst ja in 
Schule und Lehre immer-beigebracht, daß du unten stehst und dich nach oben 
strecken mußt. Du erlebst immer wieder, daß deine Aussichten gering sind, daß 
deine Meinung wenig gefragt ist und daß du nichts zu sagen hast. Bist du dann 
irgendwie aufgerückt, trittst du wieder nach unten. Du erlebst doch immer wie- 
der, daß dein Vater die Wut auf den Chef, die er im Betrieb nicht rauslassen 
kann, zuhause ablädt. Und da gibt es dann Menschen, die dich mögen, weil du 
es bist. Sie haben Jesus zum Vorbild. Jesus, der gerade diejenigen besonders ge- 
liebt hat, die sonst verachtet werden, die also die letzten Deppen sind: die Kin- 
der, die Säufer und Sünder, die Frauen und Fischer." 

Es dauert recht lange, bis man als Kind der Leistungsgesellschaft und eines 
Leistungsordens bis in die täglichen Verhaltensweisen diese Haltung Jesu ganz 
einfach leben kann - wenn ich's je lerne. Das Schöne an dem Versuch ist, daß 
•einfache Leute" durch eine solche Wertschätzung, die ihren Grund in der Liebe 
Gottes hat, bei sich selbst und bei anderen Fähigkeiten entdecken und praktizie- 
ren, die sonst verschüttet werden: der Hauptschüler, der sich nie was zugetraut 
hat, weil ihm nie etwas zugetraut wurde, entdeckt, daß er eine Gruppe führen 
kann, daß er organisieren kann, daß er politische Zusammenhänge durchschaut. 

4 CAJ-Bundesleitung a.a.O., 47. 
5 KAB Süddeutschland, Der klingende Hammer, Bad Godesberg 1983, 104. 



Aus dem Leben der Kirche 473 

Wieder kann man sagen, es stimmt nicht, daß Gott in der Fabrik nicht vor- 
kommt. Er freut sich mit denen, die in der Akkordgruppe geachtet werden, auch 
wenn sie nicht die beste Stückzahl beitragen. Er wird hochgeschätzt in jedem 
Versuch, die Verachtung und Diskriminierung von Frauen, Ausländern und Ar- 
beitslosen zu korrigieren. 

Schweiß, Stolz und Wut: Der Zimmermann Jesus 

•Lebendiges Evangelium" während eines Gottesdienstes mit CAJlerlnnnen. 
•Ich stelle mir immer ganz deutlich vor, was das bedeutet: Ist das nicht der Zim- 
mermann, der Sohn Josefs? Ich stelle mir seine Hände vor: voller Schwielen und 
manchmal eiternder Holzsplitter. Ich stelle mir vor, daß sein Rücken schmerzt, 
wenn er zu schwer tragen mußte. Er wird sicher auch recht stolz gewesen sein, 
wenn ein Tisch oder eine Tür so richtig gut gelungen sind. Aber er wird auch 
ganz schön sauer gewesen sein, wenn einmal ein Großgrundbesitzer absolut zu 
wenig bezahlen wollte." 

Immer lebensnäher, immer sinnlicher wird mein Gottesverständnis. Die Spiel- 
regeln der Exerzitien des hl. Ignatius bekommen aus dieser Sicht neue Kraft. 
Die •Anwendung der Sinne" (EB 120-126) ist nicht ein methodischer Trick, sie 
ist nicht das künstlerische Spiel einer filmisch-theatralischen Umsetzung oder 
als tiefenpsychologische Erkenntnismethode sinnvoll, sie kann eine •Materiali- 
sierung" des Eintauchens Gottes in die reale Welt nachvollziehbar machen. 

Diese Materialisierung hat Folgen: Gott ist nicht mehr so leicht erkennbar. 
Wir erfahren nichts über Jesus an der Hobelbank. Die erstaunte Frage, •Ist das 
nicht der Zimmermann?" (Mk 6,3) bedeutet ja auch: Was will der denn, den 
kennen wir doch, der soll doch nicht so daherreden! •Und sie lehnten ihn ab." 
Normale Arbeit ist ja nichts Besonderes! 

Nun bekamen Hände für mich Ausdruckskraft. Zupackende, harte Hände von 
Arbeitern, Handwerkern und Landwirten, vom vielen Spülwasser rauh gewor- 
dene Hände von Hausfrauen, weiche •Schreibtischhände", gepflegte und ge- 
schonte, verkrampfte und verdreckte Hände. Nicht nur im Antlitz der Menschen 
kann man auf die Suche nach den Spuren Gottes gehen. •Jesus hat keine ande- 
ren Hände als unsere", dieser so beliebte Ausspruch aus dem Mittelalter gilt 
nicht nur von der Christusfigur, der die Arme abgeschlagen sind, oder von der 
Caritasschwester auf der Sozialstation. Er gilt auch am Band oder am Daten- 
sichtgerät. Diese Hände sind uns meist genausowenig •spirituell aufladbar" wie 
die unbekannten Jahre Jesu an der Hobelbank. 

Immer wieder ging mir dieser Satz durch den Kopf, als ich ein paar Monate in 
der Endmontage eines Autowerks am Band arbeitete. Die Hände des Türken, 
der seit 15 Jahren fünf Plastikteilchen zur Aufhängung der Benzinleitungen am 
Unterboden anbringt: immer im Rhythmus des Bandes (früher war's langsamer, 
heute kommt alle 90 Sekunden ein Wagen in Kopfhöhe daher), jede Woche 
Schichtwechsel. •Weißt du, die Arbeit ist nicht schwer, aber auf die Dauer wirst 
du verrückt. Da hilft nur Alkohol oder du stumpfst vollkommen ab." Kollegen 
und Betriebsräte bestätigen, daß viele die Arbeit am Band vor allem psychisch 



A us dem Leben der Kirche 474 

nicht durchhalten, daß nur wenige 40 Jahre und älter sind. Aber es gibt keine ge- 
nauen Daten, welche körperlichen und psychischen Folgen Band- und Schicht- 
arbeit haben. 

Die Spuren des menschgewordenen Gottes, des •wunderbaren Tausches: 
Gott wird Mensch, damit der Mensch Gott werden kann" (Weihnachtsliturgie) 
in den Schlafstörungen oder den Magenschwierigkeiten der Schichtarbeiter? 
Und dann sofort die nächste Frage: Welche Konsequenz aus dieser Sicht zie- 
hen? Da gibt es die Möglichkeit, solche Arbeitsbedingungen als menschen- und 
damit gottesunwürdig zu verändern suchen - in Arbeitskämpfen und betriebli- 
chen Verbesserungen. Da gibt es die Möglichkeit, diese entwürdigende Arbeit 
•aufzuopfern", wie Jesus sich auch an der Hobelbank und am grob gezimmerten 
Balken des Kreuzes für unsere Sünden aufgeopfert hat. 

Vermutlich würden die meisten Kollegen am Band oder die Kolleginnen am 
Datensichtgerät nur grinsen über solche Fragestellungen und die Antworten. 
•Das ist einfach so, wenn du Geld brauchst - und das braucht jeder - und nichts 
Besseres gelernt hast, mußt du dich eben nach den Möglichkeiten richten. Aber 
Opfer bringen, nein. Das heißt doch nur: brav sein, damit ,die da oben' unge- 
stört Geld machen können. Und im übrigen, bezahlt wird ja nicht so schlecht." 
Aber vielleicht können manche etwas anfangen mit dem Gedanken, daß Gott, 
das höchste Wesen, das Beste, was ich mir vorstellen kann (•irgendwie an Gott 
glaubt ja jeder, auch wenn er nicht in die Kirche geht"), bis in den Schweiß und 
die Schwielen, den Muskelkater und die Depression, den Stolz und die Freude 
solidarisch mit den Menschen war. Daß dieser Gott, der faszinierende Mensch 
Jesus, versucht hat, Unrecht und Ausgrenzung, Aussatz und Hysterie zu heilen. 

Das Heu in der Krippe, die Sägespäne in Jesu Haaren, die (verbotenerweise) 
ausgerupften Ähren, die Schimpfkanonade auf die Pharisäer und die Freude an 
den Blumen, die Salbung durch die Dirne und der Kuß des Judas, der Schluck 
aus der Pulle und der frisch gebratene Fisch, die Spucke zur Heilung des Blin- 
den und die Berührung der blutflüssigen Frau - diese Materialisierungen der So- 
lidarität Gottes mit uns können neu aussagekräftig werden. Der Tod am Schand- 
balken wäre dann als Solidarität mit dem •Dreck da unten" zu begreifen, die so 
radikal umwälzend war, daß sie bekämpft werden mußte. •Der Gehorsam bis 
zum Tod" als konsequenter Ausdruck dieser Solidarität. Und die Auferstehung 
als göttliches Zeichen des •Sieges" dieser •Verrücktheit" (•Der spinnt ja" Mk 
3,21). 

Option für die Armen 

Kollegen/innen aus der CAJ sind umgezogen, haben geheiratet. Immer wieder 
einmal ein Gespräch unter uns über die Wohnungseinrichtung und die Klei- 
dung. •Ist das nicht zu sehr Aufsteigermentalität, wenn die sich solche Möbel 
leisten? Sind die aber schick gekleidet! Bürgerlich!" Wir diskutieren die Tatsa- 
che, daß Jugendliche in Kleidung und Verhalten Identitäten zu einer Clique de- 
monstrieren und damit ihre eigene Persönlichkeit zugleich schützen und entwik- 
keln. 



Aus dem Leben der Kirche 4?5 

Mein Blick für die Verschiedenheit der materiellen Ausstattung der Schichten 
schärft sich. Die ähnliche gesellschaftliche Lage bedingt ähnliche Kleidung, 
ähnliches Kulturverhalten, Ausstattung mit Einrichtungsgegenständen und Kon- 
sumgütern; man kann sich nur bestimmte Wohnlagen leisten. Diese Ungerech- 
tigkeit war zwar durch das Studium und meine soziale Herkunft klar, aber mehr 
im Kopf als im Alltag erlebt. Die •Armut" eines Ordenslebens mag zwar eine 
persönliche Einschränkung sein (den todschicken Pullover und die dezent mo- 
dische Krawatte läßt man sich eben schenken), aber die Solidarität Jesu mit dem 
materiellen Lebensstil der einfachen Leute wird mit bester Versorgung durch 
den Orden und in Häusern bester Wohnlagen nicht täglich nachvollzogen. Es 
geht nicht darum, Armut als solche wertvoll zu finden, denn •die Güter der Erde 
sind für alle da" (kath. Soziallehre). Und als jemand, der in einem •Glasscher- 
benviertel" (das waren arme Handwerker unter reichen Bauern) aufgewachsen 
ist, habe ich mich immer gewehrt gegen eine Spiritualität der Armut als Akt des 
Opferns und der Selbstverleugnung. Es geht um die Solidarität mit •denen da 
unten". Dazu muß ich vor allem im Materiellen, aber auch im Geistigen ähnlich 
leben. •Die Pfarrer leisten sich auch als CAJ-Kapläne das beste Essen und mei- 
nen bei Diskussionen und Gesprächen ja immer, sie wissen Bescheid!" Wie oft 
habe ich diese Kritik an Priestern gehört. 

Diese Solidarität mit den •Kleinen" ist wie bei Jesus nicht zu haben, wenn sie 
sich nur auf die persönliche Begegnung mit dem einzelnen Menschen bezieht. 
Sie hat, da Armut größtenteils gesellschaftlich bedingt ist, gesellschaftliche Kon- 
sequenzen. Die Güter der Erde allen zugänglich zu machen, darum bemühen 
sich Gewerkschaften und Parteien. Da heißt es dann, konkrete Solidarität zu 
üben: am 1. Mai, bei Arbeitskämpfen, im ungestümen, prophetischen Hinweis 
auf gesellschaftspolitische Probleme, beim Verteidigen neuer sozialer Bewegun- 
gen, beim Entwickeln neuer religiöser Ausdrucksformen. Die vielen politisch- 
kirchenpolitischen Fragen, die an einer solchen •parteilichen Vorentscheidung" 
hängen, hat P. M. Zulehner angedeutet. Hier geht es um die spirituelle Haltung 
einer entschiedenen Treue, die durchaus auch kritikfähig ist. Aber ich entdecke 
in mir selbst immer wieder die Versuchung, die politische Konsequenz einer sol- 
chen Treue zugunsten der Zuwendung zum •armen Individuum" zurückzuneh- 
men, also das zu machen, was oft unter •Seelsorge" verstanden wird. Die klassi- 
sche Antwort Josef Cardijns dazu: •Ich habe noch nie gesehen, daß eine Seele 
ohne Körper herumspaziert ist." - Und dieser Körper ist ganz wesentlich durch 
die gesellschaftliche Lage und deren sündhafte Strukturen bestimmt. 

Das Zeugnis von anderen stärkt mich in Stunden der Versuchung. •Als CAJle- 
rin habe ich mein Engagement in Kirche und Arbeiterbewegung niemals ge- 
trennt gesehen. Für mich geht beides ineinander über. Der Glaube verpflichtet 
zum Engagement. Durch die CAJ ist er für mich zur Grundlage für ein lebens- 
langes Engagement in Kirche und Arbeiterbewegung geworden. Die Vorliebe 
für die Armen wurde zur Grundlage meines Denkens, Fühlens und Handelns."6 

6 U. Schüwer, Als Frau in Kirche und Arbeiterbewegung, in: BDKJ Köln: Fakten 2, Juni 
1989, 20. 



Aus dem Leben der Kirche 475 

Und das Ganze? 

•Die Straße liegt offen unter dem Himmel der Fabrik. 
Stille und offene Straße. Die Pflastersteine, alle sind gleich. 
Das Gitter des Eingangstores ist sehr hoch, prachtvoll. 
Schwereloses Skelett, zergliedert und massiv, sie ist da, im Hof, sie ist da, die Fa- 
brik. 
Teile, Stücke und das Leben, die Fabrik. Und Backstein und Dachziegel. Und 
kommen und gehen. 
Und rechts und links und Backstein und Dachziegel und biegsam und schmierig 
und im Kreis drehen und im Kreis drehen und Leben und Leben und Holz und 
Nagel und Eisen und Eisen und kommen und gehen und im Kreis drehen und 
Lärm. 
Nie ein Aufschrei. Die Fabrik. Teile, Stücke und Leben, die Fabrik, und Eisen 
und Eisen und Leben und Leben und Backstein und Dachziegel und kommen 
und gehen und Leben und Leben und Nagel und Nagel. 
Man weiß nicht, man kann nicht wissen."7 

Früher hatte man gewußt. Von früh bis spät. Klingel oder Glocke von Ordens- 
haus und Kirchturm hatten das Leben eingeteilt. Das Chaos war gebannt. Die 
Gebetszeiten strukturierten, die Wetterbeschwörungen stimmten den unsicheren 
Kosmos gnädig. Umgänge, Prozessionen, Segnungen, Weihen und der Zyklus 
des Kirchenjahres entlasteten. Gut katholisch dieser Bezug zum Ganzen, zu 
Gott. Protestantisch wurde es komplizierter. Aber auch da beruhigte der wirt- 
schaftliche Erfolg. Er war Ausdruck des Segens Gottes. Die armen Protestanten 
wurden deshalb häufiger vom marxistischen Kosmos gehalten. 

Heute aber strukturiert die Bandgeschwindigkeit oder die Speicherkapazität. 
Beruhigend ist die Auftragslage und die Macht der Gewerkschaften - auch 
wenn man kein Mitglied ist. Man weiß genau, daß man sich an den Schicht- 
wechsel kaum gewöhnt. Man kann den Stau auf der Autobahn vorhersagen und 
wann die nächste Straßenbahn fährt. Massenhaft ist klar, wo die günstigsten 
Einkaufsmöglichkeiten sind. Aber mehr kann man nicht wissen im Rhythmus 
der Kapitaleffizienz und des Konsums. 

•Im Innern der Fabrik macht man pausenlos. Man ist drinnen im großen Uni- 
versum Fabrik, das für Sie atmet."8 Und dennoch ist das Universum größer, gilt 
nicht: •Gott existiert, die Fabrik."9 •Die Plausibilität religiöser Sinngehalte 
scheint an bestimmte Sozialerfahrungen gebunden, die mit menschlicher Bin- 
dungsfähigkeit, Zuwendung, Vertrauenswürdigkeit und Verläßlichkeit zu tun ha- 
ben... Die Hoffnung auf einen welttranszendierenden Gott und die dadurch 
ermöglichte Distanzierung von den sozialen Gegebenheiten hält die Zukunft 
offen."10 

Siegfried Ecker SJ, Brüssel 

1 L. Kaplan, Der Exzess, Bremen 1988, 44. 
«Ebd.; 8. 
»Ebd.; 14. 
10 F. X. Kaufmann, Religion und Modernität, Tübingen 1989, 275. 




