
BUCHBESPRECHUNGEN 

Bildbände 

Gallistl, Bernhard: Die Bronzetüren 
Bischof Bernwards im Dom zu Hildes- 
heim. Mit 50 Farbbildern von Wolf- 
gang Müller und 8 Schwarzweißabb. 
Freiburg, Herder 1990. 96 S., geb., 
DM 78,-. 
Gerade auf Weihnachten hin läßt sich der 
sehr schöne Bildband über die Hildeshei- 
mer Bronzetüren gut verschenken. Denn 
die zentrale Verkündigungsabsicht der Re- 
liefs handelt von der Menschwerdung Got- 
tes. •Es ist die Vorstellung von einer pro- 
zeßhaften Inkarnation Christi in seiner Kir- 
che. Danach war diese Menschwerdung be- 
reits in der Schöpfung angelegt und ver- 
kündet. Am Menschgewordenen selbst 
vollendet sich die von Anfang an ergan- 
gene Verheißung." (96) 

Die Bronzetüren, deren Bildprogramm 
auf Bernward, den Bischof von Hildesheim 
(ca. 960-1022), zurückgeht, sind eines der 
großen Denkmäler der abendländlischen 
Kunst. Bischof Bernward, der Erzieher von 
Kaiser Otto III., verdankt seinen Aufstieg 
dem Kaisertum der sächsischen Ottonen. 
Er verfügte nicht nur über die nötigen Mit- 
tel, sondern er besaß die entsprechende 
theologische Bildung und den künstleri- 
schen Sinn, Kunstwerke solchen Ranges in 
Auftrag zu geben, wie er es tat. Sein Bild- 
programm weiß sich der patristischen, spe- 
ziell der augustinischen Theologie stark 
verpflichtet. 

Die Präsentation der Bronzetüren durch 
B. Gallistl steht prinzipiell in einer ähnli- 
chen Perspektive. So war es naheliegend, 
auf Interpretamente, sei es jüdischer Her- 
kunft oder der alten Kosmologie (H. 
Schade), weithin zu verzichten. Die typolo- 
gischen Bezüge der einzelnen alt- und neu- 
testamentlichen Bildszenen wurden hinge- 
gen ausführlich herausgearbeitet. Dem 
Bildgefüge ist gut ausgewähltes, vor allem 
patristisches und apokryphes Textmaterial 
beigegeben. 

Bemerkenswerte Detailbeobachtungen 
bringen die Bildaussagen der Bronzetüren 

dem Betrachter nahe. Dazu einige Bei- 
spiele. Die stillende Eva (41) läßt sich ver- 
stehen als •Urmutter aller kommenden pla- 
stischen Madonnen" (40); die Hebamme 
bei der Geburtsszene (56) wirkt durch ihren 
Gestus (Unterstützen des Kinns mit dem 
Handrücken) wie eine messianische Sehe- 
rin des Heidentums (vgl. die Sibylle von 
Cumae). Der antike Symbolkanon wird des 
öfteren zu Recht bemüht. Dankenswert ist 
der Hinweis bei der Szene von den drei 
Weisen, bei der einer von ihnen auf den 
Stern über dem Christkind deutet. •In die- 
ser Geste verbirgt sich eine Anspielung auf 
die Weissagung des heidnischen Propheten 
Balaam vom aufgehenden ,Stern aus Ja- 
kob' (Num 24,17), die nach Kirchenväter- 
überlieferung auch den Magiern bekannt 
war. Dieses Motiv stammt aus der Adamle- 
gende" (60). In ihr heißt es, daß Gott dem 
Adam Gold, Weihrauch und Myrrhe - 
Sinnbilder für das Königs-, Priester- und 
Prophetenamt - gab, die durch die drei Kö- 
nige in die Hand des kommenden Messias 
zurückkehren sollten. (Vgl. 60/2) 

Von der Szene der Darstellung Jesu im 
Tempel wird bei den Bronzetüren unmittel- 
bar zur Szene des Verhörs Jesu vor Pilatus 
übergegangen. Anschließend kommt die 
Reliefplatte von der Kreuzigung. •Das 
Heilskreuz erweist sich dergestalt als das 
neue ,lignum vitae', der wiedergrünende 
Lebensbaum, den der Schöpfer einst in der 
Mitte des Paradieses gepflanzt hatte. Die- 
ser Zusammenhang von Kreuzholz und Pa- 
radiesbaum ist auf unserem Bildpaar ein- 
mal in der Kreuzform des Baumes zwi- 
schen den Stammeltern angezeigt, zum 
zweiten aber besonders durch die Zweig- 
knospen, die aus dem Kreuzbalken sprie- 
ßen." (72) 

Auf vieles kann hier in einer kurzen Re- 
zension leider nicht eingegangen werden. 
Nur soviel läßt sich zusammenfassend sa- 
gen: Alles in allem ein sehr gutes Buch mit 
ausgezeichneten fotographischen Aufnah- 
men. Paul ImhofSJ 



Buchbesprechungen 478 

Thierry, Jean-Michel / Donabedian, 
Patrick: Armenische Kunst. 891 Illust- 
rationen, darunter 186 vierfarb. Abb. 
(Ars Antiqua. Serie 4. Bd. I). Freiburg, 
Herder 1989. 626 S., Lw., DM 350,-. 

Armenien war das erste Land, das als Gan- 
zes das Christentum angenommen und zur 
Staatsreligion erhoben hat. Nach dem Kon- 
zil von Chalkedon (451) bildeten die ar- 
menischen Christen seine eigene National- 
kirche der monophysitischen Richtung. 
Auf dem Gebiet der Kunst bewirkte das, 
daß die Armenier die göttliche Natur Chri- 
sti mehr herausstellten als seine menschli- 
che, dem Leiden unterworfene, und es 
lange Zeit vermieden, seine Passion darzu- 
stellen. Sie sublimierten diese über das Zei- 
chen des Kreuzes. Es ist vor allem das 
Kreuz, das auf den Steinstelen, die überall 
aufgestellt wurden, zu sehen ist. Der Be- 
griff •armenische Kunst" beinhaltet nicht 
etwa die Kunst in Armeniens, sondern die- 
jenige des armenischen Volkes. Geogra- 
phisch ist Armenien nämlich eine sehr vage 
Einheit auf Grund der Wanderbewegungen 
dieses Volkes, das vom Balkan kommend, 
sich auf der weiten Hochebene, die den 
Taurus vom Kaukasus trennt, ansiedelte 
und von dem ein erheblicher Teil sodann 
wieder nach Westen, nach Kappadokien 
und nach Kilikien, zog, bevor es sich noch 
weiter zerstreute: nach Asien, nach Europa 
und schließlich nach Amerika. Geogra- 
phisch umfaßt es heute das Gebiet, das zur 
UdSSR und zur Türkei gehört. Seine Be- 
wohner erlebten abwechselnd Zeiten politi- 
scher, wirtschaftlicher und kultureller Blüte 
und Zeiten von Unterdrückung, Verfol- 
gung, Zwangsdeportation und Vernichtung 
bis in unser Jahrhundert. 

Ihren stärksten Ausdruck fand die Kunst 
Armeniens in Sakralbauten und deren Aus- 
schmückung, wobei das Relief einen beson- 
deren Platz einnimmt. Der Charakter die- 
ser Werke ist von den einheimischen Stei- 
nen Basalt, Tuff und Lava geprägt. Schwer- 
punkte der vorliegenden Dokumentation 
sind Baukunst und Buchkunst. Am Beginn 
stehen schlichte, rechteckig-einräumige 
Kirchen, sowie dreischiffige Basiliken, bei 
denen als Stützen Pfeiler vorherrschen. Be- 
reits bei frühen Bauten findet sich die au- 
ßen polygonal ummantelte Apsis. Der Typ 

der Kreuzkuppelkirche hat zu vielgestalti- 
gen und kühnen, durch die Verwendung 
von Gußmauerwerk auch technisch brillan- 
ten Lösungen geführt. In der Skulptur ist 
die Rundplastik selten. Es dominiert die 
Technik des Flachreliefs mit biblischen 
Themen; arabischer Einfluß führte zur 
Ausbildung eines geometrischen Schmuck- 
und Flechtwerks, das Pflanzen- und Tier- 
motive einschloß. In allen älteren Kirchen 
gab es reiche Freskenzyklen, die aber we- 
gen des sehr leichten Putzes heute bis auf 
kaum erkennbare Spuren verschwunden 
sind (eine Ausnahme davon bilden die 
Cherubim vom Lambat, 7. Jh.). Die meisten 
dieser Kirchen stehen in einsamen, gebirgi- 
gen Gegenden, viele seit langem leer und 
dem Verfall preisgegeben. Einige der im 
Buch gezeigten Kirchen wurden nach der 
fotografischen Dokumentation durch Erd- 
beben zerstört. 

Mehr als 2000 Handschriften werden 
heute in öffentlichen Bibliotheken, in Or- 
densbibliotheken und in Privatbibliotheken 
aufbewahrt. Unter den illustrierten Hand- 
schriften machen die Evangelienbücher 
den weitaus größten Teil aus. Wenngleich 
byzantinische oder, in geringerem Maß 
auch italienische Einflüsse hinsichtlich 
Ikonographie und Stil festzustellen sind, 
bewahrte der Stil der Buchillustrationen Ei- 
genständigkeit. Auswahl und Anordnung 
der Szene sind zu einer klaren, kraftvollen 
und eigenständigen Konzeption verarbei- 
tet. Dabei lassen sich zwei Tendenzen er- 
kennen: Abstraktion durch einen linearen 
Schematismus und das Spiel mit farblichen 
Kontrasten, sowie die Tendenz, die natürli- 
che Umwelt durch pittoreske Details darzu- 
stellen. Es ist eine lineare Malerei, farben- 
freudig und großflächig. 

Der vorliegende Band besticht durch den 
immensen Reichtum der dokumentierten 
Kunstwerke und das Spektrum an Informa- 
tionen über Religion, Geschichte und 
kunstgeschichtliche Entwicklungen. Die 
Autoren: Jean-Michel Thierry liest über ar- 
menische Kultur am Institut National des 
Langues et Cultures Orientales in Paris. Er 
hat viele der Stätten des historischen Ar- 
meniens selbst besucht. Patrick Donabe- 
chian ist Kunsthistoriker und arbeitet in 
Paris und Leningrad. Das Thema dieses 
Buchs ist eingegrenzt auf einen Zeitraum 



Buchbesprechungen 479 

zwischen dem 4. und dem 18. Jahrhundert, 
obschon auch das eine oder andere frühere 
Werk angeführt wird, wenn es für das Ver- 
ständnis späterer künstlerischer Schöpfun- 
gen von Bedeutung ist. Damit spannt sich 
der Bogen von der vorarabischen Zeit (4. 
Jh.) bis zur Inbesitznahme des Landes 
durch die Araber (8. Jh.) über den Höhe- 
punkt der selbständigen armenischen Kö- 
nigreiche (9.-12. Jh.) und die Periode der 
Feudalherren (12.-15. Jh.) bis ins 18. Jahr- 
hundert, in dem die eigenständige Kunst 
erlischt. Gezeigt wird auch die Kunst der 
Diaspora wie Polen, Italien oder Georgien. 
186 Farbbilder von überragender Qualität, 
330 mit Fotos und Grundrissen illustrierte 
Baudenkmäler (die fotografische Doku- 
mentation umfaßt insgesamt 900 Abb.) ver- 
mitteln einen überwältigenden Eindruck 
vom Formenreichtum armenischer Kunst. 
Text und Bilder machen aus diesem Buch 
ein wissenschaftliches Standardwerk. 

Vera Begel 

Glaser, Werner: Tempel und Teehaus 
in Japan. Deutsch-Englisch. Pläne, 
105 schwarzweiß, 10 färb. Abb., Basel, 
Birkhäuser 1988. Lw., DM 178,-. 

Es liegt im Wesen des Zen-Buddhismus, 
daß es die Identität des Sakralen und Pro- 
fanen betont. Diese enge Verknüpfung zwi- 
schen religiösem und kulturellem Bereich 
schuf Tempelanlagen vor bestechend klarer 
Übersichtlichkeit. Die entscheidende Regel 
heißt: Jedes Ding muß in Harmonie zu sei- 
ner Umgebung sein; es muß einfach sein 
und dabei hohe künstlerische und ästheti- 
sche Qualität haben, die den Geist der Ein- 
fachheit und Natürlichkeit des Zen- 
Buddhismus betont. Durch eine offene 
Grundrißgestaltung kann der Raum allen 
Bedürfnissen angepaßt werden. Er kann 
Wohn-, Meditations-, Versammlungsraum 
sein, Teehaus und Tempel in einem. Der 
Garten, Symbolisierung des Kosmos, wird 
in den Wohnraum einbezogen. Es gibt 
keine Abtrennung von Innen und Außen 
und doch findet sich überall auch Begren- 
zung: Die papierbespannten Schiebetüren 
ermöglichen es, den Garten entweder völlig 
mit dem Innenraum zu vereinen oder nur 
bestimmte Ausschnitte des Gartens in das 
Bild des Innenraums miteinzubeziehen. 

Das lang vergriffene Standardwerk des 
Architekten Werner Glasers spiegelt die Er- 
fahrung einer ersten Begegnung mit japani- 
scher Architektur wieder. Er kam 1953 
(vom Bauhaus und Mies van der Rohe be- 
einflußt) nach Japan und empfing dort An- 
regungen, die sein •Denken und Wollen 
wesentlich prägten", wie er selbst im Vor- 
wort zur Neuauflage sagt. Für sein eigenes 
Bauen wurde es bestimmend, daß •das 
Vorbildliche der Baukunst in der Baugesin- 
nung, also im Geist, aus dem heraus das 
Werk selbst Gestalt gewinnt", zu sehen ist. 
•Tempel und Teehaus in Japan" erschien 
erstmals 1955. Im Vergleich zur damaligen 
Ausgabe sind die Bilder in der Neuauflage 
großformatiger und hie und da im Aus- 
schnitt leicht verändert. Die ungewöhnlich 
schönen Schwarzweißaufnahmen zeugen 
von hoher fotografischer Qualität. Die 
zahlreichen Grundrisse wurden um einige 
Pläne erweitert, zehn Farbfotos kamen au- 
ßerdem hinzu. Wiedergegeben werden Ge- 
bäude und Innenräume, die aus der Zeit 
zwischen dem 15. und 18. Jahrhundert 
stammen. Sie zeigen Tempel, Teehäuser, 
Paläste und kaiserliche Villen aus Kyoto. 
W. Glaser gelingt es, auf höchst anschauli- 
che Weise in Text und Bild zu zeigen, wie 
stark Architektur und Kult im alten Japan 
ineinander griffen und wie sehr das Bauen 
von einer geistigen Mitte her bestimmt war. 

Vera Begel 

Falkner, Andreas/Imhof, Paul (Hgg.): 
Ignatius von Loyola und die Gesell- 
schaft Jesu (1491-1556). Mit 89 Farb- 
bildern und 108 Schwarzweißabb., 
Würzburg, Echter 1990. 488 S., Ln. mit 
Schutzumschlag, im Schmuckschuber. 
Subskr. DM 98,- (später DM 128,-). 

•Ignatius feiern", unter diesem Motto steht 
das Jubiläumsjahr 1990/91 der Jesuiten 
zum 450. Jahrestag ihrer Gründung und 
des 500. Geburtstags des Ignatius von 
Loyola. Dieses Buch stellt die Person des 
Ignatius vor Augen: ein Paradigma für 
mögliche Wandlungen jedes Menschen - 
damals wie heute - und die Gestaltwer- 
dung eines Ordens aus einer Gemeinschaft 
Gleichgesinnter. 

Das biographisch geprägte erste Kapitel 
(17-78) spürt der vielschichtigen, faszinie- 



Buchbesprechungen 480 

renden Person des Inigo von Loyola nach, 
der zum hl. Ignatius wurde. Die Überlegun- 
gen zu seiner Wandlung von H. Jürgens 
bilden in ihrer Reflexion auf den von Igna- 
tius intendierten Exerzitienprozeß eine 
•Summa". Die Exerzitien verbinden in ih- 
rer maßgeschneiderten Anwendungsmög- 
lichkeit das Damals mit dem immer wieder 
neuen Heute und Jetzt des jeweiligen 
Übenden. Sie helfen Gottes Willen zu fin- 
den. Die letzten Beiträge des ersten Teils, 
verfaßt von S. Kiechle und N. Lohfink, er- 
innern an das ignatianische Prinzip •agere 
contra". Das heißt hier konkret: Aus der 
Liebe zu Jerusalem wie dem Heiligen Land 
und der Unmöglichkeit eines dauerhaften 
Wirkens dort ergab sich - aufgrund ihres 
Gelübdes vom Montmartre - die Umorien- 
tierung der ignatianischen Gefährten auf 
Rom und die besondere Verbindung zum 
Papst. 

Parallel zur Rückbindung an den Stell- 
vertreter Christi vollzog sich die Institutio- 
nalisierung der immer größer werdenden 
Gemeinschaft, die sich zum •Jesuiten- 
orden" entwickelte. Dies ist die Überschrift 
des zweiten Kapitels (79-198). Darin wird 
u.a. zur heute vielzitierten und vielfach 
mißverstandenen Papstklausel der Jesuiten 
Stellung genommen. Novum an diesem Or- 
den war, wie J. Stierli ausführt, das •Gott 
suchen in allen Dingen", das die monasti- 
sche Ordnung und Struktur der alten Or- 
den neu be- und umgriff. 

Das historisch umwälzende Ereignis 
•Reformation" wird im dritten Kapitel •Er- 
ste Jesuiten in Deutschland" (191-296) in 
verschiedenen Beiträgen und unter ver- 
schiedenen Rücksichten dargestellt. Die 
vermittelnde Rolle der Jesuiten in der 
reformatorischen Konfrontation klingt im 
Titel des Aufsatzes von A. Falkner an: 
•Die Aussage des Nächsten retten". 

Neu am Orden der Jesuiten waren auch 
die Kollegs- und Universitätsgründungen, 
die einen spezifisch jesuitischen Akzent der 
Ausbildung setzen, dem bis heute Aktuali- 
tät und ein großes Maß an Reputation eig- 
net. Das ganze vierte Kapitel ist dieser The- 
matik gewidmet (297-376). 

Das fünfte Kapitel (377-470) stellt das 
Vermächtnis des Ignatius vor: Neben den 
•Satzungen", der Verfassung des Ordens, 
werden nun besonders interessante oder 

weiterwirkende Einzelaspekte des ignatia- 
nischen Lebenswerkes betrachtet. So führt 
D. Bertrand aus, daß die politische Bedeu- 
tung des Ignatius erst durch eine gezielte 
Auswertung seiner Korrespondenz erfaßt 
werden könne. Zwei Aspekte, die neben 
den reformationsgeschichtlichen Akzenten 
unter ökumenischer Rücksicht Bedeutung 
haben, finden sich im Kapitel •Das Testa- 
ment". Ignatius' theologisches Denken mu- 
tet nicht rein westlich an. Seine trinitari- 
sche Mystik und seine Beziehung zu den 
göttlichen Personen könnte auch von ei- 
nem östlichen Theologen unterschrieben 
werden. Das Zweite ist dies: Durch sein 
Heimatland Spanien prägten sich muslimi- 
sche Spuren seiner Spiritualität ein. Hinzu 
kommt seine Nichtausgrenzung der Juden 
aus dem Orden. Sie hob sich wohltuend 
vom sonst üblichen Usus der damaligen 
Zeit ab - wenn auch die Jesuiten später, bis 
herauf ins 20. Jahrhundert, diesbezüglich 
ihrem Ordensvater nicht ganz treu blieben. 

Versuche ich, die Palette der Themen auf 
einen Nenner zu bringen, legen sich einige 
typisch ignatianische Maximen nahe. 

•Contemplativus in actione", dieser Ge- 
danke zieht sich durch das ganze Buch mit 
seinen 38 Textbeiträgen von Jesuiten-Auto- 
ren. Wissenschaftlich wird dem geschichtli- 
chen Werden des Ordens und der inneren 
Entwicklung des Gründers nachgespürt. Il- 
lustrative Kurztexte verstärken das Ge- 
sagte. Alles wird ergänzt und anschaulich 
gemacht durch mehr als 200 farbige bzw. 
schwarzweiße Abbildungen zum jeweils be- 
handelten Thema. Stiche Dürers finden 
sich ebenso wie Gemälde von herrscherli- 
chen und schönen Frauen Spaniens, Siegel 
ebenso wie Landschaften. Nicht wenige 
Bilder sind ungewohnt. Sie stellen Bezüge 
zum ignatianischen Umfeld her und situie- 
ren die Beiträge im zeitgeschichtlichen und 
kulturellen Kontext. Das Buch ist mit Zeit- 
tafel, Orts- und Sachregister ausgestattet. 

Die jesuitische Grundintention •ad 
maiorem Dei gloriam" - die logische Kon- 
sequenz des •Gott finden in allen Dingen" 
- kommt beim Leser und Betrachter wohl 
an. Es ist zu hoffen, daß dies nicht nur ein 
frommer Wunsch für den Jesuitenorden zu 
seinem Jubiläum ist, sondern eine zeitlos 
gültige Haltung gerade für unsere Kirche - 
heute! Maria Ottl 




