Die Tiire nicht zuschlagen

Eine Jesusbegegnung
als Lehrstiick fiir zwischenmenschliche Beziehungen

Josef Imbach, Rom

Schuld isoliert; sie treibt einen, wenn sie nicht aus dem BewufBtsein ver-
dréngt wird, in eine unertréigliche Einsamkeit hinein. Der Schuldige stellt
sich ja nicht nur auBlerhalb der menschlichen Gemeinschaft, sondern
auch gegen sie. Solange er nicht bereit ist, seine Schuld zu tragen und -
nach Méglichkeit — abzutragen, kommt er sich (und den anderen) als Un-
Mensch vor; er ist gezeichnet, ausgeschlossen, abgekapselt.

Auf eindriickliche Weise illustriert Fjodor M. Dostojewski das in sei-
nem Roman Schuld und Siihne, in welchem er die Psychologie eines Mor-
ders analysiert.

Hauptgestalt ist der Student Raskolnikow, der die Ansicht vertritt, daf3
jeder Mensch sich seine Gesetze selbst geben darf. Wer den Mut dazu
aufbringt, steht iiber den gewdhnlichen Sterblichen. Nur um festzustel-
len, ob er selber ,,eine Laus ist wie alle anderen oder ein [Uber-]Mensch*!,
bringt er eine alte Wucherin und deren zufillig anwesende Schwester um.

Raskolnikow unterteilt die Menschen in zwei Gruppen, in gewdhnli-
che und auBergewdshnliche. ,,Die Gewdhnlichen miissen in Gehorsam le-
ben und haben kein Recht, das Gesetz zu iibertreten, eben weil sie ge-
wohnlich sind. Die Ungewdhnlichen aber haben das Recht, jegliches Ver-
brechen zu begehen und auf jede Art das Gesetz zu ibertreten, weil sie
ungewdhnlich sind“ (329f). Bis zur Ausfithrung seiner grausigen Tat ist
Raskolnikow iiberzeugt, daB fiir jene, die den Mut und die Kraft besitzen,
sich ihre moralischen Vorschriften selbst zu geben (und das heif}t, sich
iiber die geltende Moral hinwegzusetzen), alles erlaubt ist. Nach dem
Mord allerdings hat diese Logik vor seinem Gewissen keinerlei Bestand
mehr; zunehmend entfremdet er sich durch seine schreckliche Tat von
seinen Mitmenschen.

Schon wihrend er sich in Gedanken auf sein Verbrechen vorbereitet,
gibt er sich Rechenschaft dariiber, da3 er véllig isoliert ist. AuBerlich
kommt das dadurch zum Ausdruck, daf3 er sich in seinem Zimmer wie in
einem ,.entsetzlichen Schrank® (71) eingesperrt vorkommt, ein Gefiihl,

' F. M. Dostojewski, Schuld und Siihne (Winkler-Ausgabe) Miinchen 1960, 536 (im folgen-
den mit Seitenangabe im Text zitiert).



Josef Imbach 8

das sich nach der Tat noch verstidrkt. Nunmehr erscheint ihm sein Wohn-
raum ,,wie ein Sarg* (295; 304), als eine Art ,,Loch* oder ,,Stall“, in dem
er sich ,,wie eine Spinne in ihre Ecke* verkriecht (533). Dieses Ausgesto-
Ben- und Abgesondertsein kommentiert der Erzihler so: ,,Er hatte sich
vollig von allen Menschen zuriickgezogen wie eine Schildkréte in ihre
Schale, und sogar das Gesicht der Magd, die ihn zu bedienen hatte und
manchmal in sein Zimmer kam, erregte in ihm Gallenkrampfe® (39).

Was tut ein Mensch, der ganz allein bleibt mit seiner Schuld ? Mit einer
Schuld, die ihn nicht nur bedriickt, sondern geradezu erdriickt?

Reicht ein bloBes SchuldbewuBtsein schon aus, um diese Last abzu-
werfen und der Verzweiflung zu entgehen?

Die dankbare Siinderin

Lukas erzihlt in seinem Evangelium eine Episode, die uns hier weiterhel-
fen kann.

Jesus ging in das Haus eines Pharisders, der ihn zum Essen eingeladen
hatte und legte sich zu Tisch. Als nun eine Siinderin, die in der Stadt lebte,
erfuhr, dap er im Haus des Pharisders bei Tisch war, kam sie mit einem Ala-
bastergefif voll wohlriechendem Ol und trat von hinten an ihn heran. Dabei
weinte sie, und ihre Trinen fielen auf seine Fiiffe. Sie trocknete seine FiifSe
mit ihrem Haar, kiif3te sie und salbte sie mit dem Ol.

Als der Pharisder, der ihn eingeladen hatte, das sah, dachte er: Wenn er
wirklich ein Prophet wire, miifte er wissen, was das fiir eine Frau ist, von
der er sich beriihren lift,; er wiifite, dafi sie eine Siinderin ist. Da wandte
sich Jesus an ihn und sagte: Simon ich méchte dir etwas sagen. Er erwi-
derte: Sprich, Meister!

(Jesus sagte:) Ein Geldverileiher hatte zwei Schuldner; der eine war ihm
Siinfhundert Denare schuldig, der andere fiinfzig. Als sie ihre Schulden nicht
bezahlen konnten, erlief3 er sie beiden. Wer von ihnen wird ihn nun mehr lie-
ben? Simon antwortete: Ich nehme an, der, dem er mehr erlassen hat. Jesus
sagte zu ihm: Du hast recht.

Dann wandte er sich der Frau zu und sagte zu Simon: Siehst du diese
Frau? Als ich in dein Haus kam, hast du mir kein Wasser zum Waschen der
Fiifie gegeben, sie aber hat ihre Trinen iiber meinen Fiiflen vergossen und
mit ihrem Haar abgetrocknet. Du hast mir (zur Begriiffung) keinen Kup3 ge-
geben, sie aber hat mir, seit ich hier bin, unaufhérlich die Fiifie gekiifst. Du
hast mir nicht das Haar mit Ol gesalbt; sie aber hat mir mit ihrem wohlrie-
chenden Ol die Fiiffe gesalbt. Deshalb sage ich dir: Ihr sind viele Siinden
vergeben, weil sie (mir) so viel Liebe gezeigt hat. Wem aber nur wenig verge-
ben wird, der zeigt auch nur wenig Liebe.



Jesusbegegnung 9

Da sagte er zu ihr: Deine Siinden sind dir vergeben. Da dachten die anderen
Gdste: Wer ist das, daf3 er sogar Siinden vergibt? Er aber sagte zu der Frau:
Dein Glaube har dir geholfen. Geh in Frieden! (Lk 7,36-50)

Diese Begebenheit steht nur bei Lukas?. Bei der Stinderin, von der hier
die Rede ist, handelt es sich nicht um Maria aus Magdala, wie hiufig und
filschlicherweise angenommen wird. Thr Name wird ja im Text nirgends
genannt, sondern vom Evangelisten gerade verschwiegen.

Auch der Begriff ,Siinderin‘ bedarf einer kurzen Erlduterung. Daf} die
Frau eine notorische Ehebrecherin war, ist auszuschlieBen; darauf stand
damals die Todesstrafe. Allenfalls kénnte es sich um eine Frau handeln,
deren Mann ein unehrenhaftes Gewerbe ausiibte ; Hausierer, Zo6llner und
Steuereinnehmer beispielsweise (und deren Angehorige) galten damals
als Stinder, weil ihr Beruf zur Unehrlichkeit verleitete. Als Siinder be-
trachtete man auch Gerber, Metzger und Totengriber, da die Berithrung
toter Tiere und der Kontakt mit Gribern und Leichen nach damaliger
Auffassung einen Menschen verunreinigte. Allerdings sagt der Text
nichts iiber eine Zugehorigkeit der Frau zu einem ,unreinen‘ Berufsstand.
Vielmehr ist ausdriicklich von Siindenvergebung die Rede (7,49), was
wohl darauf hindeutet, daBl die Frau (als Dirne?) einen unsittlichen Le-
benswandel fiihrte.

Als offentlich gebrandmarkte Stinderin macht sie die gleichen Erfah-
rungen, die Dostojewski anhand der Gestalt des Raskolnikow beschreibt.
Sie steht auBerhalb der menschlichen Gemeinschaft. Moglicherweise hat
sie viele Bewerber, die sich fiir sie als Frau interessieren - aber sie hat kei-
nen einzigen Menschen, der ihr wirklich zugetan ist.

Was in ihr vorgeht, 148t sich am besten mit einem Bild beschreiben; es
ist, wie wenn man vor einer zugeschlagenen Tiir mit einem Schnapp-
schlof3 steht und keinen Schliissel hat. Die Tir kénnen nur jene 6ffnen,
die im Hause sind. Von ihnen hingt es ab, ob man ausgesperrt bleibt. Im
Haus halten sich gewissermallen zwei verschiedene Gruppen von Men-
schen auf, welche durch Jesus und den Pharisder Simon reprisentiert
werden.

Hier dringt sich eine kurze Zwischenbemerkung tiber die Pharisier
auf. Der Ausdruck hat heute keinen sehr guten Klang. Zu der Zeit, in wel-
cher die Geschichte spielt, war das anders. Im Gegensatz zur priesterli-
chen Aristokratie der Sadduzier-Partei waren die Pharisder sehr volks-
verbunden und erfreuten sich vor allem bei den einfachen Leuten einer
hohen Wertschitzung. Als die eigentlich Frommen im damaligen Juden-

2 Zur Exegese vgl. G. Schneider, Das Evangelium nach Lukas. Bd. | (= Okumenischer Ta-
schenbuchkommentar zum Neuen Testament, 3/1). Giitersloh, Wiirzburg 1977, 175-179.



Josef Imbach 10

tum standen sie Jesus am néchsten. Anderseits jedoch fiihrte gerade ihr
religioser Ubereifer dazu, daB sie zu seinen schérfsten Widersachern wur-
den. Vor allem stieBen sie sich daran, dal Jesus manche Gebriuche, die
sogenannte ,,Uberlieferung der Alten®, relativierte — so etwa die kulti-
schen Reinheitsvorschriften, wie das Hindewaschen vor und nach den
Mabhlzeiten und das rituelle Reinigen der EBgerite (vgl. Mk 7,2-5) oder
das schon fast zum Selbstzweck degenerierte Sabbatgebot (vgl. Mk 2,27:
»Der Sabbat ist fiir den Menschen da, nicht der Mensch fiir den Sab-
bat.*). Die Vergesetzlichung der Religion seitens der Pharisder war es
denn auch, die zu dauernden Spannungen mit Jesus fiihrte, fiir den eben
gerade nicht das dufBerliche Tun, sondern die innere Einstellung eines
Menschen mafigebend war.

So findet sich denn die Siinderin nicht nur zwei verschiedenen Men-
schen - Jesus und dem Pharisder Simon - gegeniiber, sondern wird
gleichzeitig mit zwei unterschiedlichen, einander entgegengesetzten Hal-
tungen konfrontiert.

Simon verhilt sich ablehnend: ,,Wenn er [Jesus] ein Prophet wiire,
miifite er wissen, was das fiir eine Frau ist, von der er sich beriihren 148t;
er wiillte, daB sie eine Siinderin ist“ (7, 39). Die Ablehnung des Pharisiers
betrifft zunichst Jesus. Dessen Verhalten erscheint Simon fragwiirdig,
weil er nicht bereit ist, sein eigenes, legalistisches Religionsverstindnis
(und damit sich selbst) in Frage zu stellen. Eben dieses Religionsver-
stindnis jedoch 14Bt der Frau keinerlei Chance; sie ist ein fiir allemal
klassifiziert und katalogisiert. Sie selber gibt sich Rechenschaft dariiber,
daB sie jenen Un-Personen zugerechnet wird, deren Gesellschaft man
meidet und mit denen man (zumindest in der Offentlichkeit) keinerlei
Umgang pflegt. Sie ist verachtet und verstoBen, und das brennt auf der
Haut - und weit mehr noch im Herzen. Diese Frau ist fiir den Pharisier
lediglich ein hoffnungsloser Fall. Darum kann sie nicht im entferntesten
hoffen, von ihm als Mensch ernst genommen zu werden. Sie fiihlt sich
ausgegliedert und ausgegrenzt.

Fiir den Phariséer ist es undenkbar, diese Frau auch nur eines einzigen
Blickes zu wiirdigen, in seinen Augen besitzt sie ja keinerlei Wiirde mehr.
Und fiir die Frau ist es unvorstellbar, auch nur ein einziges Wort an ihren
Richter zu richten. Bekanntlich kann man nur dann aus sich herausge-
hen, wenn andere auf einen eingehen. Fiir Simon aber zihlt nur das Ge-
setz und nicht das Gefiihl.

Jesus hingegen kann sich einfiihlen in die Situation dieser Frau. Ge-
nauer und dem Text entsprechender: er konnte sich einfiihlen.

Denn er kennt sie ja schon ldngst, und langst schon hat er zu ihr gesagt:
Du weillt sehr wohl, daB3 du eine Siinderin bist; aber zuallererst bist du



Jesusbegegnung 11

ein Mensch, der Zuwendung, Wirme und Verstindnis sucht — und
braucht. Selbst wenn du Gottes Weisungen nicht beachtest (wer weill
denn weshalb; wer kennt schon die letzten Griinde!), so kann ich dich
deswegen nicht verachten. Denn Gott liebt auch dich, gerade dich. Oder
glaubst du nicht auch, daB sich der Himmel viel mehr freut iiber einen
einzigen Menschen, der umkehrt, als iiber hundert andere, die meinen,
schon am Ziel zu sein (vgl. Lk 15,7)?

Nicht erst jetzt im Haus des Pharisders Simon spricht Jesus so zu dieser
Frau. Das hatte er ihr schon vorher, bei einer anderen Gelegenheit, ge-
sagt. Nur so erklirt sich der nun folgende Verlauf der Ereignisse.

Wie namlich die Frau erfihrt, daB Jesus sich wieder an dem Ort aufhilt
und bei Simon zu Gast ist, hat sie nur einen einzigen Wunsch. Obwohl sie
noch immer als dffentliche Siinderin gilt (seinen schlechten Ruf wird man
nie wieder los, weil er einem anhaftet), iberwindet sie ihre Scheu; sie will
Jesus aufsuchen und ihm danken. Wie sie sich Jesus ndhert, ,,weinte sie,
und ihre Trinen fielen auf seine Fufle” (7,38). Das sind keine Reuetré-
nen, sondern Trinen der Freude, der Ergriffenheit, der Dankbarkeit, in
Erinnerung an die frither erfahrene Zuwendung und im BewufBtsein,
einem Menschen begegnet zu sein, der Verstdndnis hat und deshalb Ver-
trauen verdient.

Simon hingegen ist festgefahren in seiner starren Haltung, und deshalb
legt er die anderen Menschen auf ihre Vergangenheit fest. Und verbaut
ihnen gerade so jeden Weg zuriick.

Mit seinem Gleichnis von den beiden Schuldnern versucht Jesus ihn
umzustimmen. Die Geschichte, die er erzihlt, erscheint Simon zwar ein-
leuchtend, aber sobald es darum geht, sie auf die konkrete Situation anzu-
wenden, kommt er — im wértlichen Sinne — nicht mehr mit.

Wenn Jesus erkldrt, dal denen, die viel Liebe zeigen, viel vergeben
wird (7,47), so sagt er damit gleichzeitig, worauf es letztlich ankommt -
ndmlich allein auf die Liebe.

Ist die Liebe der Frau nun die Ursache oder die Folge der Siindenver-
gebung? Dem Gleichnis nach zu schlieBen scheint die Liebe das Ergebnis
der vorausgegangenen Vergebung zu sein; ausdriicklich wird ja gesagt,
daB der Mann, dem die gr6Bere Schuld erlassen wurde, seinen fritheren
Gliubiger auch mehr liebe. Dem entspricht Jesu Kommentar: ,,Wem aber
nur wenig vergeben wird, der zeigt auch nur wenig Liebe (7,47 a). Im sel-
ben Atemzug aber scheint Jesus sich zu widersprechen: ,,Ihr [der Frau]
sind viele Siinden vergeben, weilsie (mir) so viel Liebe gezeigt hat“ (47b):
Liebe also als Grund der Vergebung. Aufierdem hat es den Anschein, als
wiirde Jesus jetzt erst der Siinderin Verzeihung zusprechen (vgl. 7,48:
,,Deine Siinden sind dir vergeben.*).



Josef Imbach 12

Diese Unebenheiten gehen auf den Evangelisten Lukas zuriick, der in
seine Erzdhlung von der Begegnung Jesu mit der Siinderin ein Gleichnis
einfligt, das auf deren Situation nur bedingt zutrifft (weil sie Zutrauen zu
Jesus empfindet, spricht dieser ihr Verzeihung zu; die Liebe ist hier also
die Ursache, und nicht die Folge der Vergebung). Aber selbst wenn das
Gleichnis nicht auf die konkrete Situation dieser Frau zutrifft, so enthilt
es doch eine Wahrheit: Wer Verzeihung erfahren darf, fiihlt sich dem
Menschen, der sie gewéhrt, wiederum tiefer verbunden.

DalB Jesus der Frau schon frither verziehen hat, geht auch aus seinem
SchluBwort hervor, das er an sie richtet: ,,Dein Glaube hat dir geholfen*
(7,50). Glaube verstanden als vertrauens- und liebevolle Zuwendung
kommt ja erst da zustande, wo ein Mensch sich von einem andern ver-
standen fuhlt. Solche Begegnungen kénnen einen dazu bringen, da man
sich wie neu geboren fiihlt. Diese Erfahrung macht auch die Frau; nur
weil sie durch die Begegnung mit Jesus eine neue Lebensméglichkeit ge-
funden hat, vermag sie ihr Leben zu dndern.

Ganzheitliche Annahme — bedingungslose Vergebung

An dieser Stelle missen wir nun nochmals auf Dostojewski zuriickkom-
men, der sich immer wieder als unvergleichlicher Kenner und als verlaBli-
cher Fiihrer erweist, wenn es darum geht, das Labyrinth der menschli-
chen Psyche zu durchschreiten und ihre Abgriinde auszuloten.

Wie sahen schon: nach dem von ihm veriibten Doppelmord kommt
sich Raskolnikow wie ein Aussétziger und Verfemter vor, was er in gewis-
ser Weise auch ist. Er fiihlt sich elend, und das heiBt im urspriinglichen
Wortsinn: ohne Heimat, ohne Zuhause, abgesondert und ausgestoBen. Er
ist weniger als Luft; denn die kann man einatmen, wihrend er sich selber
nicht einmal mehr riechen kann. Seine Beziehungen zu den anderen Men-
schen sind blof3 noch funktionaler Art; sie sind keine mirmenschlichen
Beziehungen mehr.

Durch Zufall lernt er Sonja kennen, eine 18jihrige Prostituierte, die
gezwungen ist, ihren Korper zu verkaufen, weil ihre drei kleinen Ge-
schwister sonst verhungern miiB8ten. Raskolnikow sucht sie in ihrer Ab-
steige auf, um mit ihr tiber die Beisetzung ihres todlich verungliickten Va-
ters zu sprechen. Schon vorher hatte er ihr zu diesem Zweck eine kleinere
Geldsumme ausgehiandigt. Wihrend seines Besuchs nun kommt ihm im-
mer deutlicher zum BewuBltsein, dal3 er, der Morder, einem zwar ungliick-
lichen, aber doch vollkommen unschuldigen Menschen gegeniibersteht.
Diese Erkenntnis treibt ihn dazu, sich vor Sonja bis zum Boden zu ver-
beugen und ihr den Ful} zu kiissen; die Parallele zum Evangelientext ist



Jesusbegegnung 13

unverkennbar. Am Tag darauf sucht er das Mddchen erneut auf und ge-
steht ihm seine schreckliche Tat.

Er hatte es ihr nicht auf diese Weise sagen wollen, ganz und gar nicht,
aber so war es eben gekommen.

Vollig verstirt sprang sie auf und ging hdnderingend bis zur Mitte des
Zimmers; doch gleich kam sie wieder zuriick und setzte sich aufs neue neben
Raskolnikow, so daf3 ihre Schulter beinahe die seine beriihrte. Plétzlich
schrak sie zusammen, als hdtte man sie mit einem Dolch durchbohrt, schrie
auf und warf sich, ohne selbst zu wissen weshalb, vor ihm auf die Knie.

., Was haben Sie da getan, warum ?“ stief3 sie verzweifelt hervor (526).

Sonja empfindet einen uniiberwindlichen Abscheu vor Raskolnikows
abstoBender Tat, aber sie stoBt den Titer nicht von sich; im Gegenteil:

Und sie sprang auf, warf sich ihm an den Hals, umfing ihn und prefite ihn
fest, fest in ihren Armen.

Raskolnikow taumelte zuriick und betrachtete sie mit traurigem Ldcheln.

., Wie sonderbar du bist, Sonja — du umarmst und kiif3t mich, obgleich ich
dir das gesagt habe. Du weif3t nicht, was du tust!“

, Nein, jetzt gibt es keinen ungliicklicheren Menschen auf der ganzen Welt
als dich!“ rief sie wie wahnsinnig; sie hatte seine Bemerkung nicht gehort
und begann plétzlich zu schluchzen wie in einem hysterischen Anfall (526).

Wenn Dostojewskis Verleger auf einer Anderung dieser Szene bestand,
weil ihm die Begegnung zwischen der Dirne und dem Maorder — die bei
dieser Gelegenheit die Geschichte von der Auferweckung des Lazarus
miteinander lesen — skandalds erschien, so beweist das nur, da er weder
ihren Symbolgehalt noch die Absicht des Schriftstellers erkannte.

Raskolnikow istein Paria, er selbst hat sich dazu gemacht, daran kann
iberhaupt kein Zweifel bestehen. Das Schlof ist zugeschnappt, die Tir
verschlossen. Und doch gibt es ein Zuriick, weil das Tor von innen her ge-
6ffnet wird. Gerade weil der Verbrecher Raskolnikow sich als Mensch in
seinem So-Sein angenommen fiihlt, vermag er sich schlieBlich dazu
durchzuringen, sich den Ermittlungsbehorden zu stellen.

In seinem Buch Ich steige hinab in die Barke der Sonne kommentiert
Eugen Drewermann mit dem ihm eigenen Klarblick des Analytikers die-
sen Schritt vom Tod in das Leben so: ,,Es geschieht unter Sonjas leisen,
bebenden Worten, dal die Gewichte der Welt sich auch im Leben Ras-
kolnikows von neuem verteilen und Armut, Krankheit und Schuld ihre
tédliche Macht iiber ihn verlieren; es geschieht, da der Tod seine Finger
16st, die er um Raskolnikows Seele und Herz gelegt hat, langst ehe er phy-
sisch nahe genug an ihn herangeriickt ist; ja, es kommt dahin, dal3 der Le-
ser spiirt, was Jesus zu Martha am Grab ihres Bruders gesagt hat: ,jeder
der lebt und an mich glaubt, wird in Ewigkeit nicht sterben‘ (Joh 11,2-6).



Josef Imbach 14

Die Todesangst, das Vernichtungsgefiihl, der stindige Ekel gegeniiber
der eigenen Erbarmlichkeit — nichts davon bleibt im Gegeniiber eines
Menschen, der unbedingt glaubt an die Offnung der Griber, an ein ande-
res Leben, an ein Jenseits der Verzweiflung.*3

Ohne die Begegnung mit Sonja hitte Raskolnikow nach seiner Ergrei-
fung und Uberfiihrung allenfalls eine Strafe abgebiillt, aber keine Siihne
geleistet. Die Erfahrung, dal er trotz seines Verbrechens nicht ausge-
schlossen und abgeschrieben, sondern angendmmen und akzeptiert ist,
bildet gleichzeitig den Grund und die Voraussetzung fiir Raskolnikows
innere Auferstehung, von der Dostojewski am Ende seines Romans be-
richtet, als Sonja den Verurteilten im sibirischen Straflager besucht:

Sie wollten sprechen, konnten es aber nicht. Triinen standen in ihren Au-
gen. Beide waren sie blaf$ und mager, doch in ihren kranken, bleichen Ge-
sichtern leuchtete schon das Morgenrot einer neuen Zukunft, der Auferste-
hung zu einem neuen Leben. Die Liebe hatte sie erweckt; in ihren Herzen
waren unversiegliche Lebensquellen fiireinander aufgebrochen ...

Sie beschlossen zu warten und auszuharren. Es blieben ihnen noch sieben
Jahre unertriglicher Qual, aber auch unnennbaren Gliicks. Er war aufer-
standen und wufite das, fiihite es mit seinem ganzen erneuerten Wesen und
sie — sie lebte ja nun in ihm!|[...]

Doch hier beginnt schon eine neue Geschichte — die Geschichte der all-
méhlichen Erneuerung eines Menschen, die Geschichte seiner allmihli-
chen Wiedergeburt, seines allmahlichen Ubergangs aus einer Welt in die
andere, die Geschichte seiner Bekanntschaft mit einer neuen, ihm bisher vil-
lig unbekannten Wirklichkeit (702 f; Hervorhebungen von mir).

Nebenbei bemerkt: Auch der Vater im Gleichnis vom verlorenen Sohn
bedient sich einer dhnlichen bildhaften Redeweise, als er bei dessen
Riickkehr ausruft: ,,Mein Sohn war fof und lebt wieder* (Lk 15,24).

Insofern jene psychologischen Mechanismen und menschlichen Ver-
haltensweisen, die Dostojewski eingehend analysiert, in der Geschichte
von Jesu Begegnung mit der Siinderin nicht weiter reflektiert werden, bil-
det der Roman des russischen Schriftstellers einen eigentlichen Schliissel
zu einem vertieften Verstidndnis der biblischen Erzdhlung.

Beide Texte zeigen, daB die Bejahung eines Menschen die Vorausset-
zung bildet, damit dieser seine Schuld auf sich nehmen und zu ihr stehen
kann - und daB dies nur dann gelingen kann, wenn ein Mensch unein-
geschrankt angenommen wird.

3 E. Drewermann, Ich steige hinab in die Barke der Sonne. Alt-Agyptische Meditationen zu
Tod und Auferstehung in bezug auf Joh 20/21. Olten, Freiburg i. Br. 1989, 69f.



Jesusbegegnung 15

Vergebung als Prozef

Indessen l1ddt uns der Lukastext ein, uns nicht nur mit der Siinderin, son-
dern auch mit Jesus zu identifizieren, der durch seine vorbehaltlose An-
nahme einer gesellschaftlich gedchteten Frau zeigt, was Verzeihung be-
deutet — und was ihr entgegensteht: solange man namlich Reserven an-
meldet, Bedingungen stellt oder gar Beweise fiir die Umkehrbereitschaft
fordert, kann von einer ganzheitlichen Bejahung — und damit auch von ei-
ner umfassenden Vergebung - nicht die Rede sein. Wer bloB3 einiges ver-
gibt, hat in Wirklichkeit gar nichts verziehen. Denn die Vergebung betrifft
niemals nur einzelne ,Schulden’, sondern gilt immer einem Schuldigen.
Eine AuBerung wie ,,Den Ehebruch habe ich dir verziehen; aber daB du
mich auch noch angelogen hast, das vergesse ich dir nie* dokumentiert
auf sehr drastische Weise die Unmoglichkeit jeder partiellen Vergebung.
Ahnliches gilt, wenn die Vergebung mit Auflagen verbunden ist: Ich ver-
zeihe dir, aber erst muf3t du mir beweisen, dafl du das verdienst... Wer nur
teilweise vergibt, hilt weitere Demiitigungen parat und behilt damit den
andern in der Hand. Ein Neuanfang ist gar nicht méglich.

Wenn Jesus zur Frau sagt ,,Deine Siinden sind dir vergeben* (Lk 7,48),
setzt er voraus, daf} diese ihr Leben dndern wird, aber er knlipft daran
keine Vorleistungen und keinerlei BuBauflagen (und das war fiir jeden
damaligen Pharisder ein Skandal). Wozu auch sollte er Bedingungen stel-
len? Wenn jemand erfdhrt, was Auferstehung bedeutet, wenn er wieder
lebt, spiirt er selbst — und von selbst —, dal3 er nicht nur seine Einstellung
dndern, sondern auch den angerichteten Schaden gutmachen muB...

Doch darf man sich hier so einfach auf das Beispiel Jesu berufen, wenn
es um die bedingungslose Vergebung geht? Man kénnte ja immerhin ein-
wenden, daB} es fiir ihn ein leichtes gewesen sei, zu dieser Frau riickhalt-
los ja zu sagen; er selber habe ja von ihrer Seite kein persénliches Unrecht
erfahren. Was aber soll man tun, wenn einen ein Mensch in einer Weise
verletzt hat, daBl man ihm, wenn man sich selber gegeniiber ehrlich sein
will, einfach nicht verzeihen kann?

Diese anthropologische Dimension wird in der Geschichte von Jesu
Begegnung mit der Siinderin nicht eigens thematisiert. Uns aber dringt
sie sich geradezu auf.

Ebensowenig wie eine personliche Schuld darf man erlittenes Unrecht
verdringen. Beides ist zu verarbeiten. Und das braucht immer seine Zeit.
Fiir die Vergebung bedeutet das, dal es oft besser ist, damit so lange zu
warten, bis man wirklich, das heif3t aus ganzem Herzen, verzeihen kann.

Niemand verlangt von uns, dal wir aus religiésen Griinden die psychi-
schen Mechanismen auf der Ebene unserer mitmenschlichen Beziehun-



Josef Imbach 16

gen einfach auBer Kraft setzen sollen (was gar nicht moglich wire). Ge-
rade deshalb aber ist es oft auch nicht méglich, einem Menschen, der uns
Unrecht zugefiigt hat, von einem Augenblick auf den anderen, sozusagen
mit einem reinen Willensakt, zu verzeihen. Es kann oft lange dauern, bis
man wirklich aus ganzem Herzen vergeben kann. Das ist wohl erst dann
der Fall, wenn man mit dem oder der anderen ohne Groll und mit einer
gewissen Gelassenheit iiber die ganze Angelegenheit zu sprechen vermag.
Die Wunden sind dann wohl verheilt; Narben konnen sichtbar bleiben.

Vergebung ist stets ein Sache des Vertrauens, und dieses gilt es wieder-
herzustellen als Moglichkeitsbedingung jeder Vergebung. Solches Ver-
trauen ist dann wiedergegeben, wenn man zum andern sagen kann: Ich
zdhle wieder auf dich, und zwar ganz. Ich glaube dir, da8 du es ernst
meinst. Gerade weil ich dich bejahe, lege ich dich nicht auf deine Vergan-
genheit fest, sondern gebe dir - oder besser: uns - eine neue Chance.

Warum erzihlt Lukas die Episode von der Begegnung zwischen Jesus
und der Siinderin?

Zunichst einmal verfolgt der Evangelist eine christologische Absicht.
Fiir Jesu Zeitgenossen steht auBer Zweifel, daB Gott allein Siinden verge-
ben kann (vgl. Lk 5,21). Wenn Jesus der Siinderin Vergebung zuspricht,
so bedeutet das, dafl er eine gottliche Vollmacht besitzt; er ist Gottes
Sohn, der Christus, oder, mit dem hebriischen Ausdruck, der Messias.
Das heiB3t, dal jeder Mensch, der sich ihm gldubig nihert, in Jesus Gott
selber begegnen kann.

Damit enthilt die Geschichte gleichzeitig eine theo-logische Botschaft
welche Gott (griechisch: Theds)selber betrifft: An Jesu Handeln 148t sich
ablesen, wie Gott sich verhilt: Er legt keinen auf seine Vergangenheit
fest, sondern er6ffnet allen, die sich ihm nicht verschlieBen, eine neue Zu-
kunft. Gott sagt nicht ,,Du hast dies oder jenes getan“, sondern: ,,Dies
und jenes habe ich mit dir vor*.

SchlieBlich erteilt Lukas seinen Leserinnen und Lesern auch eine ethi-
sche Unterweisung. Offenbar gab es unter ihnen welche, die, wie der Pha-
risder Simon, den Umgang mit moralisch suspekten oder anriichigen Per-
sonen mieden und anderen daraus einen Vorwurf machten. Darauf je-
denfalls deuten mehrere Stellen in seinem Evangelium hin (vgl. Lk 15:
Gleichnisse vom verlorenen Schaf, von der verlorenen Drachme, vom
verlorenen Sohn; 19,1-10: Jesus als Gast beim Z5llner Zachius). Demge-
geniiber ermuntert Lukas seine Zeitgenossen (und damit auch uns), es Je-
sus gleichzutun und jene Vergebung zu gewihren, auf die sie selber und
zwar zeitlebens angewiesen sind. Gleichzeitig ruft er dazu auf, sich auch
mit der Siinderin zu identifizieren und Gottes Barmherzigkeit, die in Je-
sus sichtbar geworden ist, uneingeschriinkt zu vertrauen.





