
Die Türe nicht zuschlagen 
Eine Jesusbegegnung 
als Lehrstück für zwischenmenschliche Beziehungen 

Josef Imbach, Rom 

Schuld isoliert; sie treibt einen, wenn sie nicht aus dem Bewußtsein ver- 
drängt wird, in eine unerträgliche Einsamkeit hinein. Der Schuldige stellt 
sich ja nicht nur außerhalb der menschlichen Gemeinschaft, sondern 
auch gegen sie. Solange er nicht bereit ist, seine Schuld zu tragen und - 
nach Möglichkeit - abzutragen, kommt er sich (und den anderen) als Un- 
Mensch vor; er ist gezeichnet, ausgeschlossen, abgekapselt. 

Auf eindrückliche Weise illustriert Fjodor M. Dostojewski das in sei- 
nem Roman Schuld und Sühne, in welchem er die Psychologie eines Mör- 
ders analysiert. 

Hauptgestalt ist der Student Raskolnikow, der die Ansicht vertritt, daß 
jeder Mensch sich seine Gesetze selbst geben darf. Wer den Mut dazu 
aufbringt, steht über den gewöhnlichen Sterblichen. Nur um festzustel- 
len, ob er selber •eine Laus ist wie alle anderen oder ein [Über-JMensch"1, 
bringt er eine alte Wucherin und deren zufällig anwesende Schwester um. 

Raskolnikow unterteilt die Menschen in zwei Gruppen, in gewöhnli- 
che und außergewöhnliche. •Die Gewöhnlichen müssen in Gehorsam le- 
ben und haben kein Recht, das Gesetz zu übertreten, eben weil sie ge- 
wöhnlich sind. Die Ungewöhnlichen aberhaben das Recht, jegliches Ver- 
brechen zu begehen und auf jede Art das Gesetz zu übertreten, weil sie 
ungewöhnlich sind" (3290- Bis zur Ausführung seiner grausigen Tat ist 
Raskolnikow überzeugt, daß für jene, die den Mut und die Kraft besitzen, 
sich ihre moralischen Vorschriften selbst zu geben (und das heißt, sich 
über die geltende Moral hinwegzusetzen), alles erlaubt ist. Nach dem 
Mord allerdings hat diese Logik vor seinem Gewissen keinerlei Bestand 
mehr; zunehmend entfremdet er sich durch seine schreckliche Tat von 
seinen Mitmenschen. 

Schon während er sich in Gedanken auf sein Verbrechen vorbereitet, 
gibt er sich Rechenschaft darüber, daß er völlig isoliert ist. Äußerlich 
kommt das dadurch zum Ausdruck, daß er sich in seinem Zimmer wie in 
einem •entsetzlichen Schrank" (71) eingesperrt vorkommt, ein Gefühl, 

1 F. M. Dostojewski, Schuld und Sühne (Winkler-Ausgabe) München 1960, 536 (im folgen- 
den mit Seitenangabe im Text zitiert). 



Josef Imbach 8 

das sich nach der Tat noch verstärkt. Nunmehr erscheint ihm sein Wohn- 
raum •wie ein Sarg" (295; 304), als eine Art •Loch" oder •Stall", in dem 
er sich •wie eine Spinne in ihre Ecke" verkriecht (533). Dieses Ausgesto- 
ßen- und Abgesondertsein kommentiert der Erzähler so: •Er hatte sich 
völlig von allen Menschen zurückgezogen wie eine Schildkröte in ihre 
Schale, und sogar das Gesicht der Magd, die ihn zu bedienen hatte und 
manchmal in sein Zimmer kam, erregte in ihm Gallenkrämpfe" (39). 

Was tut ein Mensch, der ganz allein bleibt mit seiner Schuld? Mit einer 
Schuld, die ihn nicht nur bedrückt, sondern geradezu erdrückt? 

Reicht ein bloßes Schuldbewußtsein schon aus, um diese Last abzu- 
werfen und der Verzweiflung zu entgehen? 

Die dankbare Sünderin 

Lukas erzählt in seinem Evangelium eine Episode, die uns hier weiterhel- 
fen kann. 

Jesus ging in das Haus eines Pharisäers, der ihn zum Essen eingeladen 
hatte und legte sich zu Tisch. Als nun eine Sünderin, die in der Stadt lebte, 
erfuhr, daß er im Haus des Pharisäers bei Tisch war, kam sie mit einem Ala- 
bastergefäß voll wohlriechendem Öl und trat von hinten an ihn heran. Dabei 
weinte sie, und ihre Tränen fielen auf seine Füße. Sie trocknete seine Füße 
mit ihrem Haar, küßte sie und salbte sie mit dem Öl. 

Als der Pharisäer, der ihn eingeladen hatte, das sah, dachte er: Wenn er 
wirklich ein Prophet wäre, müßte er wissen, was das für eine Frau ist, von 
der er sich berühren läßt; er wüßte, daß sie eine Sünderin ist. Da wandte 
sich Jesus an ihn und sagte: Simon ich möchte dir etwas sagen. Er erwi- 
derte: Sprich, Meister! 

(Jesus sagte:) Ein Geldverleiher hatte zwei Schuldner; der eine war ihm 
fünfhundert Denare schuldig, der andere fünfzig. Als sie ihre Schulden nicht 
bezahlen konnten, erließ er sie beiden. Wer von ihnen wird ihn nun mehr lie- 
ben ? Simon antwortete: Ich nehme an, der, dem er mehr erlassen hat. Jesus 
sagte zu ihm: Du hast recht. 

Dann wandte er sich der Frau zu und sagte zu Simon: Siehst du diese 
Frau? Als ich in dein Haus kam, hast du mir kein Wasser zum Waschen der 
Füße gegeben; sie aber hat ihre Tränen über meinen Füßen vergossen und 
mit ihrem Haar abgetrocknet. Du hast mir (zur Begrüßung) keinen Kuß ge- 
geben; sie aber hat mir, seit ich hier bin, unaufhörlich die Füße geküßt. Du 
hast mir nicht das Haar mit Öl gesalbt; sie aber hat mir mit ihrem wohlrie- 
chenden Öl die Füße gesalbt. Deshalb sage ich dir: Ihr sind viele Sünden 
vergeben, weil sie (mir) so viel Liebe gezeigt hat. Wem aber nur wenig verge- 
ben wird, der zeigt auch nur wenig Liebe. 



Jesusbegegnung 9 

Da sagte er zu ihr: Deine Sünden sind dir vergeben. Da dachten die anderen 
Gäste: Wer ist das, daß er sogar Sünden vergibt ? Er aber sagte zu der Frau: 
Dein Glaube hat dir geholfen. Geh in Frieden! {Lk 7,36-50) 

Diese Begebenheit steht nur bei Lukas2. Bei der Sünderin, von der hier 
die Rede ist, handelt es sich nicht um Maria aus Magdala, wie häufig und 
fälschlicherweise angenommen wird. Ihr Name wird ja im Text nirgends 
genannt, sondern vom Evangelisten gerade verschwiegen. 

Auch der Begriff ,Sünderin' bedarf einer kurzen Erläuterung. Daß die 
Frau eine notorische Ehebrecherin war, ist auszuschließen; daraufstand 
damals die Todesstrafe. Allenfalls könnte es sich um eine Frau handeln, 
deren Mann ein unehrenhaftes Gewerbe ausübte; Hausierer, Zöllner und 
Steuereinnehmer beispielsweise (und deren Angehörige) galten damals 
als Sünder, weil ihr Beruf zur Unehrlichkeit verleitete. Als Sünder be- 
trachtete man auch Gerber, Metzger und Totengräber, da die Berührung 
toter Tiere und der Kontakt mit Gräbern und Leichen nach damaliger 
Auffassung einen Menschen verunreinigte. Allerdings sagt der Text 
nichts über eine Zugehörigkeit der Frau zu einem ,unreinen' Berufsstand. 
Vielmehr ist ausdrücklich von Sünden Vergebung die Rede (7,49), was 
wohl daraufhindeutet, daß die Frau (als Dirne?) einen unsittlichen Le- 
benswandel führte. 

Als öffentlich gebrandmarkte Sünderin macht sie die gleichen Erfah- 
rungen, die Dostojewski anhand der Gestalt des Raskolnikow beschreibt. 
Sie steht außerhalb der menschlichen Gemeinschaft. Möglicherweise hat 
sie viele Bewerber, die sich für sie als Frau interessieren - aber sie hat kei- 
nen einzigen Menschen, der ihr wirklich zugetan ist. 

Was in ihr vorgeht, läßt sich am besten mit einem Bild beschreiben; es 
ist, wie wenn man vor einer zugeschlagenen Tür mit einem Schnapp- 
schloß steht und keinen Schlüssel hat. Die Tür können nur jene öffnen, 
die im Hause sind. Von ihnen hängt es ab, ob man ausgesperrt bleibt. Im 
Haus halten sich gewissermaßen zwei verschiedene Gruppen von Men- 
schen auf, welche durch Jesus und den Pharisäer Simon repräsentiert 
werden. 

Hier drängt sich eine kurze Zwischenbemerkung über die Pharisäer 
auf. Der Ausdruck hat heute keinen sehr guten Klang. Zu der Zeit, in wel- 
cher die Geschichte spielt, war das anders. Im Gegensatz zur priesterli- 
chen Aristokratie der Sadduzäer-Partei waren die Pharisäer sehr volks- 
verbunden und erfreuten sich vor allem bei den einfachen Leuten einer 
hohen Wertschätzung. Als die eigentlich Frommen im damaligen Juden- 

2 Zur Exegese vgl. G. Schneider, Das Evangelium nach Lukas. Bd. 1 (= Ökumenischer Ta- 
schenbuchkommentar zum Neuen Testament, 3/1). Gütersloh, Würzburg 1977, 175-179. 



Josef Imbach 10 

turn standen sie Jesus am nächsten. Anderseits jedoch führte gerade ihr 
religiöser Übereifer dazu, daß sie zu seinen schärfsten Widersachern wur- 
den. Vor allem stießen sie sich daran, daß Jesus manche Gebräuche, die 
sogenannte •Überlieferung der Alten", relativierte - so etwa die kulti- 
schen Reinheitsvorschriften, wie das Händewaschen vor und nach den 
Mahlzeiten und das rituelle Reinigen der Eßgeräte (vgl. Mk 7,2-5) oder 
das schon fast zum Selbstzweck degenerierte Sabbatgebot (vgl. Mk 2,27: 
•Der Sabbat ist für den Menschen da, nicht der Mensch für den Sab- 
bat."). Die Vergesetzlichung der Religion seitens der Pharisäer war es 
denn auch, die zu dauernden Spannungen mit Jesus führte, für den eben 
gerade nicht das äußerliche Tun, sondern die innere Einstellung eines 
Menschen maßgebend war. 

So findet sich denn die Sünderin nicht nur zwei verschiedenen Men- 
schen - Jesus und dem Pharisäer Simon - gegenüber, sondern wird 
gleichzeitig mit zwei unterschiedlichen, einander entgegengesetzten Hal- 
tungen konfrontiert. 

Simon verhält sich ablehnend: •Wenn er [Jesus] ein Prophet wäre, 
müßte er wissen, was das für eine Frau ist, von der er sich berühren läßt; 
er wüßte, daß sie eine Sünderin ist" (7,39). Die Ablehnung des Pharisäers 
betrifft zunächst Jesus. Dessen Verhalten erscheint Simon fragwürdig, 
weil er nicht bereit ist, sein eigenes, legalistisches Religionsverständnis 
(und damit sich selbst) in Frage zu stellen. Eben dieses Religionsver- 
ständnis jedoch läßt der Frau keinerlei Chance; sie ist ein für allemal 
klassifiziert und katalogisiert. Sie selber gibt sich Rechenschaft darüber, 
daß sie jenen Un-Personen zugerechnet wird, deren Gesellschaft man 
meidet und mit denen man (zumindest in der Öffentlichkeit) keinerlei 
Umgang pflegt. Sie ist verachtet und verstoßen, und das brennt auf der 
Haut - und weit mehr noch im Herzen. Diese Frau ist für den Pharisäer 
lediglich ein hoffnungsloser Fall. Darum kann sie nicht im entferntesten 
hoffen, von ihm als Mensch ernst genommen zu werden. Sie fühlt sich 
ausgegliedert und ausgegrenzt. 

Für den Pharisäer ist es undenkbar, diese Frau auch nur eines einzigen 
Blickes zu würdigen, in seinen Augen besitzt sie ja keinerlei Würde mehr. 
Und für die Frau ist es unvorstellbar, auch nur ein einziges Wort an ihren 
Richter zu richten. Bekanntlich kann man nur dann aus sich herausge- 
hen, wenn andere auf einen eingehen. Für Simon aber zählt nur das Ge- 
setz und nicht das Gefühl. 

Jesus hingegen kann sich einfühlen in die Situation dieser Frau. Ge- 
nauer und dem Text entsprechender: er konnte sich einfühlen. 

Denn er kennt sie ja schon längst, und längst schon hat er zu ihr gesagt: 
Du weißt sehr wohl, daß du eine Sünderin bist; aber zuallererst bist du 



Jesusbegegnung 11 

ein Mensch, der Zuwendung, Wärme und Verständnis sucht - und 
braucht. Selbst wenn du Gottes Weisungen nicht beachtest (wer weiß 
denn weshalb; wer kennt schon die letzten Gründe!), so kann ich dich 
deswegen nicht verachten. Denn Gott liebt auch dich, gerade dich. Oder 
glaubst du nicht auch, daß sich der Himmel viel mehr freut über einen 
einzigen Menschen, der umkehrt, als über hundert andere, die meinen, 
schon am Ziel zu sein (vgl. Lk 15,7)? 

Nicht erst jetzt im Haus des Pharisäers Simon spricht Jesus so zu dieser 
Frau. Das hatte er ihr schon vorher, bei einer anderen Gelegenheit, ge- 
sagt. Nur so erklärt sich der nun folgende Verlauf der Ereignisse. 

Wie nämlich die Frau erfährt, daß Jesus sich wieder an dem Ort aufhält 
und bei Simon zu Gast ist, hat sie nur einen einzigen Wunsch. Obwohl sie 
noch immer als öffentliche Sünderin gilt (seinen schlechten Ruf wird man 
nie wieder los, weil er einem anhaftet), überwindet sie ihre Scheu; sie will 
Jesus aufsuchen und ihm danken. Wie sie sich Jesus nähert, •weinte sie, 
und ihre Tränen fielen auf seine Füße" (7,38). Das sind keine Reueträ- 
nen, sondern Tränen der Freude, der Ergriffenheit, der Dankbarkeit, in 
Erinnerung an die früher erfahrene Zuwendung und im Bewußtsein, 
einem Menschen begegnet zu sein, der Verständnis hat und deshalb Ver- 
trauen verdient. 

Simon hingegen ist festgefahren in seiner starren Haltung, und deshalb 
legt er die anderen Menschen auf ihre Vergangenheit fest. Und verbaut 
ihnen gerade so jeden Weg zurück. 

Mit seinem Gleichnis von den beiden Schuldnern versucht Jesus ihn 
umzustimmen. Die Geschichte, die er erzählt, erscheint Simon zwar ein- 
leuchtend, aber sobald es darum geht, sie auf die konkrete Situation anzu- 
wenden, kommt er - im wörtlichen Sinne - nicht mehr mit. 

Wenn Jesus erklärt, daß denen, die viel Liebe zeigen, viel vergeben 
wird (7,47), so sagt er damit gleichzeitig, worauf es letztlich ankommt - 
nämlich allein auf die Liebe. 

Ist die Liebe der Frau nun die Ursache oder die Folge der Sündenver- 
gebung? Dem Gleichnis nach zu schließen scheint die Liebe das Ergebnis 
der vorausgegangenen Vergebung zu sein; ausdrücklich wird ja gesagt, 
daß der Mann, dem die größere Schuld erlassen wurde, seinen früheren 
Gläubiger auch mehr liebe. Dem entspricht Jesu Kommentar: •Wem aber 
nur wenig vergeben wird, der zeigt auch nur wenig Liebe (7,47 a). Im sel- 
ben Atemzug aber scheint Jesus sich zu widersprechen: •Ihr [der Frau] 
sind viele Sünden vergeben, weitete (mir) so viel Liebe gezeigt hat" (47 b): 
Liebe also als Grund der Vergebung. Außerdem hat es den Anschein, als 
würde Jesus jetzt erst der Sünderin Verzeihung zusprechen (vgl. 7,48: 
•Deine Sünden sind dir vergeben."). 



Josef Imbach 12 

Diese Unebenheiten gehen auf den Evangelisten Lukas zurück, der in 
seine Erzählung von der Begegnung Jesu mit der Sünderin ein Gleichnis 
einfügt, das auf deren Situation nur bedingt zutrifft (weilsie Zutrauen zu 
Jesus empfindet, spricht dieser ihr Verzeihung zu; die Liebe ist hier also 
die Ursache, und nicht die Folge der Vergebung). Aber selbst wenn das 
Gleichnis nicht auf die konkrete Situation dieser Frau zutrifft, so enthält 
es doch eine Wahrheit: Wer Verzeihung erfahren darf, fühlt sich dem 
Menschen, der sie gewährt, wiederum tiefer verbunden. 

Daß Jesus der Frau schon früher verziehen hat, geht auch aus seinem 
Schlußwort hervor, das er an sie richtet: •Dein Glaube hat dir geholfen" 
(7,50). Glaube verstanden als Vertrauens- und liebevolle Zuwendung 
kommt ja erst da zustande, wo ein Mensch sich von einem andern ver- 
standen fühlt. Solche Begegnungen können einen dazu bringen, daß man 
sich wie neu geboren fühlt. Diese Erfahrung macht auch die Frau; nur 
weil sie durch die Begegnung mit Jesus eine neue Lebensmöglichkeit ge- 
funden hat, vermag sie ihr Leben zu ändern. 

Ganzheitliche Annahme - bedingungslose Vergebung 

An dieser Stelle müssen wir nun nochmals auf Dostojewski zurückkom- 
men, der sich immer wieder als unvergleichlicher Kenner und als verläßli- 
cher Führer erweist, wenn es darum geht, das Labyrinth der menschli- 
chen Psyche zu durchschreiten und ihre Abgründe auszuloten. 

Wie sahen schon: nach dem von ihm verübten Doppelmord kommt 
sich Raskolnikow wie ein Aussätziger und Verfemter vor, was er in gewis- 
ser Weise auch ist. Er fühlt sich elend, und das heißt im ursprünglichen 
Wortsinn: ohne Heimat, ohne Zuhause, abgesondert und ausgestoßen. Er 
ist weniger als Luft; denn die kann man einatmen, während er sich selber 
nicht einmal mehr riechen kann. Seine Beziehungen zu den anderen Men- 
schen sind bloß noch funktionaler Art; sie sind keine /mVmenschlichen 
Beziehungen mehr. 

Durch Zufall lernt er Sonja kennen, eine 18jährige Prostituierte, die 
gezwungen ist, ihren Körper zu verkaufen, weil ihre drei kleinen Ge- 
schwister sonst verhungern müßten. Raskolnikow sucht sie in ihrer Ab- 
steige auf, um mit ihr über die Beisetzung ihres tödlich verunglückten Va- 
ters zu sprechen. Schon vorher hatte er ihr zu diesem Zweck eine kleinere 
Geldsumme ausgehändigt. Während seines Besuchs nun kommt ihm im- 
mer deutlicher zum Bewußtsein, daß er, der Mörder, einem zwar unglück- 
lichen, aber doch vollkommen unschuldigen Menschen gegenübersteht. 
Diese Erkenntnis treibt ihn dazu, sich vor Sonja bis zum Boden zu ver- 
beugen und ihr den Fuß zu küssen; die Parallele zum Evangelientext ist 



Jesusbegegnung 13 

unverkennbar. Am Tag darauf sucht er das Mädchen erneut auf und ge- 
steht ihm seine schreckliche Tat. 

Er hatte es ihr nicht auf diese Weise sagen wollen, ganz und gar nicht, 
aber so war es eben gekommen. 

Völlig verstört sprang sie auf und ging händeringend bis zur Mitte des 
Zimmers; doch gleich kam sie wieder zurück und setzte sich aufs neue neben 
Raskolnikow, so daß ihre Schulter beinahe die seine berührte. Plötzlich 
schrak sie zusammen, als hätte man sie mit einem Dolch durchbohrt, schrie 
auf und warf sich, ohne selbst zu wissen weshalb, vor ihm auf die Knie. 

• Was haben Sie da getan, warum?" stieß sie verzweifelt hervor (526). 
Sonja empfindet einen unüberwindlichen Abscheu vor Raskolnikows 

abstoßender Tat, aber sie stößt den Täter nicht von sich; im Gegenteil: 
Und sie sprang auf, warf sich ihm an den Hals, umfing ihn und preßte ihn 

fest, fest in ihren Armen. 
Raskolnikow taumelte zurück und betrachtete sie mit traurigem Lächeln. 
• Wie sonderbar du bist, Sonja - du umarmst und küßt mich, obgleich ich 

dir das gesagt habe. Du weißt nicht, was du tust!" 
•Nein, jetzt gibt es keinen unglücklicheren Menschen auf der ganzen Welt 

als dich!" rief sie wie wahnsinnig; sie hatte seine Bemerkung nicht gehört 
und begann plötzlich zu schluchzen wie in einem hysterischen Anfall(526). 

Wenn Dostojewskis Verleger auf einer Änderung dieser Szene bestand, 
weil ihm die Begegnung zwischen der Dirne und dem Mörder - die bei 
dieser Gelegenheit die Geschichte von der Auferweckung des Lazarus 
miteinander lesen - skandalös erschien, so beweist das nur, daß er weder 
ihren Symbolgehalt noch die Absicht des Schriftstellers erkannte. 

Raskolnikow ist ein Paria, er selbst hat sich dazu gemacht, daran kann 
überhaupt kein Zweifel bestehen. Das Schloß ist zugeschnappt, die Tür 
verschlossen. Und doch gibt es ein Zurück, weil das Tor von innen her ge- 
öffnet wird. Gerade weil der Verbrecher Raskolnikow sich als Mensch in 
seinem So-Sein angenommen fühlt, vermag er sich schließlich dazu 
durchzuringen, sich den Ermittlungsbehörden zu stellen. 

In seinem Buch Ich steige hinab in die Barke der Sonne kommentiert 
Eugen Drewermann mit dem ihm eigenen Klarblick des Analytikers die- 
sen Schritt vom Tod in das Leben so: •Es geschieht unter Sonjas leisen, 
bebenden Worten, daß die Gewichte der Welt sich auch im Leben Ras- 
kolnikows von neuem verteilen und Armut, Krankheit und Schuld ihre 
tödliche Macht über ihn verlieren; es geschieht, daß der Tod seine Finger 
löst, die er um Raskolnikows Seele und Herz gelegt hat, längst ehe er phy- 
sisch nahe genug an ihn herangerückt ist; ja, es kommt dahin, daß der Le- 
ser spürt, was Jesus zu Martha am Grab ihres Bruders gesagt hat: jeder 
der lebt und an mich glaubt, wird in Ewigkeit nicht sterben' (Joh 11,2-6). 



Josef Imbach 14 

Die Todesangst, das Vernichtungsgefühl, der ständige Ekel gegenüber 
der eigenen Erbärmlichkeit - nichts davon bleibt im Gegenüber eines 
Menschen, der unbedingt glaubt an die Öffnung der Gräber, an ein ande- 
res Leben, an ein Jenseits der Verzweiflung."3 

Ohne die Begegnung mit Sonja hätte Raskolnikow nach seiner Ergrei- 
fung und Überführung allenfalls eine Strafe abgebüßt, aber keine Sühne 
geleistet. Die Erfahrung, daß er trotz seines Verbrechens nicht ausge- 
schlossen und abgeschrieben, sondern angenommen und akzeptiert ist, 
bildet gleichzeitig den Grund und die Voraussetzung für Raskolnikows 
innere Auferstehung, von der Dostojewski am Ende seines Romans be- 
richtet, als Sonja den Verurteilten im sibirischen Straflager besucht: 

Sie wollten sprechen, konnten es aber nicht. Tränen standen in ihren Au- 
gen. Beide waren sie blaß und mager; doch in ihren kranken, bleichen Ge- 
sichtern leuchtete schon das Morgenrot einer neuen Zukunft, der Auferste- 
hung zu einem neuen Leben. Die Liebe hatte sie erweckt; in ihren Herzen 
waren unversiegliche Lebensquellen füreinander aufgebrochen... 

Sie beschlossen zu warten und auszuharren. Es blieben ihnen noch sieben 
Jahre unerträglicher Qual, aber auch unnennbaren Glücks. Er war aufer- 
standen und wußte das, fühlte es mit seinem ganzen erneuerten Wesen und 
sie - sie lebte ja nun in ihm! [...] 

Doch hier beginnt schon eine neue Geschichte - die Geschichte der all- 
mählichen Erneuerung eines Menschen, die Geschichte seiner allmähli- 
chen Wiedergeburt, seines allmählichen Übergangs aus einer Welt in die 
andere, die Geschichte seiner Bekanntschaft mit einer neuen, ihm bisher völ- 
lig unbekannten Wirklichkeit (702 f; Hervorhebungen von mir). 

Nebenbei bemerkt: Auch der Vater im Gleichnis vom verlorenen Sohn 
bedient sich einer ähnlichen bildhaften Redeweise, als er bei dessen 
Rückkehr ausruft: •Mein Sohn war tot und lebt wieder" (Lk 15,24). 

Insofern jene psychologischen Mechanismen und menschlichen Ver- 
haltensweisen, die Dostojewski eingehend analysiert, in der Geschichte 
von Jesu Begegnung mit der Sünderin nicht weiter reflektiert werden, bil- 
det der Roman des russischen Schriftstellers einen eigentlichen Schlüssel 
zu einem vertieften Verständnis der biblischen Erzählung. 

Beide Texte zeigen, daß die Bejahung eines Menschen die Vorausset- 
zung bildet, damit dieser seine Schuld auf sich nehmen und zu ihr stehen 
kann - und daß dies nur dann gelingen kann, wenn ein Mensch unein- 
geschränkt angenommen wird. 

3 E. Drewermann, Ich steige hinab in die Barke der Sonne. Alt-Ägyptische Meditationen zu 
Tod und Auferstehung in bezug auf Joh 20/21. Ölten, Freiburg i.Br. 1989, 69 f. 



Jesusbegegnung 15 

Vergebung als Prozeß 

Indessen lädt uns der Lukastext ein, uns nicht nur mit der Sünderin, son- 
dern auch mit Jesus zu identifizieren, der durch seine vorbehaltlose An- 
nahme einer gesellschaftlich geächteten Frau zeigt, was Verzeihung be- 
deutet - und was ihr entgegensteht: solange man nämlich Reserven an- 
meldet, Bedingungen stellt oder gar Beweise für die Umkehrbereitschaft 
fordert, kann von einer ganzheitlichen Bejahung - und damit auch von ei- 
ner umfassenden Vergebung - nicht die Rede sein. Wer bloß einiges ver- 
gibt, hat in Wirklichkeit gar nichts verziehen. Denn die Vergebung betrifft 
niemals nur einzelne ,Schulden', sondern gilt immer einem Schuldigen. 
Eine Äußerung wie •Den Ehebruch habe ich dir verziehen; aber daß du 
mich auch noch angelogen hast, das vergesse ich dir nie" dokumentiert 
auf sehr drastische Weise die Unmöglichkeit jeder partiellen Vergebung. 
Ähnliches gilt, wenn die Vergebung mit Auflagen verbunden ist: Ich ver- 
zeihe dir, aber erst mußt du mir beweisen, daß du das verdienst... Wer nur 
teilweise vergibt, hält weitere Demütigungen parat und behält damit den 
andern in der Hand. Ein Neuanfang ist gar nicht möglich. 

Wenn Jesus zur Frau sagt •Deine Sünden sind dir vergeben" (Lk 7,48), 
setzt er voraus, daß diese ihr Leben ändern wird, aber er knüpft daran 
keine Vorleistungen und keinerlei Bußauflagen (und das war für jeden 
damaligen Pharisäer ein Skandal). Wozu auch sollte er Bedingungen stel- 
len? Wenn jemand erfährt, was Auferstehung bedeutet, wenn er wieder 
lebt, spürt er selbst - und von selbst -, daß er nicht nur seine Einstellung 
ändern, sondern auch den angerichteten Schaden gutmachen muß... 

Doch darf man sich hier so einfach auf das Beispiel Jesu berufen, wenn 
es um die bedingungslose Vergebung geht? Man könnte ja immerhin ein- 
wenden, daß es für ihn ein leichtes gewesen sei, zu dieser Frau rückhalt- 
los ja zu sagen; er selber habe ja von ihrer Seite kein persönliches Unrecht 
erfahren. Was aber soll man tun, wenn einen ein Mensch in einer Weise 
verletzt hat, daß man ihm, wenn man sich selber gegenüber ehrlich sein 
will, einfach nicht verzeihen kann ? 

Diese anthropologische Dimension wird in der Geschichte von Jesu 
Begegnung mit der Sünderin nicht eigens thematisiert. Uns aber drängt 
sie sich geradezu auf. 

Ebensowenig wie eine persönliche Schuld darf man erlittenes Unrecht 
verdrängen. Beides ist zu verarbeiten. Und das braucht immer seine Zeit. 
Für die Vergebung bedeutet das, daß es oft besser ist, damit so lange zu 
warten, bis man wirklich, das heißt aus ganzem Herzen, verzeihen kann. 

Niemand verlangt von uns, daß wir aus religiösen Gründen die psychi- 
schen Mechanismen auf der Ebene unserer mitmenschlichen Beziehun- 



Josef Imbach 16 

gen einfach außer Kraft setzen sollen (was gar nicht möglich wäre). Ge- 
rade deshalb aber ist es oft auch nicht möglich, einem Menschen, der uns 
Unrecht zugefügt hat, von einem Augenblick auf den anderen, sozusagen 
mit einem reinen Willensakt, zu verzeihen. Es kann oft lange dauern, bis 
man wirklich aus ganzem Herzen vergeben kann. Das ist wohl erst dann 
der Fall, wenn man mit dem oder der anderen ohne Groll und mit einer 
gewissen Gelassenheit über die ganze Angelegenheit zu sprechen vermag. 
Die Wunden sind dann wohl verheilt; Narben können sichtbar bleiben. 

Vergebung ist stets ein Sache des Vertrauens, und dieses gilt es wieder- 
herzustellen als Möglichkeitsbedingung jeder Vergebung. Solches Ver- 
trauen ist dann wiedergegeben, wenn man zum andern sagen kann: Ich 
zähle wieder auf dich, und zwar ganz. Ich glaube dir, daß du es ernst 
meinst. Gerade weil ich dich bejahe, lege ich dich nicht auf deine Vergan- 
genheit fest, sondern gebe dir - oder besser: uns - eine neue Chance. 

Warum erzählt Lukas die Episode von der Begegnung zwischen Jesus 
und der Sünderin? 

Zunächst einmal verfolgt der Evangelist eine christologische Absicht. 
Für Jesu Zeitgenossen steht außer Zweifel, daß Gott allein Sünden verge- 
ben kann (vgl. Lk 5,21). Wenn Jesus der Sünderin Vergebung zuspricht, 
so bedeutet das, daß er eine göttliche Vollmacht besitzt; er ist Gottes 
Sohn, der Christus, oder, mit dem hebräischen Ausdruck, der Messias. 
Das heißt, daß jeder Mensch, der sich ihm gläubig nähert, in Jesus Gott 
selber begegnen kann. 

Damit enthält die Geschichte gleichzeitig eine theo-logische Botschaft 
welche Gott (griechisch: Theos)selber betrifft: An Jesu Handeln läßt sich 
ablesen, wie Gott sich verhält: Er legt keinen auf seine Vergangenheit 
fest, sondern eröffnet allen, die sich ihm nicht verschließen, eine neue Zu- 
kunft. Gott sagt nicht •Du hast dies oder jenes getan", sondern: •Dies 
und jenes habe ich mit dir vor". 

Schließlich erteilt Lukas seinen Leserinnen und Lesern auch eine ethi- 
sche Unterweisung. Offenbar gab es unter ihnen welche, die, wie der Pha- 
risäer Simon, den Umgang mit moralisch suspekten oder anrüchigen Per- 
sonen mieden und anderen daraus einen Vorwurf machten. Darauf je- 
denfalls deuten mehrere Stellen in seinem Evangelium hin (vgl. Lk 15: 
Gleichnisse vom verlorenen Schaf, von der verlorenen Drachme, vom 
verlorenen Sohn; 19,1-10: Jesus als Gast beim Zöllner Zachäus). Demge- 
genüber ermuntert Lukas seine Zeitgenossen (und damit auch uns), es Je- 
sus gleichzutun und jene Vergebung zu gewähren, auf die sie selber und 
zwar zeitlebens angewiesen sind. Gleichzeitig ruft er dazu auf, sich auch 
mit der Sünderin zu identifizieren und Gottes Barmherzigkeit, die in Je- 
sus sichtbar geworden ist, uneingeschränkt zu vertrauen. 




