
Das Gleichnis vom königlichen Hochzeitsmahl 
und vom Mann ohne hochzeitliches Gewand 
Eine geistliche-theologische Erwägung zu Mt 22,1-14 

Christoph Wrembek, Bremen 

Hat man in einem Bibelkreis das Gleichnis vom •Königlichen Hoch- 
zeitsmahl" und das angeschlossene vom •Mann ohne hochzeitliches Ge- 
wand" gelesen, lohnt es sich, vor weiterer Erörterung des Textes den 
Teilnehmern folgende Fragen zu stellen: Was fällt Ihnen an diesen 
Gleichnissen auf, was gefällt, was mißfällt Ihnen? In der Regel hört man 
neben vielen anderen folgende Bemerkungen: Der König muß ein ge- 
störtes Verhältnis zu seiner Hautevolee gehabt haben! Warum hat er 
nicht gleich von vornherein alle eingeladen? Dieser König, der seine 
Heere zum Morden und Einäschern der Stadt ausschickt, der kann doch 
nicht Unser Vater im Himmel sein! Ein Gott, der so brutal straft, das 
könnte ich als Lektorin nicht vorlesen! Es handelte sich schließlich um 
eine Einladung, nicht um einen Befehl! 

Ebenfalls ratlos tasten auch Exegeten an dieser Stelle nach Verständ- 
nis : •Wie bleibt bei vorbereiteter Hochzeit Gelegenheit für die Aussen- 
dung des Heeres? Unverkennbar denkt Matthäus an Jerusalem und 
seine Zerstörung im Jahre 70."1 Oder: •Nachdem die Sache die Ereig- 
nisfolge bestimmte, ergaben sich erzählerische Verstiegenheiten, zu de- 
nen insbesondere der Heereszug des erzürnten Königs gegen die Stadt 
der Ablehnenden gehört, aber auch die harte Behandlung des Mannes, 
der ohne Gala bei der Hochzeitsfeier erscheint. Auf einen Versuch, die 
Erzählung als bündige, aus dem Leben gegriffene Geschichte zu begrei- 
fen, ist von vornherein zu verzichten."2 

Die Teilnehmer des Bibelkreises äußern ebenfalls Unbehagen über 
den Hinauswurf des Mannes ohne hochzeitliches Gewand: Wie konnte 
der arme Kerl so schnell ein Hochzeitsgewand finden! Der König ist un- 
gerecht und brutal! 

Ein letztes Mißfallen löst der Schlußvers aus •Denn viele sind beru- 
fen, wenige aber auserwählt". Klingt der nicht nach den 144000 der 
Zeugen Jehovas? Warum wird man berufen, wenn man doch nicht aus- 

1 R. Schnackenburg, Die Neue Echter Bibel, Bd. 1/2, Würzburg 1987, 209. 
'-}. Gnilka, Das Matthäusevangelium, II. Teil, Freiburg 1988, 234. 



Christoph Wrembek 18 

erwählt wird? Das ist unehrlich! Dieser letzte Satz macht Angst: Woher 
weiß ich, ob ich dazugehöre? 

Natürlich enthält das Gleichnis auch tröstende Ausblicke, doch über- 
wiegen die drohenden. Der Anteil der Frohen Botschaft an diesem 
Gleichnis scheint so klein geblieben zu sein, daß es vielen Zeitgenossen 
nicht lohnenswert, eher verabscheuungswürdig erscheint, an solch einen 
Gott/König zu glauben. 

Aber da ist noch der •sensus fidelium", jenes Spüren des Herzens, das 
halbwegs unbeirrt von Ungereimtheiten den Gott der Liebe nicht los- 
läßt. Vielleicht sind wir gut beraten, diesem •Spüren des Glaubens" 
nachzugehen, ob das Gleichnis nicht doch Frohe Botschaft ist. 

Warum erzählt Jesus ein so verwirrendes, merkwürdiges Gleichnis? 

Bei einem Gleichnis ist stets darauf zu achten, wem es erzählt wird. Je- 
sus formt ein Gleichnis aus einer Gesprächssituation heraus, um einem 
bestimmten Zuhörer auf eine (bisweilen unausgesprochene) Frage diese 
Antwort zu geben. Ein anderer Hörerkreis hätte womöglich eine andere 
Antwort erhalten. Unter diesem Vorbehalt enthält ein Gleichnis auch 
eine allgemeingültige Aussage. 

In unserem Fall sind die Zuhörer Jesu die Hohenpriester, Pharisäer, 
die Ältesten, wie aus dem Vorangegangenen ersichtlich wird, also die re- 
ligiösen Führer des Volkes. Während wir es betrachten, sollten wir hin- 
horchen, auf welche •Frage" Jesus eigentlich antwortet, welcher Wahr- 
heit dieses Gleichnis als bildhafter Ausdruck dient. 

Gleich vornweg stellt Jesus es in den Zusammenhang seiner vielen 
Bildworte über das •Himmelreich". Damit antwortet das Gleichnis auf 
die Frage, wie das Reich der Himmel, das neue Reich Gottes, das Jesus 
verkündet und ist, oder kürzer: wie sein Vater, wie Gott in Wahrheit ist. 
Dies ist überhaupt das eine, große, alles ausfüllende Thema seines Le- 
bens und Bezeugens, seines Sterbens und Auferstehens (Es ist gleicher- 
weise, natürlich, schon das Thema des Alten Testamentes): Gott ist 
nicht so, wie ihr vielfach gehört habt und denkt - Ich zeige euch, wie der 
Vater in Wahrheit ist! 

Ausgangsbild für das Himmelreich ist in diesem Gleichnis ein •Kö- 
nig, der die Hochzeit seines Sohnes vorbereitete". Das Bildwort •Hoch- 
zeit" ruft dem jüdisch Mitdenkenden zwei Bedeutungsebenen in Erinne- 
rung. In der Geschichte Israels mit Jahwe, seinem Gott, ist Hochzeit 
Ausdruck für die innige Beziehung, mit der Gott sein Volk, das blutver- 
schmiert am Weg lag, aufhob und ihm seine Liebe schenkte (Ez 16), mit 



Königliches Hochzeitsmahl 19 

dem er, trotz aller Untreue der •Jungfrau Israel", einen •ewigen Bund" 
einging (Jer 32,36-42; Ez 16,60). Allerdings erscheint der Begriff 
•Hochzeit" selber in Gesetz, Propheten und Schriften auffallend wenig, 
doch gehört er zum Thema der bräutlichen Liebe Jahwes zu seinem 
Volk, das Hosea und Jesaja vielfach darstellen. So ist mit dem Bildwort 
der Hochzeit auf der theologischen Ebene die frei erwählende, schen- 
kende Beziehung der nicht endenden Treue Gottes zu Israel angespro- 
chen. Sie ist offenbar ein Bedeutungsgehalt von •Himmelreich". 

Daneben enthält das Bildwort noch eine gesellschaftliche Dimension. 
Hochzeit hatte im Israel der Zeit Jesu einen hohen Stellenwert: Für eine 
Hochzeit war das ganze Dorf auf den Beinen. Nach der Lehre der 
Schriftgelehrten war es ein verdienstliches Werk, ein Liebesdienst (also 
wertvoller als Almosen), der Braut das Geleit zu geben. Selbst die abge- 
klärten Rabbinen unterbrachen dazu ihr Torastudium. 

Um das Thema Hochzeit ranken sich ferner viele Weisheitssprüche 
und Gleichnisse der Rabbinen. Somit hören sie einen vertrauten Erzähl- 
rahmen, als Jesus von einer Hochzeit zu erzählen beginnt. Doch steuert 
sein Gleichnis sofort einem merkwürdigen Kontrast zu: Die Eingelade- 
nen wollen nicht kommen! Erstaunt werden seine Zuhörer die Köpfe ge- 
schüttelt haben: Das gibt es doch gar nicht! Das widerspricht allen Ge- 
pflogenheiten! Solch eine Geschichte hat noch niemand erzählt! Jesus 
erhöht die Spannung: Noch einmal werden Knechte zu den Eingelade- 
nen gesandt... Es gibt Hinweise im Midrasch, die eine zweimalige Einla- 
dung zur Hochzeit möglich erscheinen lassen. Die Herrschaften waren 
also vorbereitet und erhalten jetzt die Mitteilung, der Beginn der fürstli- 
chen Hochzeit sei gekommen. Die Schilderung der Knechte mußte ih- 
nen regelrecht das Wasser im Munde zusammenlaufen lassen. 

Mit den nun folgenden Worten führt Jesus das Gleichnis zu einem er- 
sten Höhepunkt: •Alles ist bereit! Kommt zur Hochzeit!" Jahwe wird 
dargestellt als einer, der sich vorab für den Menschen müht und seine 
Freude daran hat, uns zu erfreuen, uns Gutes tun zu können (Jer 32,41). 
Die Menschen brauchen ihrerseits nichts dazutun - wir müssen uns den 
Himmel nicht •verdienen"! -, wir brauchen nur einfach kommen, Platz 
nehmen, die Serviette umlegen und es uns schmecken lassen. Gott hat 
alles schon für uns getan! 

Damit wiederholt Jesus das uralte Bild vom •Anfang", vom Wesen 
Gottes und seiner Gnade: Wie Gott für den Menschen den Garten an- 
legt und Adam dorthinein setzt, so daß dieser nur noch zu genießen 
braucht, was sein Schöpfer ihm bereitet hat. 

Doch nun erlebt das Gleichnis einen zweiten Höhepunkt: Die Herr- 
schaften mißachten die herzliche Einladung des Königs! Sie kümmern 



Christoph Wrembek 20 

sich nicht um sie (griechisch: verachten), gehen ihren Geschäften nach, 
verprügeln und töten die Boten des Königs. Die Zuhörer Jesu werden 
sich empört haben: Das ist unmöglich! So etwas gibt es gar nicht! Was 
erzählst du uns da?! 

Spätestens hier mußte ihnen deutlich werden, daß der Rabbi die Para- 
bel aus der gesellschaftlichen Ebene in die theologische hinübergeführt 
hatte: Was unter normalen Menschen gewiß nicht geschieht, das habt 
ihr Führer des Volkes eurem Gott angetan! Dies also ist die Zielrichtung 
des Gleichnisses: Die Ermordung all der Propheten und Boten (etwa Jer 
26,20-24), die Gott seinem Volk immer wieder geschickt hatte. Etwas 
später (Mt 23,34-37) spricht Jesus ausdrücklich davon. 

Durch die Ermordung der Knechte des Königs ist ein weiteres Span- 
nungsmoment entstanden: Wie wird der König reagieren? •Da wurde 
der König zornig, schickte seine Heere, ließ die Mörder töten und ihre 
Stadt in Schutt und Asche legen", (v. 7) 

Wer ist der mörderische König? 

Die Bemerkung, er wurde ,zornig', weist ahnungsvoll ins Alte Testament 
zurück. Schon oft war der Zorn des Herrn gegen das Volk entbrannt, 
hatte er die Hand ausgestreckt und zugeschlagen (Jes 5,25). Schon oft 
waren Städte durch den Herrn und seinen glühenden Zorn zerstört wor- 
den (Jer 4,26). Wird Jahwe auch jetzt wieder seinen ganzen Zorn über 
Jerusalem ausschütten und noch den letzten Rest Israels vernichten? (Ez 
9,8). 

Gewiß hatte der einladende König eine brüskierende Beleidigung er- 
fahren. Man hatte ihn sitzenlassen und der Lächerlichkeit preisgegeben. 
Doch muß er jetzt derart brutal zurückschlagen? Verletzt er nicht die 
Angemessenheit der Mittel? Dieser König soll doch Gott sein, der Gute 
Vater unseres Herrn Jesus Christus! Hier handelt er nach dem Prinzip: 
Wie du mir, so ich dir! Er wäre um nichts besser als die Mörder seiner 
Knechte! Hätte Gott nicht anders reagieren können, müssen?! 

Dem entgegenzuhalten, Gott nehme in seiner Leidenschaft für den 
Menschen diesen und seine Entscheidungen eben ernst, verschärft nur 
das Problem und rettet Gott nicht. Oder soll man sich damit trösten, Je- 
sus rede zum Glück keine verwaschenen Worte, sondern deutlich! Darf 
die Feststellung zufrieden stimmen, daß Gott die Sünder strengstens be- 
strafe! Oder beruhigt die Vermutung, Zusammenknüppeln sei damals 
üblich gewesen? 



Königliches Hochzeitsmahl 21 

Wir wissen, daß Jesus seine Gleichnisse oft mit brisantem Zeitgesche- 
hen angereichert hat. Vielleicht flocht er auch hier einen Fall ein, daß 
z.B. König Herodes führende Männer zum Festbankett eingeladen 
hatte, und als diese nicht hingingen, kurzerhand ihre Stadt verbrennen 
ließ. Das paßte zu diesem Tyrann, der im Jahr der Geburt Jesu 300 sei- 
ner Soldaten und Offiziere sowie die Denunzianten liquidierte und 
ebenso 6000 Pharisäer umbrachte, die dem Kaiser den Treueeid verwei- 
gerten. Doch dann stände Gott auf einer Stufe mit Herodes und dessen 
Nachkommen in unserer Ära! Gott, machtgierig und beleidigt, weil 
seine Einladung verachtet wird, antwortet mit •Endlösung"?! 

Das kann nicht sein! Nicht einmal Eltern würden gegen ihre bocki- 
gen, straffällig gewordenen Kinder so vorgehen! Hat Jesus nicht den 
Vergleich gewagt: Wenn schon ihr, die ihr böse seid, euren Kindern 
gebt, was gut ist - wieviel mehr dann euer Vater im Himmel! Dieser Kö- 
nig kann nicht Gott sein! Doch wen stellt dieser König dann dar? 

Blicken wir auf die Einleitung des Gleichnisses zurück, findet sich 
dort eine unscheinbare Notiz: •Jesus erzählte ihnen ,noch ein anderes' 
Gleichnis". Matthäus stellt also die Parabel vom Königlichen Hochzeits- 
mahl in einen Gesprächszusammenhang mit dem vorausgegangenen 
Gleichnis der •Bösen Winzer". Wenn Jesus zwei Gleichnisse durch das 
•hört noch ein" bewußt miteinander verbindet, darf man vermuten, daß 
diese Gleichnisse irgendwie zusammenhängen. Vielleicht finden wir den 
Schlüssel für den •erbarmungslosen Tyrannen-Gott" im Gleichnis der 
Bösen Winzer! 

Eine überraschende Parallele 

Das Gleichnis geht vom Bild eines Weinbergs aus, den ein Gutsbesitzer 
anlegt. Hier Weinberg, dort Hochzeit; die Ausgangsbilder sind verschie- 
den, doch ihr Gehalt ist fast identisch! Denn •Weinberg" ist traditionel- 
les Bild für Israel. Also geht es bei den Bösen Winzern ebenfalls um die 
Beziehung Gottes zu seinem Volk. Im Vergleich beider Gleichnisse fin- 
den wir also auf der ersten Stufe bei unterschiedlichen Bildern das glei- 
che Thema. 

Zweite Stufe: In beiden Gleichnissen ist zuerst und maßgeblich Gott 
tätig, hier der Gutsbesitzer, dort der König. Gott ganz allein bereitet al- 
les so weit vor, daß die Frucht kommt bzw. das Festmahl beginnen 
kann. Gleichheit also auch auf der zweiten Stufe. Dritte Stufe: In beiden 
Gleichnissen müssen die Pächter, die Geladenen etwas selber dazutun: 
Die Pächter müssen einen Anteil der Früchte abliefern, die Geladenen 
müssen wenigstens selber kommen! Beide Male also ein geringes Mittun 



Christoph Wrembek 22 

von seiten der Menschen. Vierte Stufe: In beiden Gleichnissen werden 
Knechte ausgesandt. Fünfte: In beiden erfahren die Knechte Ablehnung 
(bei den Winzern erfolgt schon jetzt Tötung, was durch den juristischen 
Hintergrund des Bildaufbaus notwendig ist). Sechste: In beiden Para- 
beln werden noch einmal Knechte geschickt. Siebte Stufe: In beiden 
Gleichnissen erfahren auch diese zweiten Knechte Ablehnung bis hin 
zur Ermordung. 

Verblüffendes Ergebnis! Unter einem anderen Ausgangsbild erzählt 
Jesus offensichtlich dasselbe Thema ein zweites Mal! Ohne neue Sinn- 
spitze! Und dies sofort anschließend! Wozu sollte er direkt nacheinan- 
der zweimal dasselbe erzählen? 

Eines hat er allerdings durch das neue Bild vom Königlichen Hoch- 
zeitsmahl geschickt erreicht: Er hat seine Zuhörer vom gerade gehörten 
Gleichnis abgelenkt, so daß sie den Zusammenhang, die Identität nicht 
merken. (Doch nicht nur sie merken ihn nicht!) 

Nachdem bis zur siebten Stufe beide Gleichnisse völlig identisch ver- 
laufen sind, erfolgt auf der achten ein unübersehbares Auseinanderfal- 
len: Bei den Winzern wird in einer weiteren Steigerung der Sohn ge- 
sandt, der einzige, liebe - beim Hochzeitsmahl, an paralleler Stelle, wer- 
den die Heere des Todes in Marsch gesetzt! Einen diametraleren Gegen- 
satz hätte Jesus nicht schildern können! 

Bei den Winzern gibt Gott sein eigenes Leben im Sohn - beim Hoch- 
zeitsmahl schickt er die Heere des Todes! Hier gibt Gott sein Ein und Alles, 
dort vernichtet er den anderen alles! Hier kommt er in der Ohnmacht noch 
größerer Liebe, dort mit der Macht maßloser Rache... Gott kann nicht der- 
art widersprüchlich handeln! Einmal sich selbst in den Tod geben zur Ret- 
tung anderer, das nächste Mal die anderen in den Tod schicken, um sich 
selbst zu retten! Vor allem auf dem Hintergrund der völligen Identität bei- 
der Gleichnisse bis zur siebten Stufe wirkt die Diskrepanz auf der achten 
wie ein Hinweis: Dies ist nicht Gott! Aber wer dann? 

Tatsächlich findet sich die Lösung dieser Frage im Fortgang des 
Gleichnisses der Bösen Winzer. Nachdem nämlich auch der Sohn der 
Liebe, wie wir befürchtet hatten, ermordet worden ist, bricht Jesus das 
Gleichnis ab und fragt seine Zuhörer: •Was wird der Besitzer des Wein- 
bergs, wenn er kommt, mit solchen Winzern tun?" Darauf antworten 
ihm die führenden Männer: •Er wird diesen bösen Menschen ein böses 
Ende bereiten und den Weinberg an andere Winzer verpachten, die ihm 
die Frucht abliefern, wenn es Zeit dafür ist..." 

Er wird den Bösen ein böses Ende bereiten! Genau das tut der König 
des Gleichnisses vom Hochzeitsmahl! Er vergilt Böses mit Bösem, berei- 
tet den bösen Menschen ein böses Ende! 



Königliches Hochzeitsmahl 23 

Der König und die Zuhörer 

Der König in V. 7 der Parabel vom Hochzeitsmahl ist die ins Bild um- 
gesetzte Antwort der Zuhörer Jesu auf seine Frage! Geschickt und unbe- 
merkt spiegelt er ihre Antwort aus dem ersten Gleichnis in sein zweites 
ein und sagt damit: Gesetzt den Fall, Gott handelte so, wie ihr es gerade 
vorgeschlagen habt, dann hättet ihr euch selbst das Urteil gesprochen: 
Vernichtung käme über euch! Auf Rettung und Erbarmen könntet ihr 
nicht mehr hoffen! 

Aber mein Vater ist nicht so! Einmal hatte er die Methode der Ver- 
nichtung •probiert", ob sie den Menschen ändere: bei der Sintflut. Aber 
die Sintflut hat den Menschen nicht gebessert. Seitdem, von •Urzeit" an, 
ist mein Vater kein Gott der Vernichtung, sondern der Gott noch größe- 
ren Erbarmens. Er handelt nicht nach dem Grundsatz: Weil du böse 
bist, vernichte ich dich! Sondern nach dem anderen: Weil du böse bist, 
erbarme ich mich deiner! Die Gerechtigkeit meines Vaters ist seine 
Treue! Gibt es noch andere Sicherheiten für die vorgelegte Deutung? 

Gott läßt sich nicht vom Zorn bestimmen 

Der König von V. 7 wird als •zornig" charakterisiert. Der Begriff •Zorn 
Gottes" dient in Gesetz, Propheten und Schriften weithin als Interpreta- 
tionsmodell für die menschliche, geschichtliche Erfahrung einer Kata- 
strophe, eines Untergangs, für das Erleiden von Not und Tod. Israel er- 
leidet Untergang, Jahwe muß ihn bewirkt haben, denn es gibt keinen 
anderen außer ihm, also muß der Ewige - gepriesen sei er - zornig auf 
uns sein, weil wir gesündigt haben. Jetzt straft er uns durch Vernichtung. 
Die Vorstellung vom •Zorn Gottes" ermöglichte also, auch eine Situa- 
tion des Untergangs noch als Handeln Gottes zu begreifen. 

Doch findet sich daneben auch ein anderes Reden vom •Zorn" Got- 
tes. Stellvertretend für mehrere Texte sei hier das wunderschöne 11. Ka- 
pitel des Propheten Hosea ausgewählt. Bei aufmerksamem Lesen der 
Verse 1-9 bemerkt man nämlich, wie Gott hier durch den Propheten 
eine Situation erwägt, die der unserer beiden Gleichnisse ungemein ähn- 
lich ist: •Je mehr ich Israel rief, desto mehr lief es davon!" Einladung 
und Nicht-Kommen! Auch Hosea schildert das immer größere Bemü- 
hen Jahwes, wie sorgende Eltern Israel zur Einheit mit ihm zu bewegen. 
Das Stichwort vom •essen" taucht ebenso auf wie das vom •Schwert", 
das in den Städten wüten und den Schwätzern den Garaus machen wird 
als Folge ihrer Weigerung, Jahwe allein als König anzuerkennen. (Schon 



Christoph Wrembek 24 

800 Jahre vor Jesus wurden Städte zerstört, nicht erst 70 Jahre nach 
Christus.) Damit stellt sich auch bei Hosea die bange Frage: Wie wird 
Jahwe auf die Treulosigkeit seines Volkes reagieren? Wird er dessen 
Gleichgültigkeit und fremden-Göttern-Nachlaufen mit Vernichtung 
ahnden? 

Doch wie schon vor der Sintflut anklang •Es tat seinem Herzen weh" 
(Gn 6,6), so offenbart Gott hier noch deutlicher die Gedanken seines 
Herzens: Wie könnte ich dich preisgeben, Efraim, wie dich zerstören, 
Zebojim! Mein Herz wendet sich gegen mich - gegen meinen Verstand, 
denn der sagt: Da ist nichts mehr zu retten und zu bekehren, die kannst 
du nur noch vernichten! Nein, mein Mitleid lodert auf -jenes Mitleid, 
das Jesus so oft die Kraft zum Heilen, zum Ganzmachen gab. Ich will 
meinen glühenden Zorn nicht vollstrecken - wie ihr es in Deut 29,22 
verstanden habt, so bin ich nicht! Das war eure Deutung, die ihr mehr 
mit Strafe arbeitet als mit Erbarmen. Ich will Efraim nicht noch einmal 
vernichten. Denn ich bin Gott, nicht ein Mensch, der Heilige in deiner 
Mitte. Darum komme ich nicht in der Hitze des Zorns! 

Ein für allemal hat Gott hier geoffenbart, daß, wer immer aus Zorn 
handelt, eben daran als Nicht-Gott zu erkennen ist, denn •beim Herrn 
ist die Huld, bei ihm ist Erlösung in Fülle. Ja, er wird Israel erlösen von 
all seinen Sünden" (Ps 130). Dies war das Motiv, dem Knaben den Na- 
men •Jesus" zu geben (Mt 1,21). Denn •Gott hat seinen Sohn nicht in 
die Welt gesandt, damit er die Welt richte, sondern damit die Welt durch 
ihn gerettet werde" (Joh 3,17). 

Das Leben Jesu, seine Liebe bis zur Vollendung, weist aus, welche der 
beiden •Lösungen" (Handeln des Weinbergbesitzers oder des Königs) 
Gott in die Tat umgesetzt hat: Der Vater hat den Sohn, den einzigen, lie- 
ben, hergegeben und also nicht wie der König aus Vers 7 Macht einge- 
setzt. Denn bei seiner Gefangennahme in Gethsemani lehnte Jesus zum 
wiederholten Male den Einsatz von Gewalt ab: Stecke dein Schwert in 
die Scheide! Ich könnte den Vater bitten, und er würde mir mehr als 12 
Legionen (72000) Engel senden, und ich könnte diese Stadt in Schutt 
und Asche legen und ihre Mörder töten - aber wie würde dann der 
Wille dessen erfüllt, der mich gesandt hat? Jesus hat die Version des al- 
les hergebenden Gottes in die Tat umgesetzt. 

Wer dennoch am Bild jenes Gottes, der •sich vom Bösen besiegen" 
läßt (Rom 12,21), festhalten will, vielleicht weil in seinem Leben das 
Motto •Rübe ab!" gewisse Ängste beruhigt, der muß dann mit diesem 
Gott, der Böses mit Bösem vergilt, auch leben! Er müßte daraufgefaßt 
sein, eines Tages wie Petrus vom Herrn zu hören: Weiche von mir, du 
denkst wie Menschen denken, nicht wie Gott denkt! Würde Gott so han- 



Königliches Hochzeitsmahl 25 

dein wie dieser König, hätte der Katholikentag in Berlin sein Thema än- 
dern müssen: Wie auf der Erde so im Himmel! Aber wer würde dieser 
Einladung dann noch folgen? 

Ab Vers 8 schildert Jesus nun, wie der Vater in Wahrheit ist. In diesem 
zweiten Schluß des Gleichnisses nimmt Jesus die Handlung noch einmal 
auf: •Dann sagte er zu seinen Dienern: Das Hochzeitsmahl ist vorberei- 
tet, aber die Gäste waren es nicht wert. Geht also hinaus auf die Straßen 
und ladet alle, die ihr trefft, zur Hochzeit ein..." 

Zu unserer freudigen Überraschung entdecken wir die Parallelität der 
Gleichnisse wieder! Denn wie im ersten Gleichnis in einer dritten, ge- 
steigerten Sendung der Sohn gesandt wurde, so werden hier noch einmal 
Knechte gesandt. Der Sohn kann in diesem Gleichnis nicht gesandt wer- 
den, weil er mit der Braut auf den Beginn des Mahles schon wartet! In 
den hier gesandten Knechten die Apostel zu sehen, die ebenfalls Jesu 
Wort hören werden: Geht hinaus in alle Welt... ist eine begründete Aus- 
deutung, die in Parallelität zur Sendung des Sohnes stände; doch ergibt 
sich die dritte Sendung der Knechte notwendig aus Jesu Erzählstruktur 
des Gleichnisses. 

Dabei entdecken wir ein weiteres: Wie wir sahen, hatte Jesus in sein 
zweites Gleichnis die Antwort seiner Zuhörer aus dem ersten Gleichnis 
(•Den Bösen ein böses Ende bereiten") eingespiegelt. Aber dies war nur 
der erste Teil ihrer Antwort, der zweite stand noch aus: •...und den 
Weinberg an andere Winzer verpachten, die ihm die Früchte abliefern, 
wenn es Zeit dafür ist." Diesen zweiten Teil der Antwort der Hohenprie- 
ster und Ältesten läßt Jesus nun im Hochzeits-Gleichnis ebenfalls ge- 
schehen, allerdings, entsprechend der Bildvorgabe, umgestaltet zur ge- 
steigerten Einladung zum Festmahl: Wie es zuvor wichtig war, die Pacht 
rechtzeitig abzuliefern, so jetzt, nach euren eigenen Worten, Menschen 
zu finden, die auch kommen! Dieser Teil eurer •Prophetie", sagt Jesus 
gleichsam, soll in Erfüllung gehen! Und ihr könnt Gott nie den Vorwurf 
machen, es seien jene hereingekommen, die dds Himmelreiches unwür- 
dig sind, denn: Ihr selbst habt das vorgeschlagen! Ihr wart eingeladen, 
aber •ihr selbst seid nie hineingegangen, und die, die hineingehen woll- 
ten, habt ihr daran gehindert!" (Lk 11,52) Jetzt könnt ihr mich nicht 
mehr hindern, die Armen und Kleinen einzuladen, ihr selbst habt so ge- 
urteilt! 

So liefert Jesus den Schluß des Gleichnisses der Bösen Winzer (das ir- 
gendwie ohne Ende geblieben ist) im Gleichnis des Königs, der seinem 
Sohn die Hochzeit bereitet, nach. Er ist ein genialer Erzähler! 

Hätte Jesus die Antwort seiner Zuhörer aus dem ersten Gleichnis 
nicht ins zweite eingeblendet (und somit das irrige, angstmachende Got- 



Christoph Wrembek 26 

tesbild •nach Menschenart" gar nicht geschildert), hätte er sein Gleich- 
nis wohl so erzählt: wieder andere fielen über seine Diener her, miß- 
handelten sie und brachten sie um. Da wurde der König traurig! Dann 
sagte er zu seinen Dienern: Das Hochzeitsmahl ist vorbereitet, aber die 
Gäste waren es nicht wert. Geht also hinaus auf die Straßen und ladet 
alle, die ihr trefft, zur Hochzeit ein..." Statt,Straßen' müßte das griechi- 
sche Wort besser mit ,Ausgänge der Straßen' wiedergegeben werden. 
Dorthin also sollen sie gehen, wo die Straßen der Stadt übergehen in die 
Landwege, also an den Stadtrand. Am Stadtrand aber hausten die •Ar- 
men und Krüppel, die Blinden und Lahmen"; zumindest in Jericho, so 
berichten Markus und Lukas, saß der blinde Bettler Bartimäus am 
Stadtrand. Diese Menschen also, die nie damit hatten rechnen können, 
zu einer Hochzeit eingeladen zu werden, die erleben nun •ein Festmahl 
mit feinsten Speisen, ein Gelage mit erlesenen Weinen" (Jes 25,6). Wei- 
terhin, wie mit einer letzten, realistischen Steigerung, erzählt Jesus, daß 
sich der Festsaal mit •Bösen und Guten" füllte, so wie die Knechte die 
Menschen gerade fanden. 

Nicht zur Belohnung, sondern zur Ermöglichung 

Normalerweise und spontan sagt jedermann: Gute und Böse! Vom he- 
bräischen Sprachsinn her will diese Formulierung zunächst keine mora- 
lische Aussage machen; sie bedeutet einfachhin: alle Menschen. (Wie 
auch der •Baum der Erkenntnis von Gut und Böse" [Gen 2,17] zunächst 
einfach die •Kenntnis von allem überhaupt" bedeutet.) Doch dadurch, 
daß Jesus an unserer Stelle die Reihenfolge umgekehrt und •Böse und 
Gute" sagt, meint er hier nicht nur •alle Menschen", sondern tatsächlich 
•böse" Menschen, und diese zuerst! Bedeutet das etwas? 

Bei Matthäus findet sich noch eine zweite Stelle mit genau dieser For- 
mulierung, nämlich die sechste Antithese der Bergpredigt: •Ihr habt ge- 
hört, daß gesagt worden ist: Du sollst deinen Nächsten lieben und dei- 
nen Feind hassen." (Mt 5,42 ff) 

Wer immer damals das Prinzip des Feindeshasses aufgestellt haben 
mag, Jesus stellte dagegen: •Liebt eure Feinde und betet für die, die 
euch verfolgen (was der König aus V. 7 deutlich unterlassen hatte), da- 
mit (!) ihr Söhne eures Vaters im Himmel werdet; denn (!) er läßt seine 
Sonne aufgehen über •Bösen und Guten" und er läßt regnen über Ge- 
rechte und Ungerechte..." 

Dieses naturnahe Bildwort, das aus jüdisch-rabbinischer Weisheitsli- 
teratur kommen soll, wird in seiner theologischen Bedeutung zu wenig 



Königliches Hochzeitsmahl 27 

bedacht. Stellen wir uns vor, der kleine Jesus habe eines Sabbats in der 
Synagogenschule dies Wort von Sonne und Regen gehört. Am Nachmit- 
tag krabbelt er auf die Anhöhe hinter seiner Stadt (auf die man noch 
heute nur mühsam hinaufkeucht) und schaut von dort über die weite 
Landschaft: Da liegt Sepphoris, wo der Vater arbeitet, da weiter rechts 
hinter der Ebene Sebulon kann man gerade noch den Hügel von Kana 
erkennen; linker Hand weitet sich die große Jesreel-Ebene, und da links 
hinten liegen die Gilboa-Berge, bei denen Nairn liegt, und im Rücken 
der Tabor - und über der ganzen Landschaft scheint die Sonne! Und 
wenn es regnet, regnen die Wolken überall! Sie lassen nicht etwa einige 
Stellen trocken! Und die Sonne wählt sich nicht etwa schöne Plätze aus, 
wo sie scheinen will. Nein, nicht •weil" die Blumen gewachsen sind, 
scheint sie, und die Wolken regnen nicht zur Belohnung der Bäume, 
•weil" sie Frucht getragen haben! Sondern die Wolken regnen, •damit" 
die Bäume Frucht bringen können! Und die Sonne scheint, •damit" das 
Gras wachsen und die Blumen schön werden können! Und auf einmal 
hüpft das Herz Jesu voll Freude: Sein Vater liebt die Menschen nicht, 
weil sie gut sind, Er liebt sie, damit sie gut sein können! Gott liebt nicht 
zur Belohnung. Er liebt uns im voraus, damit auch wir lieben, barmher- 
zig, vollkommen sein können wie Er! 

Wir heutigen Menschen, die mehr über die unermeßliche Sonnenener- 
gie wissen, fügen hinzu: Die Sonne wird ohne Ende scheinen, weil sie 
ihr Scheinen nicht von •Erfolg auf der Erde" abhängig gemacht hat, 
sondern von der ihr innewohnenden Kraft, die sich verströmen muß. 
Gott wird nie sagen: Ich gebe dir noch zehnmal eine Chance, Gutes zu 
tun, dann drehe ich die Sonne meiner Liebe ab! Oder, wenn ihr nach 
2000 Jahren immer noch keine Einheit zustande gebracht habt, ver- 
schließe ich die Wolke meines Geistes... Nein, Gott wird seine Liebe, 
sein Leben spenden ohne Vorbedingung, ohne Beschränkung, ja sogar 
ohne auf Erfolg zu warten, einfach um seines eigenen Namens willen! 

Die Liebe Gottes ist stets unbegrenzt und vorauseilend, denn •Gott 
hat seine Liebe zu uns erwiesen, als wir noch Sünder waren" (Rom 5,8). 
Dies ist der neue, theo-logische, nicht menschlich-ethische Maßstab der 
Bergpredigt für Jünger-Jesu-Sein (Christstein): Nicht •Wie du mir, so 
ich dir", sondern: •Wie Gott zu mir, so ich zu dir!" 

All dies schwingt in der Formulierung •Böse und Gute", die den Fest- 
saal füllen, mit. Daraus ergibt sich ein letzter Höhepunkt dieses Gleich- 
nisses vom Himmelreich, das uns sagt, wie der Vater in Wahrheit ist. Je- 
sus sagt tatsächlich: Kommt! Kommt, auch wenn ihr noch böse seid! 
Hauptsache, ihr kommt! Hauptsache, ihr seid bei mir, ich kann euch in 
die Arme schließen, ich kann euch bedienen! Hauptsache, ihr seid bei 



Christoph Wrembek 28 

mir, egal, wie ihr noch ausschaut; das laßt nur meine Sorge sein. Ihr seid 
erst einmal hier! Das ist Freude der Eltern, die ihr verlorenes Kind wie- 
dergefunden haben, Freude Gottes und Frohe Botschaft! 

Neue Frage - Neues Gleichnis 

Aber diese Frohe Botschaft, die Freude der Bösen und Guten im Fest- 
saal, wird unvermittelt getrübt, als einer von ihnen wieder hinausgewor- 
fen wird. So mancher Christ mag erleichtert durchatmen, daß Gott 
•eben auch gerecht" sei und die Bösen bestrafe! Aber schon Jeremia ka- 
men bei diesem Thema gegensätzliche Worte über die Lippen, etwa 
14,10 gegen 31,34 und dann wieder 35,15-17. Jesus hatte klargestellt, 
daß Gottes lebenspendende Liebe nie aufhören werde, sondern wie 
Sonne und Regen immer vorausgehen werden, damit der Mensch gut 
werden kann (man denke z.B. an Zachäus). Aber wie ist dann dieser 
Hinauswurf zu verstehen? 

Zunächst läßt sich erkennen, daß es sich beim Gleichnis des •Mannes 
ohne hochzeitliches Gewand" um ein ursprünglich selbständiges Gleich- 
nis gehandelt haben muß! Denn erstens ist der Zuhörerkreis, dem Jesus 
diese Parabel erzählt, nach dem Evangelisten zwar immer noch der- 
selbe: die Hohenpriester, Pharisäer, Ältesten. Sie sind aber jene, die 
nicht hineingegangen sind, auf die also das jetzt angeschnittene Pro- 
blem, das ja •im" Festsaal spielt, gar nicht zutrifft. Man muß folglich ei- 
nen Hörerkreis suchen, der hineingegangen ist und für den nun ein 
neues Problem entsteht. 

Zweitens wäre es ein direkter Widerspruch Jesu, wenn er im ersten 
Gleichnis die Bösen bewußt und ausdrücklich hereinholt und gleich an- 
schließend einen von ihnen (das Äußere des Kleides steht für das Innere 
des Menschen) wieder hinausbefördert. Der Widerspruch würde sich 
aber lösen, wenn das zweite Gleichnis als in sich geschlossene Erzäh- 
lung ein ganz neues Problem ins Auge faßte und Jesus mit ihm auf eine 
ganz neue Frage einer neuen Hörergruppe die folgende Antwort gege- 
ben hätte. 

So, wie Jesus das erste Gleichnis erzählt hat, läßt es nämlich eine ent- 
scheidende Frage aufkommen (die auch Paulus im Römerbrief mehr- 
fach erörtert): Wenn Gott so gut ist, daß auch die Bösen in den Himmel 
kommen, dann können wir das Leben jetzt genießen, wie es uns Spaß 
macht! Wenn das Himmelreich in •Essen und Trinken" besteht (Rom 
14,17), dann laßt uns damit schon mal anfangen! Solchen Fragen etwa 
widmet sich dies zweite Gleichnis. Und da es im gleichen Szenario spielt 



Königliches Hochzeitsmahl 29 

wie das erste, konnte es sehr passend an diese Stelle gesetzt werden. Be- 
trachten wir es aber zunächst so, als habe Jesus es mit seinem ersten 
Gleichnis in einem Atemzug erzählt. 

Der König schaut sich die Gäste an. 
Ein dunkler Fleck stört die Runde: Ausgefranste Jeans, Hemd über 

der Hose, Ringe in den Ohren, Schlapphut und durchgetretene Turn- 
schuhe, einer, der nicht hierhergehört, der nur schmarotzen will. Man 
wird erregt. 

Um so auffälliger reagiert der König: Freund, wendet er sich an ihn, 
und dies gewiß ohne scharfen Unterton. An vier Stellen redet Jesus bei 
Matthäus jemanden mit •Freund" an, dreimal in Gleichnissen, zum letz- 
tenmal in Wirklichkeit. Jedesmal drückt Jesus mit diesem Wort grund- 
sätzliches Angenommensein aus: Wie du auch zu mir stehen, wie selt- 
sam du auch denken, wie böse du auch handeln magst, ich nehme dich 
an, entbiete dir meine Freundschaft. 

Nach diesem grundsätzlichen Bejahen seines Gegenübers folgt ein 
zweites, ebenso wichtiges Element: eine Einladung zu sachlichem Ge- 
spräch und zur Begründung seines Verhaltens: Erkläre doch, aus wel- 
chen Gründen du so handelst? Vielleicht ist mir etwas entgangen? Dabei 
ist der König frei genug, seine Gefühle nicht völlig zu verbergen; in sei- 
ner Frage klingt noch Verwunderung mit, als wolle er sagen: Da ist doch 
etwas fehlgelaufen! Seine Emotionen überlagern aber nicht den Ver- 
stand, so daß ein sachliches Gespräch nicht mehr möglich wäre. Ganz 
nebenbei gibt Jesus uns damit ein Lehrstück über innerkirchlichen 
menschlichen Dialog. 

Der Mann hat ein Angebot ausgeschlagen 

Doch nun geschieht etwas Unerwartetes: Auf diese Frage weiß der 
Mann nichts zu sagen! Wären wir an seiner Seite, würden wir ihn ver- 
dutzt fragen: Warum weißt du denn nichts zu sagen? Du warst doch vor 
einer halben Stunde noch in deinem Steinhaufen, hocktest auf dem Bo- 
den deiner Bude, wo es nicht mal einen Kleiderbügel, geschweige denn 
Hochzeitskleider gibt... Heute würde der Mann etwa antworten können: 
Eminenz, ich bitte um Entschuldigung, das ist mir alles sehr peinlich, 
aber vor 30 Minuten lag ich noch unter dem Auto, da zogen mich Ihre 
Männer an den Füßen und ließen mir nicht mal Zeit, den Overall zu 
wechseln. Am liebsten verkröche ich mich im Mauseloch. Bitte erlauben 
Sie mir, mich hier zu entfernen... 

So hätte der Mann doch sprechen können! Uns würden 100 Gründe ein- 
fallen, warum wir in dieser Situation kein Hochzeitsgewand tragen kön- 



Christoph Wrembek 30 

nen. Und wenn unser Verstand aufmerksam denkt, dann fällt uns in dem 
Festsaal noch etwas Sonderbares auf: Woher haben eigentlich all die ande- 
ren Stadtrandbewohner, wie Jesus es ja erzählt, ihr Hochzeitskleid? Denen 
muß es doch ähnlich ergangen sein wie unserem Mann! Überhaupt müßte 
die Geschichte andersherum erzählt werden: Da bemerkte er •einen" 
Mann, der ein Hochzeitsgewand anhatte... Einer mochte es irgendwoher 
ergattert haben, die meisten natürlich nicht. Wenn aber jetzt alle in festli- 
chen Gewändern erstrahlen, und wenn der eine nicht begründen kann, 
warum er keines trägt, dann müssen samt und sonders alle irgendwie Gele- 
genheit gehabt haben, ein Hochzeitsgewand zu erhalten, und der eine muß 
diese Gelegenheit ausgeschlagen haben. 

Wenn man gar berücksichtigt, daß der König seine Knechte ausdrück- 
lich an den Stadtrand geschickt hat, um die zu holen, die dort hausen, 
dann wußte er doch besser als wir, wer da in welchem Aufzug kommen 
würde und traf gewiß entsprechende Vorbereitungen. 

Die Exegeten weisen darauf hin, nirgendwo in der Heiligen Schrift sei 
berichtet, daß Gästen, die ohne passendes Gewand zum Festmahl er- 
schienen, am Eingang des Palastes ein solches ausgehändigt worden sei. 
Das stimmt zwar; doch muß man den allgemeinen Umgang mit Klei- 
dern damals berücksichtigen. Es handelte sich ja nicht um Maßanzüge, 
sondern um Gewänder, Tuniken, Alben, Vorläufer unseres Taufkleides. 
Ps 45 schwelgt in der Darstellung der •buntgestickten Kleider", die die 
Frauen im Königspalast trugen. Gewänder waren übliche Geschenke 
(Gen 45,22; Ex 3,22 und 12,35; Ri 14,12; 2 Kön5,5). So wie Gott Nah- 
rung gibt, gibt er auch Kleidung (Deut 10,18; worauf auch Jesus Wert 
legt: Mt 25,36; vgl. 2 Chr 28,15). Gewänder galten als kostbare Beute 
(Jos 22,8; Ri 5,30), entsprechend gab es einen Verwalter der Kleider- 
kammer, in der sich wohl Hunderte von Gewändern befanden, die auch 
anderen gegeben wurden (2 Kön 10,22). 

Übrigens war es noch zu Paulus' Zeiten üblich, einen Dienst, eine Ar- 
beit nicht nur mit Geld, sondern auch durch Kleider zu entlohnen. 
•...Silber oder Gold oder Kleider habe ich von keinem von euch ver- 
langt..." (Apg 20,33). 

Ferner war es eine Schande für einen König, konnte er seine Gäste 
nicht festlich kleiden; ihr Schmutz würde ihn beschmutzen. Der Palast 
des Königs mußte durch saubere Kleidung in Ehren gehalten werden, 
deshalb war es notwendig, sich zuerst zu baden, zu säubern und zu sal- 
ben, die Kleider zu waschen und dann zum Gastmahl bereit zu sein. 
Weil dies alles selbstverständlich war, wird es im Gleichnis nicht eigens 
erzählt. 



Königliches Hochzeitsmahl 31 

Auch wenn unser Gleichnis vom ersten gelöst und ihm seine ur- 
sprüngliche Selbständigkeit wiedergegeben wird, bleibt der hier geschil- 
derte Sachzusammenhang erhalten: Unter normalen Umständen hätten 
normale Gäste erst recht Zeit und Gelegenheit gehabt, sich Festgewän- 
der zu besorgen. Hätten ihre Mittel dazu nicht ausgereicht, hätte der Kö- 
nig um seiner Ehre willen ohne Zweifel seine Kleiderkammer geöffnet. 

Doch einer wollte sich partout nicht neu kleiden lassen! Und nur, weil 
ihm alles zur Verfügung stand und er das Angebot ausschlug, konnte er 
auf die Frage des Königs nicht antworten! 

Der Mann hatte die Möglichkeit, ein neuer Mensch zu werden, dazu 
mußte er selber nicht mehr dazutun als die Arme hochzuhalten und sich 
waschen und neu einkleiden zu lassen. Aber er wollte nicht! (Dies 
•Nicht-wollen" erinnert an die erste Reaktion der Ersteingeladenen!) 

Kein Sakrament ohne Entscheidung 

Das Problem, das Jesus in diesem Gleichnis anspricht, hat er in der 
Bergpredigt in den Satz gekleidet: Niemand kann zwei Herren dienen 
(Mt 6,24). Neuen Wein in neue Schläuche! (Mk 2,22) Man muß sich 
entscheiden, entweder oder! Man kann nicht sagen: Ich will Dir nach- 
folgen, Herr - und dann die alten Wege gehen! Man kann nicht Christ 
sein - doch denken wie ein Unerlöster. Man kann nicht die Sakramente 
empfangen - um im alten Trott weiterzuleben. Christwerden heißt: Sich 
entscheiden! 

Es ist aufschlußreich, daß genau dies Gleichnis in frühchristlichen 
Taufkatechesen regelrecht eingebleut wurde. So z. B. bei Cyrill von Jeru- 
salem: Die damalige Praxis der Erwachsenentaufe befolgte noch Jesu 
Wort vom Aussendungsbefehl, wo der Herr eben nicht gesagt hatte: 
Tauft alle Menschen und macht sie zu meinen Jüngern... Sondern: 
Macht alle Menschen zu meinen Jüngern und (danach) tauft sie... (Mt 
28, 19). In den Orden hat sich diese Reihenfolge erhalten, da ein Neu- 
eintretender nicht zuerst die Profeß ablegt und danach vielleicht auch so 
lebt, wie es diesem Orden entspricht. Vielmehr übt er zuerst das neue Le- 
ben ein und, wo es gelingt und alle zustimmen, wird er durch die Profeß 
in die Gemeinschaft aufgenommen. Ähnlich verfuhren die christlichen 
Gemeinden der Frühzeit mit den Taufbewerbern. 

Heute empfangen Mädchen und Jungen Erstkommunion bzw. Fir- 
mung und leben (etwa in drei Viertel der Fälle) hinterher genauso kir- 
chen- und glaubensfern weiter wie vorher. Sie entsprechen ganz dem 
Mann ohne hochzeitliches Gewand - mit dem Unterschied, daß heute 



Christoph Wrembek 32 

wohl nicht diese Jungen und Mädchen aus dem Hochzeitssaal hinausge- 
worfen würden, sondern die verantwortlichen Knechte, die ihre Aufgabe 
der Vorbereitung vernachlässigten, sprich: Nicht darauf achtgaben, daß 
man erst als Jünger Jesu lebt, bevor man das Sakrament empfängt. Der 
Mann ohne hochzeitliches Gewand steht für die zahllosen Sakramenten- 
empfänger, die man heute •Nicht-bekehrte-Getaufte/Gefirmte" nennt, 
jene die •Sakramente mitnehmenden" Heiden. 

In unserem Gleichnis geht es also um Entscheidung: Du kannst gerne 
herein, Du brauchst nicht einmal selber für Deine Erneuerung sorgen, 
ich selbst werde Dich umkehren, Dir die Füße waschen, Du brauchst all 
das nur an Dir geschehen lassen - aber dies mußt Du! 

Mit dieser Aussage widerspricht dies Gleichnis nicht dem vorauser- 
zählten, wo die Bösen ungewandelt in den Hochzeitssaal hineindurften. 
Denn dies erste Gleichnis gibt der alles umgreifenden, unbedingten 
Liebe Gottes einen unübertreffbaren Ausdruck. Der Blick des ersten 
Gleichnisses ist auf Gott gerichtet, wie er in Wahrheit uns zugewandt ist. 
Dies zweite hingegen richtet seinen Blick auf den Menschen, der nicht 
den Geber, sondern die Gaben bevorzugt, und sagt ihm: Laßt euch er- 
neuern! Legt den alten Menschen ab, zieht den neuen Menschen an! 
(Eph 4,22f) Gott selbst macht euch zu einer neuen Schöpfung. Wenn du 
•in Christus" bist, dann lebe auch so! Doch beides genießen wollen 
hieße: zu niemandem gehören. Dann bist du verloren! Entscheide dich! 
Christus ist bereit, dich mit seiner Herrlichkeit zu bekleiden. 

Nun ist verständlich, warum dies Gleichnis an diese Stelle gerückt 
worden ist: Um einer unangemessenen Schlußfolgerung aus dem ersten 
einen Riegel vorzuschieben. 

Die Leute vom Gesetz 

Es bleiben noch zwei Fragen offen: Muß der König den Mann ohne 
hochzeitliches Gewand derart grob behandeln: •Bindet ihm Hände und 
Füße, werft ihn hinaus in die äußerste Finsternis, dort wird er heulen 
und mit den Zähnen knirschen"? Ginge es nicht etwas milder: Alter 
Freund, setz dich draußen vor die Tür und überleg, was du willst. Wenn 
du dich entschieden hast, melde dich; ich selber werde dich waschen. 
Aber entscheide dich! Woher kommt der so brutal klingende Hinaus- 
wurf? 

Bei Matthäus findet sich diese Formulierung (mit leichten Verände- 
rungen) insgesamt sechsmal. So dürfen wir annehmen, daß es sich bei 
ihr um eine feststehende Redewendung handelt, die in Palästina (viel- 



Königliches Hochzeitsmahl 33 

leicht in bestimmten Kreisen?) üblich war und bei der man nicht jedes 
einzelne Wort für sich allein deuten darf. Die Redewendung steht also 
für ein kräftiges •Hinaus!" Dennoch hat diese Redewendung etwas an 
sich, das die Atmosphäre des Ganzen stört, sie klingt apokalyptisch, 
endgültig vernichtend. So redet Jesus nur bei Matthäus (einmal bei Lu- 
kas). Vielleicht läßt sich bei genauerem Hinsehen etwas finden. 

Das erste Mal spricht Jesus diesen •apokalyptischen Hinauswurf' am 
Ende seiner Begegnung mit dem Hauptmann von Kafarnaum: •Viele 
werden von Osten und Westen kommen und mit Abraham, Isaak und 
Jakob im Himmelreich zu Tisch sitzen; die aber, für die das Reich be- 
stimmt war, werden hinausgeworfen in die äußerste Finsternis; dort 
werden sie heulen und mit den Zähnen knirschen." (Mt 8,11 f) Das 
zweite Mal hören wir ihn in der Deutung des Gleichnisses vom •Un- 
kraut unter dem Weizen" (Mt 13,36-43). 

Schauen wir uns dies Gleichnis einmal genauer an und vergleichen 
wir es mit der nachgeschobenen Deutung, in der unsere Redewendung 
steht. Der Höhepunkt des Gleichnisses, die Absicht, um deretwegen Je- 
sus es erzählt, steht zweifelsohne in dem Sätzchen: Laßt beides wachsen 
bis zur Ernte! Schaut man nun in die Deutung hinüber, reibt man sich 
verwundert die Augen: In der Deutung kommt dies entscheidende Wort, 
um dessentwillen Jesus das Gleichnis überhaupt erzählt hat, nicht vor! 
Das ist merkwürdig und verwirrend! Es ist einfach unwahrscheinlich, 
daß diese Deutung von demselben stammen soll, der auch das Gleichnis 
erzählt hat! Wie könnte jemand sein Hauptanliegen: Ruhige Gelassen- 
heit und Geduld, in der Auslegung vergessen?! Wo ein derart auffälliger 
Fehler gefunden ist, gibt es vielleicht noch mehrere. In der Tat! 

Bei der an und für sich sorgfältigen und in Reihenfolge geschehenden 
•lexikalischen" Deutung: Der ist das und die sind jene, ist unserem 
Schreiber der Deutung ein weiterer Lapsus unterlaufen: Er hat die 
Knechte vergessen! Wohl werden die Arbeiter gedeutet mit den Engeln, 
aber diese •Schnitter" (wohl Tagelöhner) sind nicht identisch mit den 
Knechten (wohl Angestellte; der Herr spricht mit den Knechten über 
die Arbeiter!). Die Knechte aber sind nicht irgendwer, sondern neben 
dem Gutsherrn die zweite Hauptperson der Parabel, denn mit ihnen 
führt der Besitzer den Disput, ihnen gegenüber beharrt er auf Geduld, 
Gelassenheit, Furchtlosigkeit, Sorge und Schutz für den Weizen. Wer ist 
mit den Knechten gemeint? Ohne Zweifel spricht Jesus in ihnen seine 
Jünger an, die späteren Presbyter, Diakone, Ältesten, also die Hirten der 
Gemeinde, jene, die dies Gleichnis des Herrn samt seiner Mahnung sich 
selbst einprägen und anderen weitersagen sollen... Und nun haben diese 
•Hirten" sich selber und die Mahnung •vergessen"? 



Christoph Wrembek 34 

Wer sind diese Leute, die die Mahnung Jesu (in der er wiederum of- 
fenbart, wie der Vater in Wahrheit ist) an sie selbst •vorsorglich" haben 
unter den Tisch fallen lassen? Enthält der Text Hinweise auf sie? 

Fast der gesamte zweite Teil der Deutung widmet sich dem Thema 
•Vernichtung der Bösen" am Tag der Offenbarung! In seinem Gleichnis 
sagte Jesus einfach: •Sammelt zuerst das Unkraut und bindet es in Bün- 
del, um es zu verbrennen..." Ein harmloser, der Natur der Sache ange- 
messener Schluß. Die Deutung macht daraus ihr Hauptthema: Apoka- 
lyptische Vernichtung! (Dabei werden die Bösen nicht in die Finsternis 
hinausgeworfen, sondern in den •Ofen, in dem das Feuer brennt", aber 
geheult und mit den Zähnen geknirscht wird auch hier.) 

Ein Schüler erhielte für solche Deutung des Gleichnisses die Bewer- 
tung: Thema grob verfehlt! Unmöglich kann Jesus sein eigenes Gleich- 
nis so irrig verdreht haben! Auch Matthäus hat das kaum tun können, 
war er doch als Apostel und Evangelist der genauen Überlieferung der 
Worte und Taten Jesu verpflichtet. Wer aber war es dann? 

Ein kleines Wörtchen in der Deutung bringt uns auf die Spur: •Der 
Menschensohn wird seine Engel aussenden, und sie werden aus seinem 
Reich alle zusammenholen, die andere verführt und Gottes Gesetz über- 
treten haben, und werden sie in den Ofen werfen... (Mt 13,41). Das Ge- 
setz! Die Tora! Andere dazu verführen, die Tora nicht zu halten (•ano- 
mia"). Dieser Vorwurf traf am stärksten Paulus (Apg 21,21), den ehema- 
ligen •gesetzestreuen Pharisäer", der zwischen dem Gesetz, das durch 
Mose gegeben war, und der Gnade und Wahrheit, die durch Jesus Chri- 
stus kamen (Joh 1,17), unterschied. 

Diese •Leute des Mose" sind uns sehr wohl bekannt. Apg 15 berich- 
tet, wie etwa um das Jahr 49, als Barnabas und Paulus nach der ersten 
Reise wieder bei den Brüdern und Schwestern in Antiochia sind, einige 
Männer aus Jerusalem aus dem Kreis der Pharisäer, die •gläubig" ge- 
worden waren, nach Antiochia kommen. Dort beginnen sie nichts weni- 
ger als eine •Gegenmission"! Mitte ihrer Verkündigung ist die Tora: 
Wollt ihr gerettet werden, müßt ihr euch an Mose halten! Auch beim er- 
sten Konzil in Jerusalem tritt diese Gruppe nicht etwa zaghaft, sondern 
überzeugt und aggressiv auf: Gewiß ist Jesus der Messias, aber gerettet 
wird nur, wer an der Tora des Mose festhält! 

Diese •Leute vom Gesetz" halten ihre Anschauung für derart richtig 
und wichtig, daß sie, ohne Auftrag der Ältesten, den Aposteln Barnabas 
und Paulus in deren Mission hineinpfuschen und das Evangelium von Je- 
sus Christus zurückdrehen auf Mose: Wer anderes lehrt, andere verführt, 
die Tora des Mose nicht zu halten, der muß ausgerottet werden! Mögli- 
cherweise begann sich dieser Flügel der Jerusalemer Urgemeinde bereits 



Königliches Hochzeitsmahl 35 

mit der Steinigung des Stephanus (etwa 34) zu formieren. Um das Jahr 43, 
nach der Geisttaufe des römischen Hauptmanns Cornelius, hätte diese 
Gruppe den ersten Papst beinahe unter ihre Kontrolle gebracht, hätte 
nicht Gott selbst Sein Handeln durch unleugbare Zeichen gerettet. Um das 
Jahr 59, als Paulus zum letzten Mal nach Jerusalem kommt, hat diese 
Gruppe der •Leute vom Gesetz" auf dem Zion das Sagen. 

Man muß beachten, daß sich die Zwölf, alle Jünger samt allen, die 
sich taufen ließen, zunächst als Juden verstanden und weiter im Tempel 
beteten wie alle anderen Juden auch, nur daß sie sagten: In Jesus, dem 
Nazoräer, ist der Gesalbte Jahwes schon gekommen! 

Bei diesem stark orthodoxen Einschlag der •Urgemeinde" mit der 
Tendenz, das Gesetz des Mose wieder auf den Stuhl zu setzen, sollte 
man überdenken, ob sie so •schöpferisch" sein konnte, wie manche Exe- 
geten anzunehmen pflegen. Nicht •die Urgemeinde" schaffte das neue 
Denken, die Einsicht, wie Gott in Wahrheit ist, sondern Jesus! •Die Ur- 
gemeinde" fiel dagegen recht schnell ins Denken nach der Tora des 
Mose zurück, an deren Maßstab auch der Nazoräer gemessen wurde. 

Ist diese These überraschend? Wer war schöpferischer, •geist-voller": 
Das Vatikanum II oder die Kirche danach? Erleben wir heute nicht 
Ähnliches wie Barnabas und Paulus damals? Das Konzil mit seinen 
2500 Bischöfen und dem Papst in ihrer Mitte ist mit Jesus und dem 
Geist Gottes zu vergleichen. Die Apostel und Jünger bilden sich in den 
Konzilstheologen ab, die die Kommentare, Bücher und Artikel schrei- 
ben, um die •Frohe Botschaft" unters Volk zu bringen (was auch damals 
nicht einfach war). Und heute erleben auch wir jene •Leute vom Ge- 
setz", die sagen: Konzil, gewiß, aber: Zurück zu Mose! 

Liegt hier eine religions-soziologische Gesetzmäßigkeit vor? Denn 
weitere Beispiele finden sich u.a. bei Ordensgründern: Sie in ihrer cha- 
rismatischen Persönlichkeit sind der originelle Geist, Schöpfer des 
Neuen. Nach ihrem Tod brauchte es manchmal nur kurze Zeit, und alles 
tändelte wieder im mittelmäßigen Trott des menschlich Üblichen. 

Zu Barnabas' und Paulus' Zeiten saßen die Gesetzestreuen in der Je- 
rusalemer Zentrale und organisierten von dort aus ihre Einsätze, und 
das •Lehramt" der Ältesten konnte sie nicht daran hindern! Ist da die 
Vermutung nicht naheliegend, daß sie auch dem Matthäus in sein Evan- 
gelium •hineinschrieben" und einiges •zurechtrückten"? Das •Lehramt" 
konnte dies •Hineinschreiben" genauso wenig verhindern, wie zuvor die 
Gegenmission der •Eiferer für das Gesetz" in Antiochia und anderswo. 
Allerdings hielten sich die •Tora-Leute" dabei an die alte Tradition ih- 
rer Vorahnen, einmal Geschriebenes nicht zu streichen, sondern durch 
neu Hinzugefügtes zu •interpretieren". 



Christoph Wrembek 36 

Wenn Matthäus (der als ehemaliger Zöllner •gesetzlos" war und spä- 
ter gewiß nicht auf das Gesetz pochte; er allein bringt das Gleichnis 
vom •Unbarmherzigen Gläubiger") an dieser Stelle seines Evangeliums 
nicht wehren konnte, daß ihm nachträglich hineingeschrieben wurde, 
dann womöglich auch an anderen nicht. 

So wäre es also gut möglich, daß die etwas scharfe Redewendung vom 
•Hinauswurf in die äußerste Finsternis" (bzw. in den •Ofen") in solchen 
Kreisen zu Hause war, die von apokalyptischer Vernichtung aller Geset- 
zesübertreter träumten. In Mt 8,12 hätte Jesus dann deren Redeweise 
übernommen, was gut paßt, wie wir gleich sehen werden. Ob diese 
•Leute der Tora", so stellt sich jetzt die letzte Frage, vielleicht auch den 
Schlußsatz •Viele sind berufen, wenige aber auserwählt", der so fatal 
nach einer •Prädestination der Verwerfung" klingt, auf dem Kerbholz 
haben? Es würde zu ihrem Denken passen. 

Der verdrehte Schlußsatz 

Wer sich die Freiheit nimmt, das zweite Gleichnis mit Zahlen durchzu- 
rechnen, käme zu folgendem Ergebnis: Etwa 500 Gäste im Festsaal, ei- 
ner fliegt raus, bleiben summa summarum 499 drin! Dazu paßt über- 
haupt nicht die Formulierung: Viele berufen, wenige auserwählt! Ge- 
genprobe: Müßten wir von diesem Satz ausgehen und dafür Zahlen 
finden, wobei •viele" mit 500 angesetzt würden, käme man für •wenige" 
auf höchstens 200, niemals aber auf 499! Der eine, der rausfliegt, kann 
geradezu vernachlässigt werden. Außerdem erfahren die 499 nach der 
ersten Berufung nicht zusätzlich eine •zweite Erwählung", sondern bei 
ihnen ändert sich gar nichts! Berufung ist Erwählung! Die Berufung/Er- 
wählung ändert sich nur bei einem, und bei dem dadurch, daß er sich 
selbst ausschließt. Eigentlich müßte man dies Gleichnis mit folgendem 
Satz zusammenfassen: Viele sind berufen und erwählt, aber wer sich 
nicht entscheidet, sich nicht erneuern lassen will, der muß wieder hin- 
aus! 

Der markante Schlußsatz, der für Generationen Mitursache eines 
angstmachenden Gottesbildes war, paßt also nicht zum zweiten Gleich- 
nis. Vielleicht gehört er jedoch zum ersten, wenn doch das zweite erst 
später an das erste angefügt worden ist. 

Das erste endete dann so: •Die Diener gingen an den Stadtrand hin- 
aus und holten alle zusammen, die sie trafen, Böse und Gute, und der 
Festsaal füllte sich mit Gästen. Denn viele sind berufen, aber nur wenige 
auserwählt!" Das paßt nun noch weniger, denn das Gleichnis vermittelt 



Königliches Hochzeitsmahl 37 

den Eindruck, daß der Festsaal durch die Menge der Stadtrandbewoh- 
ner noch viel voller geworden ist als durch die erlauchte Zahl der Ange- 
hörigen der Hautevolee. Diese war berufen und ist nicht gekommen! 
Waren sie im Vergleich zu den Stadtrandleuten •viele" oder •wenige"? 
Waren die •Erwählten" nicht viel mehr als die anfangs Berufenen? 

Der Schlußsatz ist falsch! Jesus kann ihn nicht gesprochen haben! 
Denn der Herr hat genau das Gegenteil von dem erzählt, was jetzt im 
Evangelium steht! Jesus hat erzählt: Wenige waren auserwählt, viele 
aber sind berufen! Die vielen Völker (Jes 2,2f), alle Menschen (Mt 
28,19) sind hineingerufen! 

Wen diese Korrektur verwirrt, der schaue an jener schon zitierten 
Stelle (Mt 8,11 f) nach. Dort spricht Jesus den gleichen Sachverhalt an 
und hier haben wir Originalton: •Viele werden von Osten und Westen 
kommen... Die aber, für die das Reich bestimmt war..." Und dann ge- 
braucht er gegen die toratreuen Führer des Volkes ihre eigene apokalyp- 
tische Redewendung, wie er es gleicherweise in Mt 22,7 tut. 

Diese Korrektur •Wenige erwählt - viele/alle hereingerufen" paßt ge- 
nau in die Heilsgeschichte Gottes, der zwar mit einem, Abram, anfing, 
aber bereits bei ihm das Ziel im Auge hatte: Durch dich sollen alle Ge- 
schlechter der Erde Segen erhalten! Das Heil kommt von den Juden 
(Joh 4,22), sie sind die •wenigen", das •erwählte Volk". Aber Gott will, 
daß alle Menschen gerettet werden! Wäre es im Himmel nicht besser als 
auf der Erde, wäre das Evangelium nie •Frohe Botschaft" für alle Völ- 
ker geworden. 

Wie konnte es aber passieren, daß sich dieser verdrehte Satz (man 
braucht ja nur den zweiten Teil an die erste Stelle zu setzen) so hartnäk- 
kig und unwidersprochen (wenigen Handschriften nur ist die Wider- 
sprüchlichkeit aufgefallen und sie haben korrigiert: Denn viele sind - er- 
wählt!) durch die Zeiten hielt? Der Satz (auch er eine Redewendung) 
gibt eine menschliche Erfahrung wieder, die fraglos evident ist und 
lOOfach belegt werden kann: Viele wollen Karten zum Daviscup-End- 
spiel, nur wenige zählen zu den Auserwählten! Viele Studenten wollen 
ein Zimmer, nur wenige haben Glück! Da bei dieser Redewendung un- 
sere menschliche Erfahrung sofort •ja, so ist es!" sagt, merkt gerade we- 
gen dieser Evidenz niemand, daß Jesus (wieder einmal) nicht erzählte, 
was bei Menschen evident, sondern was bei seinem Vater normal ist! 
Was er gesagt hatte, war für menschliche Erfahrung derart unwahr- 
scheinlich, daß es sogleich auf unsere Verhältnisse zurechtgedreht 
wurde. Und dies könnten sehr wohl die •Leute vom Gesetz" getan ha- 
ben. Bis heute müht sich Gott, zu sagen, wie er in Wahrheit ist! Prädesti- 
nation ja, aber Vorherbestimmung zur Erwählung! (Eph 1) 



Christoph Wrembek 38 

Jeder Papst als Nachfolger des Petrus erinnert an diese Wahrheit. 
Denn Petrus, der seinen Herrn verleugnete, hörte nicht das Wort: •Dann 
werde auch ich dich vor meinem Vater im Himmel verleugnen" (Mt 
10,33); er wurde auch nicht •in die Finsternis" oder •in den Ofen" ge- 
worfen, sondern neu berufen und erwählt, die Brüder zu stärken, die 
Herde zu weiden. Die Gott berufen hat, die macht er auch gerecht! (Rö 
8,30) 

Und was geschieht mit den Ersteingeladenen, die nicht kamen? Kom- 
men sie in den Ofen? Genau vor den beiden Gleichnissen der •Bösen 
Winzer" und des •Königlichen Hochzeitsmahles", ebenfalls verbunden 
durch •Hört noch ein anderes...", hatte Jesus das Gleichnis von den 
•Ungleichen Söhnen" erzählt und darin den führenden Männern des 
Volkes gesagt: •Zöllner und Dirnen gelangen eher in das Reich Gottes 
als ihr!" (Mt 21,31). Eher! Zuerst jene, dann auch ihr! Paulus widmet 
das ganze 11. Kapitel seines Briefes an die Römer dieser Sorge, daß 
Gott auch seine Brüder, sein Volk retten werde; er selbst wäre bereit, sie 
•auszulösen" (Rom 9,3). •Gott hat alle in den Ungehorsam eingeschlos- 
sen, um sich aller zu erbarmen!" (Rom 11,32) 

In der Tat: Wenige waren erwählt. Mit ihnen begann alles. Alle aber 
sind berufen! 

Nachtrag 

Die hier vorgelegte Deutung des Gleichnisses vom •Mann ohne hoch- 
zeitliches Gewand" geht davon aus, daß das Gleichnis als ursprünglich 
selbständige Einheit - mit eigener Sinnspitze - von Jesus erzählt wurde. 
Diese Deutung erscheint stimmig und wurde, wie gesagt, in der Kate- 
chese der ersten Jahrhunderte verwandt. Störend an ihr wirkt der unnö- 
tig scharfe Hinauswurf des eigenen Mannes. Geht man diesem •apoka- 
lyptischen Gerichtswort" noch einmal nach und berücksichtigt dabei 
mehr als bisher den fundamentalen Konflikt zwischen den •Leuten von 
der Gnade und Wahrheit durch Jesus Christus" und den •Leuten nach 
der Tora Gottes durch Mose", so legt sich eine andere Deutung dieses 
Gleichnisses nahe, die das •störende Element" beseitigt, dann aber weit- 
reichendes Umdenken bezüglich der Abfassung des Matthäus-Evange- 
liums nach sich zieht. 

Bislang haben wir den •Mann ohne hochzeitliches Gewand" als einen 
der •Bösen" gesehen, die der König hereingeholt hatte (ohne daß sie ihr 
•Bösesein" zuvor hätten ablegen müssen!). Ist aber, unter Berücksichti- 
gung der Spannung zwischen •Tora" und •Gnade", eine andere Deu- 
tung nicht viel einleuchtender? Die •Leute von der Tora des Mose" 



Königliches Hochzeitsmahl 39 

mußten aus dem Gleichnis vom •Königlichen Hochzeitsmahl" hören, 
daß am Ende alle zu Gott kommen, Böse und Gute. Grundsätzlich wa- 
ren sie auch dafür, schließlich sollten ja •alle Völker" zum Zion versam- 
melt werden - aber nicht ohne Tora! Alle dürfen zum königlichen Hoch- 
zeitsmahl, gewiß - aber nur bekleidet mit der Tora! Wer die Tora nicht 
trägt, kann nicht gerettet werden, fliegt wieder hinaus! 

Genauso hatte dieser •Kreis der Pharisäer, die gläubig geworden wa- 
ren" (Apg 15,5), gegen Paulus und Barnabas nicht nur polemisiert, son- 
dern handfest gearbeitet. Auf dem ersten •Konzil" stellten sie eine 
starke Gruppe, die nur durch die Autorität des Petrus und des Herren- 
bruders Jakobus noch einmal zurückgewiesen werden konnte. Das war 
im Jahre 49. Zehn Jahre später, als Paulus zum letztenmal nach Jerusa- 
lem kommt, besteht diese Gruppe aus •Tausenden", die •Eiferer für das 
Gesetz" sind (Apg 20,20). Aber schon im Jahre 43, als Petrus, von Gott 
eigens durch die bekannte Vision vom unreinen Getier gedrängt, seine 
grenzüberschreitende Begegnung mit dem römischen Hauptmann Cor- 
nelius in Caesarea Maritima hat, muß er sich anschließend in Jerusalem 
gegen eine starke •toratreue" Gruppe durchsetzen. 

Wenn also feststeht, daß bereits in den vierziger und fünfziger Jahren 
in Palästina, vor allem in Jerusalem, der orthodoxe Flügel von der •Tora 
des Mose" die mündliche Verkündigung des Evangeliums, daß wir al- 
lein durch die Gnade Jesu des Herrn gerettet werden, bekämpft und da- 
gegen als entscheidendes Kriterium für unsere Rettung die Beschnei- 
dung und das Festhalten an der Tora verkündet, dann ist es geradezu 
unvorstellbar, daß diese einflußreiche Partei die •schriftliche Verkündi- 
gung" unbehelligt passieren ließ! Es ist damit zu rechnen, daß diese 
•Leute von der Tora" die schriftliche Frohe Botschaft von der Rettung 

'des Menschen durch die Liebe Gottes allein genauso korrigierten, wie 
sie dies in der mündlichen Auseinandersetzung taten. 

Dies aber muß vor der Eroberung Jerusalems und dem Brand des 
Tempels am 29. August 70 geschehen sein! Denn dieses Ereignis kam ei- 
ner •apokalyptischen Vernichtung" gleich, die allerdings den Tempel, 
den •Stuhl des Mose" und die Tora traf. Danach war für eine gewisse 
Zeit den •Leuten von der Tora" die Argumentationsbasis entzogen, das 
•Gesetz" über die •Gnade und Wahrheit Jesu, des Herrn", zu stellen. 

Wenn also das Gleichnis des •Mannes ohne hochzeitliches Gewand" 
von ihnen stammt (auf jeden Fall vor dem Jahre 70) und sie darin das 
•Evangelium von der bedingungslosen Rettung aller" auf die •Bedin- 
gung der Tora des Mose" hin korrigieren, dann muß Matthäus das 
Gleichnis vom •Königlichen Hochzeitsmahl" schon vorher (in den vier- 
ziger, fünfziger Jahren) niedergeschrieben haben. 



Christoph Wrembek 40 

Der vehemente Konflikt zwischen •Mose und Jesus", vor allem in Pa- 
lästina, findet sich in den verschiedenen Hinweisen wieder, daß Paulus 
sowohl in seiner mündlichen Verkündigung von diesen •Leuten von der 
Tora" bedrängt wurde als auch in seiner schriftlichen Verkündigung, sei- 
nen Briefen, aufpassen mußte (•das ist meine Schrift", Gal 6,11; 2 Tess 
3,17), daß nicht gefälschte (2 Tess 2,2), •korrigierte" Briefe von ihm die 
jungen Gemeinden verwirrten (wie dies etwa für 1 Kor 14,33b-35 anzu- 
nehmen ist). Schließlich paßt auf Paulus, Petrus, Johannes und alle 
•Leute von der Gnade Gottes" die drohende, apokalyptische Mahnung 
der •Tora-Leute" aus Mt 13,4f: •...die andere verführt und Gottes Ge- 
setz übertreten haben...". 

Was hier hypothetisch entworfen ist, stellt beileibe keinen Vorwurf ge- 
gen •die Juden", genauer: gegen die Judenchristen von damals dar. Die 
Auseinandersetzung hat letztlich nur geholfen, das Eigentliche der Fro- 
hen Botschaft besser zu verstehen. Wohl aber könnte damit der Tatsache 
Rechnung getragen werden, daß es •im Menschen" gewisse Bestrebun- 
gen gibt, die damals in diesen Kreisen aufbrechen mußten, während sie 
heute, aus ähnlichen Motiven, in kirchlichen Kreisen auftreten - und 
wieder helfen werden, das Eigentliche der Frohen Botschaft von der 
Rettung aller Menschen besser zu verstehen. 




