
Maria im Hause Davids 
Tempelrolle und Jungfrauengeburt 

Bargil Pixner, Jerusalem 

Daß die Verfasser des ersten und dritten Evangeliums an die Geburt Jesu 
aus einer Jungfrau glaubten, ist nicht anzuzweifeln. Sie fanden darin die 
Bestätigung für die Präexistenz des Gottessohnes. Sowohl Matthäus als 
auch Lukas hatten Zugang zu haggadischen Überlieferungen aus der 
Umgebung der desposynoi, d.h. dem Kreis der jesuanischen Großfamilie. 
Matthäus mag solche Kreise im südsyrischen Raum (Kochaba in der Ba- 
tanäa) gefunden haben. Lukas dagegen, dessen genaue Kenntnis der To- 
pographie Jerusalems und seiner Umgebung kaum anders als durch ei- 
nen persönlichen Besuch der heiligen Stadt erklärt werden kann, fand 
dort im Familienkreis um Simeon Bar-Kleopha, dem zweiten Bischof der 
Urgemeinde und Vetter Jesu, die Quellen für seine Kindheits- und Ju- 
gendgeschichte.1 

Das religiöse Leben im Judentum der Zeitenwende wurde durch die 
verschiedenen Torahschulen bestimmt, von denen die der Pharisäer, Sad- 
duzäer und Essener die wichtigsten darstellten. Was war nun der religiöse 
Hintergrund der Familie Jesu? Ein Wort Marias, das uns Lukas überlie- 
fert hat, mag einen aufschlußreichen Weg weisen, um diese Frage zu be- 
antworten. Auf die Botschaft des Engels: •Du wirst schwanger werden 
und einen Sohn gebären" (Lk 1,31), antwortet Maria: •Wie soll das ge- 
schehen, da ich keinen Mann erkenne?" (Lk 1,34). Die Schwierigkeit, die 
Maria vorbringt, klingt eigenartig, denn einige Verse zuvor hieß es ja, daß 
sie mit einem Mann verlobt war (Lk 1,27). Maria hätte ohne Problem das 
Engelwort so verstehen können: Sobald du mit deinem Mann zusammen- 
kommst, wirst du einen Sohn empfangen. Doch Maria sah darin anschei- 
nend nicht die Lösung. Was berechtigte diese verlobte Jungfrau, eine sol- 
che Schwierigkeit vorzubringen? Hatte sie, wie die kirchliche Tradition 
seit Gregor von Nyssa2 und Augustinus3 behauptet, ein Jungfräulichkeits- 
gelübde abgelegt? 

1 Vgl. Kapitel 23 •Simeon Bar-Kleopha, der zweite Bischof Jerusalems" und 25: •Lukas 
und Jerusalem" in: B. Pixner, Wege des Messias und Stalten der Urkirche (hrsg. R. Ries- 
ner), Gießen 1991 [im Erscheinen]. 
2 In diem natalem Christi (PG 46,1140 ff). 
3 De sacra virginitate 4 (PL 40,398); Sermo 291,5 (PL 38,1318). 



Bargil Pixner 42 

Für einen, der das heutige Judentum kennt, scheint diese Ansicht so 
gut wie ausgeschlossen. Die einzige überlebende Form des neutestament- 
lichen Judentums war der Pharisäismus. Den Rabbinen gelang es, we- 
sentliche Teile ihres Glaubensgutes hinüberzuretten, obwohl Christen- 
tum und Islam immer mehr erstarkten. Heute wie schon damals4 galt es 
als mizwah, d. h. Pflichtgebot, den Auftrag Gottes an die ersten Menschen 
zu erfüllen: •Seid fruchtbar und vermehrt euch, bevölkert die Erde und 
unterwerft sie euch!" (Gen 1,28). Die orthodox-religiösen Juden sind des- 
halb überall bemüht, daß allen ihren Familienmitgliedern sich in der Ehe 
die Möglichkeit für die Befolgung dieses göttlichen Gebotes bietet. Und 
wenn irgendein Mann oder eine Frau ohne Partner geblieben ist, fehlt es 
nicht an Personen, die alles in die Wege leiten, um eine Verbindung zu be- 
werkstelligen. In einem von pharisäischen Gedanken geprägten Kontext 
erscheint das Wort Marias befremdend und unverständlich. 

Doch zur Zeit Jesu war das nicht die einzige jüdische Einstellung zur 
Ehe. Die Sadduzäer, welche die Torahschule der hohen aristokratischen 
Priesterklassen bildeten und die Autorität der Propheten wie auch den 
Glauben an eine künftige Auferstehung der Toten leugneten (vgl. Apg 
23,8), dürften in Beziehung auf das Fortpflanzungsgebot von Gen 1,28 
ähnlich wie die Pharisäer gelehrt haben (vgl. Mk 12,18-27). Anders aber 
dachten die Frommen aus dem Essenismus. Wenn ihr Einfluß auf die Be- 
völkerung auch nicht so stark war wie der der Pharisäer, gab es doch nach 
Philo (Apologia pro Judaeis 1) und Flavius Josephus (Bell II 124) in den 
meisten Städten und Siedlungen essenische Gruppen. In klösterlichen 
Gemeinschaften wie Qumran oder auf dem Zionsberg in Jerusalem leb- 
ten zölibatäre essenische Mönche5. Doch an anderen Orten gab es auch 
Gemeinschaften von verheirateten Essenern, welchen die eheliche Ent- 
haltsamkeit als religiöses Ideal vorschwebte: Der eheliche Verkehr diente 
ihnen einzig für die Fortpflanzung (Bell II 160 f). 

Was wir bisher von den antiken Schriftstellern über die Essener wuß- 
ten, ist durch die Schriftrollenfunde in den Höhlen von Qumran bestätigt 
und ergänzt worden. Nun gibt es in der erst spät veröffentlichten, läng- 
sten Schriftrolle aus Höhle 11, der sogenannten Tempelrolle, eine Stelle 
(HQMiqd 53,16-54,3), die neues Licht auf die Situation Marias wirft, 
welche sie in die Worte faßte: •Wie soll das geschehen, da ich keinen 
Mann erkenne?" (Lk 1,34). Der größte Teil der Rolle betrifft Anweisun- 
gen zum Bau des Tempels und der Gestaltung seines Kultes. Die Gesetze, 

4 Vgl. H. L. Strack - P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und 
Midrasch II, München 1924, 372 f. 
5 Vgl. Kapitel 12 •Das Essener-Quartier in Jerualem" und 24: •Die Essener, Barnabas und 
der Hebräer-Brief", in: B. Pixner, Wege des Messias (s. Anm. 1). 



Haus David 43 

die sämtlich als direkte Gottesrede formuliert sind, sollen offensichtlich 
eine Lücke der Gesetzgebung des Pentateuchs füllen. Am Schluß der 
Tempelrolle finden sich auch noch allgemeine Gesetzesbestimmungen. 

Als Erläuterung zu den Anweisungen über die Gelübde in Num 30,4-9 
heißt es hier: •Und wenn eine Frau mir gegenüber ein Gelübde ablegt 
oder sich eine Enthaltung auferlegt im Haus ihres Vaters durch Eid in ih- 
rer (vorehelichen) Jugend, und ihr Vater hörte ihr Gelübde beziehungs- 
weise das Enthaltsamkeitsversprechen, das sie auf sich genommen hat, 
und er schwieg ihr gegenüber, dann gelten alle ihre Gelübde und (auch) 
jegliche ihrer Enthaltsamkeitsversprechen, die sie auf sich genommen 
hat. Aber wenn ihr Vater ihr gegenüber Einspruch erhebt an dem Tag, da 
er eines ihrer Gelübde und Enthaltsamkeitsversprechen, die sie auf sich 
genommen hat, hört, dann sind sie ungültig und ich will ihr vergeben, 
denn er hat ihr gegenüber Einspruch erhoben". Nach einer Textlücke 
heißt es hinsichtlich einer verheirateten Frau über •irgendeinen Schwur 
der Enthaltung]: Ihr Mann kann [ihn für] gült[ig erklären und ihr Mann 
kann] ihn aufheben am Tag, da er es hört, und ich will [ih]r vergeben"6. 
Wäre es möglich, daß beide Fälle für Maria zutrafen? Wissen wir etwas 
über die Jugend und den familiären Hintergrund Marias? 

Das Haus David: Verbannung und Rückkehr 

Die Abstammung Jesu aus dem davidischen Geschlecht ist von den Evan- 
gelien und anderen frühchristlichen Schriften so stark bezeugt, daß dies 
als geschichtliche Tatsache gelten muß und nicht einfach als theologu- 
menon abgetan werden kann. Mit diesem Ausdruck wollen viele moder- 
nen Exegeten sagen, daß die Evangelisten, welche von der Messianität 
Jesu überzeugt waren, diese durch die künstliche Konstruktion seiner 
davidischen Abstammung bekräftigen wollten. Älter noch als das Zeug- 
nis der Evangelien ist jenes des Paulus im Römerbrief aus dem Jahr 57 
n. Chr. Er weiß sich als Apostel •ausgesondert für die Frohbotschaft, die 
Gott im voraus durch seine Propheten in heiligen Schriften angekündigt 
hatte, von seinem Sohn, der nach dem Fleisch aus dem Geschlecht Da- 
vids hervorgegangen ist" (Rom 1,1-3). Außerhalb des Neuen Testaments 
besitzen wir das Zeugnis des judenchristlichen Schriftstellers Hegesipp 
(um 160 n.Chr.), der berichtet, daß unter Vespasian, Domitian und Tra- 
jan manche Blutsverwandte Jesu als Nachfahren Davids verfolgt und 
hingerichtet wurden (bei Eusebius, HE III 12; 19; 32,4). 
6 Text nach J. Maier, Die Tempelrolle vom Toten Meer, München 1978, 55. Ergänzte Text- 
teile stehen in eckiger Klammer. 



Bargil Pixner 44 

Die davidische Dynastie hat in Jerusalem bis 586 v. Chr. die Herrschaft 
innegehabt. Diese Herrschaft nahm ein jähes Ende, als in jenem Jahr Je- 
rusalem zerstört und die Angehörigen des königlichen Geschlechtes zu- 
sammen mit den oberen Schichten der Bevölkerung nach Babylon ver- 
schleppt wurden (2 Kön 24-25). Wir hören weiterhin, daß um 520 n. Chr. 
der Davidide Zerubbabel aus dem babylonischen Exil freigelassen und 
unter seiner Führung der Bau des Tempels in Jerusalem in Angriff ge- 
nommen wurde (Esr 2,2; 3,2; 5,2). In den Schriften der zeitgenössischen 
Propheten Haggai und Sacharja leuchtet die Hoffnung durch, daß das 
Haus David bald wieder seine Machtstellung zurückerhalten werde (Hag 
2,20-23; Sach 6,12 f). Es mag wohl sein, daß solche neu erwachenden 
messianischen Hoffnungen den persischen Herrschern zu Ohren kamen 
und daß Zerubbabel nach Babylon zurückgerufen wurde. Nach manchen 
Gelehrten würde dies sein plötzliches Verschwinden aus Jerusalem am 
ehesten verständlich machen7. Daß ein Teil des davidischen Hauses wei- 
ter in Babylon verblieb, ergibt sich aus der Tatsache, daß bei der Gruppe 
der Rückkehrer, die ein halbes Jahrhundert später (um 457 v. Chr.) mit 
Esra nach Jerusalem kamen, wiederum Davididen zu finden sind. Esra 
erwähnt in seinem Buch, daß mit ihm und anderen auch •von den Nach- 
kommen Davids Hattusch, der Sohn Schechanias" nach Jerusalem zu- 
rückgekehrt war (Esr 8,3). So darf man mit Recht annehmen, daß manche 
davidische Familien in der babylonischen Diaspora zurückgeblieben wa- 
ren. In der talmudischen Literatur wird mitgeteilt, daß der berühmte 
Rabbi Hillel und Rabbi Hijja mit dem davidischen Geschlecht verwandt 
gewesen seien8. Auch von den späteren Exilarchen in Babylon wird be- 
hauptet, daß sie aus dem Hause Davids stammten9. 

Das Neue Testament bezeugt, daß Joseph von Nazareth aus dem Haus 
David stammte (Mt 1,20; Lk 1,27). Manches spricht dafür, daß auch Ma- 
ria selbst dem davidischen Geschlechte angehörte. Das vom Engel ge- 
sprochene Wort, daß Gott dem von keinem Mann gezeugten Sohn Ma- 
riens den Thron seines Vaters David geben wird" (Lk 1,32), ist immer 
wieder so verstanden worden, daß auch Maria eine Davididin war10. Ihre 
Verwandtschaft mit Elisabeth, die einer aaronitischen Priesterfamilie an- 
gehörte (Lk 1,36), braucht das nicht auszuschließen. So könnte Maria so- 
wohl königliches als auch priesterliches Blut gehabt haben. Das Proto- 

7 Vgl. A. van den Born, Zerubbabel, in: H. Haag, Bibel-Lexikon, Zürich M982, 1927. 
8 Babylonischer Talmud, Kethuboth 62b; Jerusalemer Talmud, Ta'anit 4,2 (68a). 
9 Jerusalemer Talmud, Kilaim 9,4 (32b); Babylonischer Talmud, Horajot 11b. 
10 Vgl. J. Masson, Jesus fds de David dans les genealogies de Saint Matthieu et de Saint Luc, 
Paris 1982, 558. 



Haus David 45 

evangelium nennt sie in der Tat eine Tochter Davids11. Schon Ignatius 
von Antiochien12 und der Apologet Justin13 waren derselben Meinung. 
Durch die Ehe mit dem Davididen Joseph wurde Marias Sohn ein voll- 
wertiger Nachkomme des königlichen Geschlechts. 

Jesus, der Nazoräer 

Aus den Evangelien erfahren wir, daß die Familie des Joseph in Nazareth 
ansässig war und daß Jesus den Beinamen •der Nazoräer" (Na^copalog) 
hatte. Nach Lukas waren die Eltern Jesu schon vor seiner Geburt in Na- 
zareth wohnhaft (Lk 2,4f), nach Matthäus kamen sie erst nach der Rück- 
kehr aus Ägypten dorthin (Mt 2,19-23). Fast mysteriös klingt die Begrün- 
dung des Evangelisten für die Wahl von Nazareth als Wohnsitz des Mes- 
sias: •Denn es sollte sich erfüllen, was durch die Propheten gesagt wor- 
den ist: Er wird Nazoräer genannt werden" (Mt 2,23). Es ist viel herum- 
gerätselt worden, auf welches Prophetenwort Matthäus Bezug nehmen 
wollte, und wie dies mit Nazareth in Verbindung gebracht werden 
könnte. Der große Kirchenlehrer Hieronymus (349-419) kommt uns da- 
bei zu Hilfe. Er erwähnt in seinem Kommentar zum Propheten Jesaja, 
daß bei den jesusgläubigen Juden noch die Erinnerung weiterlebte, daß 
hiermit die Weissagung von Jes 11,1 gemeint sei14. Dort ist nämlich von 
einem •Sproß" (hebräisch nezer) die Rede, dem •Sproß" aus dem Wur- 
zelstock Isais, dessen Sohn König David war. Mit dem Titel •Nazoräer" 
ist also nicht so sehr der Heimatort Jesu gemeint, sondern seine davidis- 
che Abstammung. 

So hat es auch der blinde Bettler am Straßenrand von Jericho verstan- 
den, als man ihm sagte, •Jesus der Nazoräer" (Lk 18,37; anders Mk 10,47 
[Na^apTjvög]) ginge vorüber. Seine spontane Reaktion war: •Sohn Da- 
vids, erbarme dich meiner!" (Lk 18,38 parr.). Es wird wohl kaum jemand 
annehmen können, daß das Prophetenwort etwas über das ganz unbedeu- 
tende Kleindorf in Galiläa aussagen wollte. Die Ausgrabungen der letz- 
ten Jahrzehnte haben ergeben, daß Nazareth zur Zeit Jesu kaum mehr als 
100 bis 150 Einwohner gezählt hat15. Dieser abseits der großen Verkehrs- 

11 ProtEvJac 10,1 (E. Hennecke - W. Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen in 
deutscher Übersetzung I: Evangelien, Tübingen M987, 342). 
12 An die Epheser 18,2. 
13 Dialog mit Tryphon 45,4. 
14 Commentarius in Isaiam 11,1-3 (A. F. J. Klijn - G. Reinink, Patristic Evidence for Jewish 
Christians Sects, NTSupl 36, Leiden 1973, 222). 
15 Vgl.   R.   Riesner,  Nazareth,   Das  Große Bibellexikon II,  Wuppertal,  Gießen  21990, 
1031-1037. 



Bargil Pixner 46 

Straßen gelegene Weiler in den Hügeln von Unter-Galiläa gehörte damals 
am ehesten zum Großdorf Jafia, das eine knappe Meile (ca. 2 km) ent- 
fernt lag und als stark befestigter Ort nach Josephus im großen Krieg ge- 
gen die Römer (66-70 n. Chr.) eine wichtige Rolle gespielt hatte (Vita 230; 
Bell III 289 ff). Nazareth dagegen war so unbedeutend, daß es außer im 
Neuen Testament nirgends in den alten Quellen erwähnt wird, weder im 
Alten Testament noch in den jüdischen Schriften. 

1962 wurde allerdings in Caesarea Maritima das Fragment einer Mar- 
mortafel aus dem 3. Jahrhundert n. Chr. mit einer hebräischen Inschrift 
gefunden, welche eine Liste von Priesterfamilien enthielt, die sich in der 
spätrömischen Periode in Galiläa niedergelassen hatten16. Darauf wird 
zufällig auch eine in Nazareth ansässige Familie erwähnt. Die Entdek- 
kung war auch deshalb wichtig, da durch sie eine alte Streitfrage entschie- 
den wurde. Von der griechischen Schreibweise war nämlich nicht klar, ob 
Nazareth im Hebräischen mit Zade oder mit Sajin geschrieben wurde. 
Das klare Zade der Inschrift unterstützt die Verbindung des Ortsnamens 
mit nezer •Sproß". Dagegen wurde die Vermutung hinfällig, daß der Bei- 
name Nazoräer vielleicht mit dem •Nasiräer" (NampaTog) zusammen- 
hängen könnte, einem Gottgeweihten, der sich aller berauschenden Ge- 
tränke enthielt und sich die Haare frei wachsen ließ (Ri 13,5.7). 

Jesus, der Nazoräer, will also in erster Linie nicht besagen, daß er aus 
Nazareth stammte, sondern daß er zur davidischen Sippe der Nazoräer 
gehörte. Das Prophetenwort soll auf ihn als den Nezer-Sproß aus Davids 
Stamm hinweisen. Doch kann der Ausdruck wirklich auch eine ganze 
Sippe bezeichnen? Wir wissen nun aus den Schriften, die in den Höhlen 
von Qumran gefunden wurden, daß dies damals tatsächlich der Fall war. 
Aus den Hymnen, die dem Gründer der Qumran-Essener zugeschrieben 
werden, ersehen wir, daß er mehrere Male seine essenische Gruppe als 
•Sproß der göttlichen Pflanzung bezeichnet (1QH 6,15; 8,6.13). So ähn- 
lich dürfte der davidische Klan gedacht haben, aus dem Jesus hervorging. 
Die Bezeichnung •Nazoräer", welche später den Jesusgläubigen um den 
Herrenbruder Jakobus eigen war17, wurde schließlich von den Juden auf 
alle übertragen, die zu dieser neuen Glaubensbewegung gehörten (Apg 
24,5). Die Juden nennen die Christen heute noch die nozrim, und der po- 
puläre Ausdruck für Christen bei den Arabern ist nassara. 

16 Vgl. G. Kroll, Auf den Spuren Jesu, Stuttgart l01988, 82 f. 
17 Vgl. Kap. 21: •Jakobus der Herrenbruder, in: B. Pixner, Wege des Messias(s. Anm. 1). 



Haus David 47 

Die Wiederbesiedlung Nazareths 

Man kann daher mit einem gewissen Recht annehmen, daß Nazara/Na- 
zareth (Klein-Nezer) seinen Namen von einer davidischen Sippe erhalten 
hatte, die vermutlich gegen Ende des 2. Jahrhunderts v. Chr. von Babylon 
gekommen war. Man könnte viele Beispiele anfügen, wo Stammes- oder 
Sippennamen auf Ortschaften übertragen wurden, so Dan vom Stamme 
Dan (Ri 18,29), Schomron/Samaria vom Klan des Schomer (1 Kön 
16,24), Jebus/Jerusalem von den Jebusitern (1 Chr 11,4), Manda nörd- 
lich von Nazareth wahrscheinlich vom Klan der Mandäer usw. Wie der 
ursprüngliche Name des zum Gebiet von Sebulon gehörigen Ortes Naza- 
reth gelautet haben mag, wissen wir nicht. Die alte, bis in die Bronzezeit 
zurückgehende Siedlung wurde anscheinend um das Jahr 733 v. Chr. ver- 
lassen. Damals drang der assyrische Eroberer Tiglat-Pileser III. in Gali- 
läa ein, führte die meisten Israeliten in das Exil nach Assur (2 Kön 15,29) 
und schuf die assyrische Provinz Megiddo. Galiläa war ein Land der Hei- 
den geworden. Der Prophet Jesaja bedauerte diese Paganisierung der al- 
ten Stammesgebiete: •Einst hat [der Herr] das Land Sebulon und das 
Land Naphtali gering geschätzt". Jesaja spricht vom •Galil der Heiden" 
(Jes 8,23), doch in die Zukunft schauend, sieht er, daß dort einmal ein 
•helles Licht erscheinen wird" (Jes 9,1 vgl. Mt 4,12-16). 

Zu Anfang der Makkabäer-Zeit, in der Mitte des 2. Jahrhunderts 
v. Chr., finden wir nur vereinzelte jüdische Gruppen in Galiläa (1 Mak 
5,9 ff)- Dies änderte sich drastisch mit der Eroberung des Landes durch 
den Hasmonäer Hyrkanus (134-104 v.Chr.). Er und sein Nachfolger 
Alexander Jannai stellten die Bewohner vor die Wahl, entweder durch 
die Beschneidung das Judentum anzunehmen oder das Land zu verlassen 
(Ant XII 393 ff). Zur selben Zeit kam es auch zu einer starken Rückwan- 
derungsbewegung von Juden aus Babylonien und Persien. Da die Ergeb- 
nisse der Ausgrabungen in Nazareth eine Siedlungslücke in der persi- 
schen und frühhellenistischen Periode vermuten lassen, darf man anneh- 
men, daß diese Lücke gefüllt wurde, als eine Gruppe der davidischen 
Nazoräer-Sippe in der Makkabäer-Zeit das verlassene Dorf wiederbesie- 
delte, wohl als Rückwanderer aus dem babylonischen Exil. Da das davi- 
dische Geschlecht in Nazareth, wie die Evangelienberichte zeigen, nicht 
nur aus der Familie Jesu bestand, sondern auch aus anderen Stammesver- 
wandten (Mk 6,3 f [auyyeveü;]), kann bei der geringen Zahl der Einwoh- 
ner angenommen werden, daß die meisten Nazarethaner zur selben 
Großfamilie, also zur nazoräischen Sippe, gehörten. 

Der selbst aus Palästina stammende Schriftsteller Julius Africanus 
weiß auch am Ende des 2. Jahrhunderts n. Chr. zu berichten, daß die 



Bargil Pixner 48 

Blutsverwandten Jesu (Secntoauvoi) in den Dörfern Kochaba und Na- 
zara die davidischen Genealogien aufbewahrt hatten (bei Eusebius, HE I 
7,14). Diese geographische Verteilung der davidischen Sippe war an- 
scheinend schon vor der Zeitenwende erfolgt. Es ist bekannt, daß Fami- 
lien priesterlicher und königlicher Abstammung großen Wert auf ihre 
Genealogien legten18, jene, weil davon die Gültigkeit ihres Priesteramtes 
abhing, diese, da die messianischen Verheißungen damit verbunden wa- 
ren. Kochaba war ein Dorf, das in der Batanäa, dem alttestamentlichen 
Baschan, lag19, einem jüdischen Siedlungsgebiet östlich vom See Geneza- 
reth, in dessen Nähe nach Josephus der Pilgerweg von Babylon nach Je- 
rusalem vorbeiführte (Ant XVII 236). 

Als die Nachricht von der Neuerrichtung eines selbständigen jüdi- 
schen Staates nach Babylon drang, haben sich viele jüdische Sippen auf 
den Weg gemacht, um in die alte Heimat zurückzukehren. Darunter war 
auch unsere davidische Sippe der Nazoräer. Man kann weiter vermuten, 
daß ein Teil der nazoräischen Heimkehrer, wie viele andere Exilanten- 
gruppen, sich zuerst in der Batanäa niederließen20. In diesem alten israeli- 
tischen Gebiet mögen sie damals Kochaba (Sterndorf [vgl. Num 24,19]) 
gegründet haben. Ein Teil dieses zum Stamm Juda gehörigen Klans 
könnte sich später in Galiläa, im Stammesgebiet von Sebulon, eine neue 
Heimat gesucht und ihrer Gründung den Namen Nazara (Sproßdorf) ge- 
geben haben. In der Batanäa scheinen sich damals, wenn ich mit meiner 
Interpretation der Kupferrolle von Qumran (3Q15 8,1-10,4) recht habe, 
auch verschiedene essenische Gruppen niedergelassen zu haben21. Das 
Gebiet wurde unter Herodes dem Großen steuerfrei und besaß aus den 
neueingewanderten •babylonischen Juden" eine gut ausgebildete Schutz- 
truppe zur Verteidigung der Pilgerstraße (Ant XVII 23-28). In der Bata- 
näa kann es zu einer Beeinflussung des davidischen Klans mit esseni- 
schem Gedankengut gekommen sein. 

18 Vgl. J. Jeremias, Jerusalem zur Zeit Jesu, Göttingen 31962, 308-324. 
19 Vgl. B. Pixner - R. Riesner, Kochaba, Das Große Bibellexikon II, Wuppertal, Gießen 
21990, 801 f. 
20 Vgl. Kapitel 10: •Die Batanäa als jüdisches Siedlungsgebiet", in: B. Pixner,  Wege des 
Messias (s. Anm. 1). 
21 Vgl. B. Pixner, Unravelling the Copper Scroll Code: A Study on the Topography of 3 Q 
15, RQ 11 (1983) 323-366 (350-353). 



Haus David 49 

Bethesda und Kosiba 

Die frühchristlichen Traditionen über die Geburt und Jugend Marias las- 
sen sich zurückführen auf das sogenannte •Protoevangelium des Jako- 
bus". Als Entstehungszeit wird gewöhnlich die Mitte des 2. Jahrhunderts 
angenommen. Sicherlich war der Herrenbruder Jakobus, dem dieses 
Werk zugeschrieben wird, nicht der Verfasser, doch bei der Langlebigkeit 
orientalischer Familientraditionen ist es nicht ausgeschlossen, daß man- 
ches darin tatsächlich auf Überlieferungen der Jesus-Familie zurückgeht. 
Das Protoevangelium ist eine Erzählung über die wunderbare Geburt 
Marias, der Tochter des reichen Joachim und seiner Frau Anna, über Ma- 
rias Aufwachsen im Tempel und über ihre Jungfräulichkeit, die durch 
den dem Hause David entstammenden Witwer Joseph, dem sie durchs 
Los anvertraut worden war, nicht verletzt wird. Es wird darin auch er- 
zählt, daß sich der fromme Joachim, der in der Versammlung der Söhne 
Israels wegen seiner Kinderlosigkeit Verachtung erfahren hatte, traurig in 
die Wüste zurückzog22. Dort schlug er sein Zelt auf und fastete und betete 
vierzig Tage und vierzig Nächte lang. Eine Tradition, die zum ersten Mal 
im georgischen Lektionar aus dem 5. bis 8. Jahrhundert greifbar ist, will 
wissen, daß dieser Ort in der Wüste Juda im Wadi Qelt in den Grotten 
von Kosiba gewesen sei23. Hier war schon um 470 ein Kloster mit einem 
Marienheiligtum errichtet worden24. Noch heute wird beim griechisch-or- 
thodoxen Georgskloster der Ort gezeigt, wo Joachim im Gebet Gott bat, 
ihm durch die Geburt eines Kindes einen Platz unter den Söhnen Israels 
zu geben. Nun scheint Kosiba zur neutestamentlichen Zeit ein von Esse- 
nern bewohnter Ort gewesen zu sein, denn nach der Kupferrolle (3Q15 
7,14-16) wird Kosiba als ein Ort erwähnt, wo man während des Krieges 
gegen Rom Schätze vergraben hielt25. Könnte auch dies auf Verbindun- 
gen der Eltern Marias mit Essenern hinweisen? 

In dieselbe Richtung deutet die Jerusalemer Tradition, nach der das 
Haus von Anna, der Frau des Joachim, in der Nähe des Teiches Bethesda 
lag. Deutlich spricht erst Johannes Damascenus im 7. Jahrhundert von 
dem Haus beim Bethesda-Teich, wo Maria geboren worden sei26. Hier be- 
fand sich nach Theodosius (530) aber schon zu seiner Zeit eine Marien- 

22 ProtEvJac 1,4; 4,2-4 (Hennecke-Schneemelcher I 340.342). 
23 Vgl. E. Testa, Maria Terra Vergine II: II culto mariano palestinese, SBFMa 31, Jerusa- 
lem 1985, 6 Anm. 20. 
24 Vgl. A. Strus, Santuari Mariani in Palestina nel periodo Bizantino, in: ders., Maria nella 
sua terra, Cremisan - Bethlehem 1989, 35-66 (57 f). 
25 Vgl. B. Pixner, RQ 11 (1983) 329f. 
26 Homilia I (PG 96, 670.678; D. Baldi, Enchiridion Locorum Sanctorum, Jerusalem 31982, 
724). 



Bargil Pixner 50 

kirche27 und auch das apokryphe judenchristliche Pseudo-Matthäus- 
Evangelium (4./5. Jahrhundert) setzt eine Wohnung Annas in der Ge- 
gend des Tempels voraus28. Nach den Ausgrabungen der letzten Jahr- 
zehnte kann keinerlei Zweifel mehr daran bestehen, daß der auch im vier- 
ten Evangelium (Joh 5,2) genannte Bethesda-Teich auf dem Gelände der 
Weißen Väter nördlich des Tempelplatzes lag29. Bei Bethesda befanden 
sich laut der Kupferrolle (3Q15 11,11-14) ebenfalls verschiedene Ver- 
stecke von essenischen Schätzen30. In der Nähe des Teiches wird dazu 
noch ein Wohnbau erwähnt (3Q15 12,1-3), der mit Annas Unterkunft in 
Verbindung gebracht werden könnte. Bei Bethesda steht heute die St. An- 
nenkirche, die auf die Kreuzfahrer zurückgeht, welche ihrerseits aber of- 
fensichtlich eine ältere byzantinische Tradition aufgegriffen haben31. Die 
Erzählung des Protoevangeliums, daß das von den Eltern dem Herrn ge- 
weihte Kind Maria im Tempelbereich wohnte und dort zu Ehren Gottes 
arbeitete32, wurde bisher für vollständig unhistorisch gehalten, bis die 
israelischen Forscher D. Flusser und S. Safrai nachweisen konnten, daß 
es eine solche Einrichtung im Tempel tatsächlich gegeben hat33. 

Wenn Christus im Jahre 7 vor unserer Zeitrechnung geboren worden 
ist34, dann könnte das Geburtsjahr Marias um 25 v. Chr. gewesen sein. 
Um das Jahr 19 v. Chr. begann Herodes der Große den Tempel, den der 
Davidide Zerubbabel 500 Jahre vorher wiederaufgebaut hatte, in einen 
hellenistischen Prachtbau umzugestalten (Ant XV 380 ff). Einige neuere 
Forscher glauben, daß bei der Anlage dieses Neubaues der ideale Plan, 
den die Tempelrolle von Qumran vom Heiligtum entwirft (HQMiqd 
30-46), entscheidend mitgewirkt hätte. Da der Bau des inneren Heilig- 
tums ausschließlich von Priestern durchgeführt werden mußte (Ant XV 
390.420 f), wird heute klarer, daß essenische Priesterklassen am Bau mit- 
beteiligt waren35. Dies ist gut möglich, da durch die Ernennung eines Ho- 
henpriesters aus der Familie Boethos der Widerstand der Essener gegen 

21 De situ terrae sanctae 8 (P. Geyer, Itinera Hierosolymitana saeculi III•VIII, CSEL 39, 
Wien 1898, 142; Baldi, 722). 
28Ps-Mt3(Baldi721f)- 
29 Vgl. R. Riesner, Betesda, Das Große Bibellexikon I, Wuppertal, Gießen 21990, 194 f. 
30 Vgl. B. Pixner, RQ 11 (1983) 356. 
31 Vgl. N. H. Van der Vliet, Saint Marie oü eile est nee et la Piscine Probatique, Paris - Jeru- 
salem 1938. 
32 ProtEvJac 7-10 (Hennecke-Schneemelcher I 341-343). 
33 Mündliche Information. Vgl. auch F. Manns, Essais sur le Judeo-Christianisme, SBF 
Analecta 12, Jerusalem 1977, 106-114. 
34 Vgl. A. Strobel, Der Stern von Bethlehem - ein Licht für unsere Zeit?, Fürth 1987. 
35 Vgl. M. Delcor, Is the Temple Scroll a Source for the Herodian Temple?, in: G. J. Brooke, 
Temple Scroll Studies, Sheffield 1989, 67-89. Diesen Literaturhinweis verdanke ich mei- 
nem Freund Dr. Rainer Riesner (Evangelisch-theologische Fakultät der Universität Tübin- 
gen), dem ich auch für eine Durchsicht dieses Artikels verbunden bin. 



Haus David 51 

den von den illegitimen hasmonäischen Hohenpriestern kontrollierten 
Tempel hinfällig geworden war. Herodes hatte am Beginn seiner Regie- 
rungszeit den Alexandriner Simon, Sohn des Boethos, zum Hohenprie- 
ster gemacht und seine Tochter Mariamne geheiratet (Ant XV 320). In der 
frühherodianischen Zeit wurde nach unseren neuen archäologischen Er- 
kenntnissen auch das Essener-Viertel auf dem Jerusalemer Südwesthügel 
begründet36. 

Der Tempeldienst des Priesters Zacharias (Lk 1,5-23), des Vaters von 
Johannes dem Täufer, könnte mit der damaligen Neuregelung des Tem- 
peldienstes zusammenhängen. Wohin ging der kleine Sohn des Zacharias 
und der Elisabeth •in die Wüste" (ev TXJ epf|u.co [Lk 1,80])? Wahrschein- 
lich schloß er sich einer Asketengruppe an. Manche Forscher denken an 
Qumran37 oder könnte es auch in Kosiba gewesen sein? Hier öffnet sich 
ein großes Feld für weitere Vermutungen. Natürlich geben uns die neuen 
Anhaltspunkte keine Sicherheit, aber sie legen doch die Annahme nahe, 
daß hinter den Evangelien-Erzählungen geschichtliche Elemente verbor- 
gen liegen. 

36 Vgl. B. Pixner - D. Chen - S. Margalit, Mount Zion: The •Gate of the Essenes" Re-exca- 
vated, ZDPV 105 (1989) 85-95 und Tafeln 8-16; B. Pixner, The History of the •Essene 
Gate" Area, a.a.O. 96-104; R. Riesner, Josephus' •Gate of the Essenes" in: Modern Discus- 
sion, a.a.O. 105-109. 
37 Vgl. R. Riesner, Jesus als Lehrer. Eine Untersuchung zum Ursprung der Evangelien- 
Überlieferung, WUNT II/7, Tübingen M988, 292 f. 




