Zeit-Gestalt des Ewigen

Der Gekreuzigte als Mitte der Liturgie

Kiaus W. Hilbig, Rottenburg

»Dieses heilige Jahr geht aus einem anderen Zeitbegriff hervor, als wir
Menschen ihn haben. Das Kirchenjahr ist nicht Linie, sondern Kreis®,
schrieb 1941 Odo Casel.! Ahnlich spricht die von Casels Mysterientheo-
logie mitvorbereitete Liturgiekonstitution des Konzils vom , Kreislauf
des Jahres“, in dem sich ,,das ganze Mysterium Christi von der Mensch-
werdung und Geburt bis zur Himmelfahrt, zum Pfingsttag und zur Erwar-
tung der seligen Hoffnung und der Ankunft des Herrn“ entfaltet (SC
104). Das Mysterium Christi ist ein unteilbares Ganzes, das darum die
Zeit-Gestalt des Kreises hat.

Der Kreis-lauf des liturgischen Jahres

Casel unterscheidet zwischen einer liturgischen oder heiligen und einer
profanen Zeit. Das heilige Jahr nennt er ,,Symbol, Sakrament des ewigen
Lebens* (26). Zeit und Ewigkeit sind in ihm nicht getrennt, sondern ver-
bunden. Der Kreis-lauf des liturgischen Jahres ist kein bloBes Ver-gehen
in der vergénglichen Zeit, sondern ,,Symbol des Weges zur Ewigkeit*“
(ebd.). Das Kreissymbol wird darum ergénzt durch das Bild einer spiral-
formigen Aufwirtsbewegung ,in zyklischen Ringen, die sich empor-
schrauben, der unbewegten Mitte entgegen...“ (25). Doch auch dieses
Bild vom ewigen Mittel- und Zielpunkt, zu dem sich das Zeitliche hin be-
wegt, wird noch einmal nédher bestimmt. Hat doch das Kirchenjahr ,,zwei
Ausgangspunkte: Epiphanie und Pascha, die zugleich Héhepunkte sind*
(ebd.). Der Weihnachts- und der Osterfestkreis stehen im Kirchenjahr, in
dem jederzeit das Ganze oder die Fiille des Christusmysteriums gegen-
wirtig ist, nicht im Verhiltnis einer zeitlichen Weiterentwicklung zuein-
ander. Gleichwohl bringen sie eine zeitliche Bewegung zum Ausdruck.
Das Symbol, das die ewige Fiille wie die Bewegung der Zeit zugleich
aussagt, ist die Verbindung zweier Ringe in einer liegenden Acht ().
Ihre Form enthilt den griechischen Buchstaben X (= Chi), den der Bi-

1 O. Casel, Gegenwart des Christus-Mysteriums. Ausgewdhlte Texte zum Kirchenjahr, hg.
und eingel. von A. Schilson. Mainz 1986, 25. (Seitenzahlen im folgenden im Text).



Der Gekreuzigte 85

schof beim Ritus der Kirchweihe als Zeichen der ,Vermahlung® der Kir-
che mit Christus in die Asche des Bodens zeichnet. In der Antike bis liber
das Mittelalter hinaus wurde das X verstanden als das Kreisen der Sonne
auf ihrer Jahresbahn. Ihr Lauf beginnt in der Tag-und-Nacht-Gleiche im
Friihling im Ostpunkt, wendet sich im Sommer in der Zeit des lingsten
Tages, kehrt zuriick durch das Herbst-Aquinoktium zur Wende des Win-
terbeginns, um dann im Friihlingsbeginn den Weg zu vollenden. Sowohl
Weihnachten als auch Epiphanie am 6. Januar (nach dem 4gyptischen
Kultkalender) sind darum, wie Casel sagt, ,uralte Sonnendaten® (22).
Ebenso ist Ostern vom Friihling (vom Sonntag nach dem ersten Friih-
lingsvollmond) nicht ablésbar. ,Nach urchristlicher Anschauung wurde
die Welt im Friihjahrsschmuck geschaffen. Manche legten diesen Schop-
fungstag auf den 25. Miirz, und dieser selbe Tag galt als der Tag der Erlo-
sung durch die Menschwerdung (was als ,Marid Verkiindigung® am 25.
Mirz liturgisch gefeiert wird, d. V.) wie auch durch das Leiden und die
Auferstehung des Herrn“ (ebd.).? Somit ist das liturgische Jahr ganz am
Sonnenlauf orientiert, der jedoch in einem ,,pneumatischen oder héhe-
ren Sinn verstanden wird (ebd.). Dies bedeutet, daB3 der jeweilige Festge-
halt nicht in einem duBerlichen, sondern in einem innerlichen Verhiltnis
zum Festdatum steht. Konkret: die ,Auferstehung des Herrn* als das zen-
trale osterliche Heilsereignis und der Sonntag als ,Tag des Herrn®, ,achter
Tag® oder ,Ur-Feiertag®, der nach der Liturgiekonstitution ,, Fundament
und Kern des ganzen liturgischen Jahres* ist (SC 106), bilden eine innere
Einheit. Erst so gibt es ja ein ,heiliges Jahr im Unterschied zum biirgerli-
chen oder profanen, erst so unterscheidet sich der ,Sonntag’ vom Wo-
chenende. Erst wenn diese innere Einheit besteht, 148t sich die Identitét
des Christlichen daran erkennen, daf3 Christen als ,,Menschen des Sonn-
tags* leben (Ignatius von Antiochien), das heifit als Menschen der Aufer-
stehungshoffnung (vgl. 1 Kor 15,12-19).

Ein solch innerer Bezug von Festdatum und Festgehalt 146t sich aber
nur verstehen, wenn eine innere Einheit besteht zwischen dem Himmels-
kreuz oder X, das in den alten Kulturen den ,Himmlischen Menschen*
oder das ,Bild Gottes bezeichnet, und Christus als dem Gekreuzigten. In
einem Beitrag mit dem Titel ,,Der ,Himmlische Mensch** hat Herbert

2 Nach G. Lange, Die Symbolik des Kalenders — Religionspddagogische Anmerkungen, in:
V. Hertle u.a. (Hg.), Spuren entdecken — Zum Umgang mit Symbolen. Miinchen 1987,
56-65; 64, wurde unter anderem auch die Erschaffung Adams, das Opfer Abrahams
und der Auszug Israels aus Agypten auf den 25. Mirz datiert. Lange sieht darin ein
. Nebenprodukt der typologischen Exegese“, deren , Anliegen ¢iner Zusammenschau®
legitim sei, wenn auch nicht in der ,,unhistorisch-naiven Weise* der alten typologischen
Exegese.



Klaus W. Hailbig 86

Schade in Deutung der christlichen Ikonographie diese innere Einheit
von Chi und Kreuz einsichtig gemacht.3

Aus dem vielschichtigen Text kénnen hier nur einige Grundeinsichten
aufgegriffen werden. Das ,,Bild des Himmlischen Menschen zeigt in den
Darstellungen der Kunst oft einen Kreis, dann aber auch eine Mandorla
oder Eiform, schlieBlich gibt es auch sphirische oder X-formige Gestal-
ten® (23). Vom Chi oder sphirischen ,Rdderwerk’, also dem Jahreslauf
der Sonne im Band der zwolf Tierkreiszeichen, handelt die Berufungsvi-
sion des Propheten Ezechiel. Er sieht in einer ,,Wolke mit flackerndem
Feuer® vier Urwesen mit jeweils vier Gesichtern, vier Fliigeln und vier
Rédern, die vor- und zuriicklaufen und so gemacht sind, ,,daB es aussah,
als laufe ein Rad mitten im andern“ (Ez 1,4.16). Dieses ,,Ridderwerk* (Ez
10,13; in der EU mit ,,Wirbel* iibersetzt) wird der ,,Thronwagen Gottes“
genannt, in dessen Mitte in einer menschenférmigen Gestalt die ,,Herr-
lichkeit des Herrn“ thront (vgl. Ez 1,26-28). Die vier Wesen haben - je-
weils in eine der vier Himmelsrichtungen blickend - das Gesicht eines
Menschen, eines Lowen, eines Stiers und eines Adlers (vgl. Ez 1, 10). Da-
mit sind nach der babylonischen Sakralastrologie —~ die Vision ereignet
sich ja in der ,babylonischen Gefangenschaft' Israels - die vier sogenann-
ten stabilen Tierkreiszeichen gemeint, wobei das Menschengesicht fiir
das Zeichen Wassermann, das Adlergesicht fiir das Zeichen Skorpion
steht.* Den Anfang des hin-und-her-laufenden Thronwagens markiert bei
den Astrologen das Tierkreiszeichen Widder. Es heiBit auch ,Kopf des
Jahres®, weil in ihm die Sonne ihren Jahreslauf beginnt (unabhingig vom
tatsdchlichen jeweiligen Sternbild, in dem sich der Friihlingspunkt bei
seiner ,Wanderung’ befindet - zur Zeit des Ezechiel lag er im Zeichen
Widder). Schade schreibt: ,,Durch dieses Riderwerk war die Zeit, also
das Jahr bestimmt. (...) Das Vor- und Riickrollen des Rades bildet die 8
und ist der Inbegriff der Ewigkeit, weil es sich Jahr fiir Jahr wiederholt*
(26). Naherhin wird die sphirische 8 auch als ,,Inbegriff des Bundes®
oder der ,Vermahlung‘ zwischen Christus und der Kirche bezeichnet, ihre
Form als die Verbindung zweier ,,Eheringe“ gedeutet (40).

Das Mysterium der Achtzahl (ogdoas) als ,Inbegriff der Ewigkeit*
spielt in der alten Kirche eine herausragende Rolle. ,,Christus ist am ach-

> H. Schade, Der,, Himmlische Mensch*. Zur anthropologischen Struktur des biblischen Men-
schenbildes in der Kunst, in: , Christus und Maria ~ Menschensohn und Gottesmutter®: Aus-
stellungskatalog anlidBlich des 86. Deutschen Katholikentages 1980 der Staatlichen Mu-
seen PreuBischer Kulturbesitz. Berlin 1980, 16-58.

* Vgl. G. Voss, Astrologie christlich, Regensburg 1980. 73f. - Dazu ders., Astrologische Weis-
heit — eine Herausforderung christlicher Theologie und Spiritualitét, in: Una Sancta 4/1986,
295-317. - AuBerdem: M. Lurker, Die Botschaft der Symbole. In Mythen, Kulturen und Re-
ligionen. Miinchen 1990, 103f.



Der Gekreuzigte 87

ten Tag von den Toten erstanden, am Tag des Helios, der nun fir die
Christen zugleich der erste Tag wird, so wie er einst der erste Tag der
Weltschopfung gewesen ist... Im uralten pythagoreischen Denken ist ...
die Zahl Acht das Sinnbild des Vollendeten, Ewigen, Ruhigen... ;navto
oKk, alles ist acht, lautete ein antikes Sprichwort.“* Entsprechend wa-
ren ,,die Baptisterien mit Vorliebe in oktogonaler Form* gebaut und ,,von
einer achteckigen Ballustrade umgeben“¢. Und schon durch die Arche
Noah in der Sintflut, dem alttestamentlichen Typos der Taufe, werden ge-
nau acht Menschen aus dem ,Strafgericht’ gerettet (vgl. 1 Petr 3,20). Ver-
steht man den Untergang in der ,Sintflut als bildhafte Aussage fiir ein
Dasein, das die Zeit als wesenlose Verginglichkeit ohne Hoffnung und
Zukunft erfihrt, dann ist umgekehrt die rettende Arche ein Lebenshaus,
das die Zeit-Gestalt des Ewigen in sich trigt, was die Achtzahl symbo-
lisch aussagt. Tatsichlich steht die Arche in einem Bezug zu dem Tempel-
heiligtum oder der ,Wohnung Jahwes‘, die von Mose errichtet wird nach
dem himmlischen Muster, das Gott ihn auf dem ,Gipfel des Berges‘ beim
BundesschluB schauen lieB (vgl. Ex 25,9.40). Die Aufrichtung des Got-
teshauses, das die ,Herrlichkeit des Herrn“ ganz erfiillt (vgl. Ex
40,17.34f), wird namlich , gerade auf den Neujahrstag des zweiten Jahres
nach dem Auszug aus Agypten datiert, wobei diese chronologische An-
gabe unverkennbar eine Entsprechung in Gen 8,13 (sc. der Offnung der
Arche, d.V.) im Rahmen der Flutgeschichte hat*’. Als ,Wohnung* des
ewigen Gottes auf Erden ist aber der Tempel ein Symbol der Einheit von
Zeit und Ewigkeit.®

DaB der Tempel in diesem Sinn zu verstehen ist, wird deutlich, wenn
die Berufungsvision des Ezechiel zusammen mit seinen Visionsberichten
vom Neuen Tempel im Himmlischen Jerusalem gelesen wird. Der Thron-

s H. Rahner, Griechische Mythen in christlicher Deutung (Neuauflage). Freiburg 1984 (Erst-
auflage 1945), 78.

¢ Ebd. 80. — Zur Taufe als ,Vermihlung* vgl. J. Zircher, Die Geliibde im Ordensleben, Bd.
111: Die Keuschheit, Einsiedeln u.a. 1960, 67: ,In vielen Liturgien ist es die Taufe Christi
selbst, des Briutigams, die zum Hochzeitsbad der Braut wird, und dieses Bad ist nicht
mehr nur einleitender Hochzeitsritus, sondern die Hochzeit selbst.“ — Das Festdatum der
,Taufe Jesu‘ ist der 6. Januar!

7 P, Weimar, Kult und Fest. Aspekte eines Kultverstindnisses im Pentateuch, in: K. Richter
(Hg.), Liturgie — Ein vergessenes Thema der Theologie? (QD 107). Freiburg u.a. 1986,
65-83: 75.

8 Vgl. G. Voss, Astrologische Weisheit (Anm. 4), 297: ,,Als ,Abbild des Kosmos® schildert
Flavius Josephus den Jerusalemer Tempel: Mit den vier verschiedenen Geweben des Vor-
hangs ... seien die vier Elemente Feuer, Erde, Luft und Wasser angedeutet gewesen. (...) Im
Innern hitten die sieben Lampen des Leuchters die Planeten, die auf dem Tisch liegenden
zwolf Brote den Tierkreis und das Jahr dargestellt.” Tierkreisdarstellungen finden sich als
FuBbodenmosaike in jiidischen Synagogen (z. B. in Beth Alpha und Tiberias) und christli-
chen Kirchen bis in die Neuzeit.



Klaus W. Hdlbig 88

wagen als Zeit-Gestalt des Ewigen zieht zunzichst aus dem Osttor des Je-
rusalemer Tempels aus, der in Erfiillung des ,Strafgerichts‘ Gottes iiber
sein ,hartherziges* Volk zerstdrt wird (vgl. Ez 10,18-22). Erst mit der Er-
neuerung und Auferweckung Israels durch das AusgieBen von Gottes
Geist-Wasser in die Herzen (vgl. Ez 11,19; 36,25f) und durch das Hau-
chen seines belebenden Geist-Atems (vgl. Ez 37,9f. 14) wird es moglich,
den Tempel so zu bauen, daB darin die Herrlichkeit Gottes durch das Ost-
tor einzieht (vgl. Ez 43,1-12), durch das sich dann ein Strom heilbringen-
den Wassers ergieBit, der das ,salzige Wasser gesund macht und die
Béume zwélfmal im Jahr Frucht tragen 148t (vgl. Ez 47,1-12). Jorg Splett
hat in einer Betrachtung zum ,,Lebenselement Wasser* darauf hingewie-
sen, daB3 die Babylonier ,,den Ozean, Eas Wohnung, das Haus der Weis-
heit” nannten, und daB nach griechischen Berichten der allmorgendlich
aus dem Meer aufsteigende ,,fischmenschliche Gott Oannes“ die Men-
schen die Baukunst lehrte.” Solche gdttliche Anweisung ist namlich not-
wendig, um ein Haus zu bauen, das einerseits im ,Wasser*, im FluB der
Zeit ist, und andererseits doch als ,Wohnung Eas* (oder ,Wohnung Jah-
wes‘) auf ewig Bestand hat. Es bedarf der im Geist-Wasser gegebenen
Baukunst oder Weisheit, damit ein Haus wie die ,Arche, auf die sich ,,die
Hoffnung der Welt* gefliichtet hat (Weish 14, 6), sicher durch die Fluten
gelangt (vgl. Weish 10,4). Denn ,,Weisheit erbaut Gottes Haus auf Erden,
in der Kirche wie im einzelnen“!9, Es ist aber der X-férmige Mensch, die
Herrlichkeitsgestalt auf dem Thronwagen der Ezechielvision, der diese
Gabe der bauenden Weisheit schenkt.

Ezechiel sieht, wie von der Mitte des X-formigen Menschen nach oben
und nach unten ,Feuer* ausgeht und wie ein ,Regenbogen‘ (die Einheit
von Sonne und Wasser, Ewigkeit und Zeit) erstrahlt (vgl. Ez 1,27f).
Ebenso ist bereits in der Flutgeschichte der Regenbogen das Zeichen des
Bundes zwischen Gott und der Erde (vgl. Gen 9,8-17). Herbert Schade
verweist auf Darstellungen des mit dem Geist-Atem belebten ,Adam Pa-
radisus’, aus dessen Mitte die vier Paradiesstrome (die vier Jahreszeiten
in ihrer Einheit) hervorgehen, womit angespielt wird ,auf die gewaltige
Szene des Johannesevangeliums..., in der es hei3t: ,Am letzten Tag, dem
,groBen Festtag‘ stand Jesus da und rief: ,Wer diirstet, der komme, und es
trinke, wer glaubt, wie die Schrift sagt: Aus seinem Inneren (= koilia, d.i.
Leib) werden Strome lebendigen Wassers flieBen* (Joh 7,37.38)“ (a.a.O.
28). Und &dhnlich kommentiert Splett das Entspringen der vier Paradies-

°J. Splett, Liebe zum Wort. Gedanken vor Symbolen. Frankfurt 1985, 122.
19J. Splett, Meditation mit Bonaventura: Der Geist der Gaben, in: ders., Zur Antwort beru-
Jen. Not und Chance christlichen Zeugnisses heute. Frankfurt 1984, 94-110: 107.



Der Gekreuzigte 89

strome, dessen ,, Wiederkehr“ Ezechiel im Quell ,,aus der Seite des Tem-
pels“ schaute: ,,Eigentlich ist es die Gottheit selbst, aus der das Wasser
flieit — so gibt es Bilder sumerischer Gétter, die ein sprudelndes Wasser-
gefil vor der Brust halten. Jesus verheiB3t Strome lebendigen Wassers aus
der ,Hoéhle seines Leibes‘ (Joh 7,38), in Ankiindigung jenes Kreuzesge-
schehens seines ausrinnenden Herzens...“!!

Es ist mithin die Gestalt des Gekreuzigten mit der gedffneten Seite und
dem hervorquellenden Strom von ,Wasser* und ,Blut® (vgl. Joh 19,34),
worauf die Visionsberichte des Ezechiel vorausweisen. Wie es in ihnen
um den Bau des Neuen Tempels und des Himmlischen Jerusalem geht,
das in der Geheimen Offenbarung als ,Braut’ des Lammes und als ,Woh-
nung Gottes* erscheint (Offb 21,2f), so ist auch der Gekreuzigte als ,,Got-
tes Weisheit” (1 Kor 1,24) derjenige, der das wahre Bauen lehrt. Paulus,
der in seiner Damaskusvision den Gekreuzigten und darin die Herrlich-
keitsgestalt der Berufungsvision des Ezechiel geschaut hat (vgl. 1 Kor
2,8;15,45-49; 2 Kor 3,18; 4,4-6)'2, kann sich von daher selbst als ,,wei-
sen Baumeister” bezeichnen (1 Kor 3, 10). Dabei ist beim Aufbau der Kir-
che als ,Gottes Tempel‘ und ,Leib Christi‘ das Kreuzesgeschehen mafge-
bend: das ,Sich-Verzehren® Christi fiir Gottes Haus und der Aufbau des
»lempels seines Leibes“ mit der Auferstehung (vgl. Joh 2,17.20-22). Vor-
gebildet ist dieses Bauen nicht nur bei Ezechiel, sondern auch in der Para-
dies- und in der Sintflutgeschichte. In Gen 2,22 ist es Gott selbst, der aus
der ,Rippe’ des im ,Tiefschlaf* liegenden Adam die Gestalt der Frau
Lbaut®. Mit einer bis ins 2. Jahrhundert nachweisbaren Tradition sieht
die Liturgiekonstitution darin das Mysterium des ausrinnenden Herzens
des Gekreuzigten vorausbedeutet: ,,Denn aus der Seite des am Kreuz ent-
schlafenen Christus ist das wunderbare Geheimnis der ganzen Kirche
hervorgegangen® (SC 5). Wird doch die Kirche durch die Sakramente der
Taufe (Wasser‘) und der Eucharistie (,Blut®) von Christus ,erbaut’. In der
Sintflutgeschichte ist es zwar nicht die Arche, die Gott baut; wohl aber
schlieBt er ihre ,, Tiir* (vgl. Gen 7, 16), was bei Beda (und vor ihm Augusti-
nus u.a.) als Hinweis verstanden wurde ,,auf jene Tiir, die an der Seite des
am Holz hingenden Herrn und Erl6sers durch die Lanze des Soldaten ge-
offnet wurde®“.!*> Der Sinn all dieser Bilder und solcher typologischen

11 ], Splett, Liebe zum Wort (Anm. 9), 124f.

12 Die Beziige der Damaskusvision als Mitte des paulinischen Evangeliums zu Ez 1; Gen
2,7 und Weish 7,26 sind belegt bei S. Kim, The Origin of Paul’s Gospel (Wiss. Untersu-
chung zum NT: 2. Reihe 4). Tiibingen 1981.

13 Zitiert nach H. Rahner, Symbole der Kirche. Die Ekklesiologie der Viter. Salzburg 1964,
537f. — Das hebrdische sagar in Gen 2,21 besagt ,,,verschliefSen in der Bedeutung Tiiren
und Tore zumachen“ - V. Notter, Biblischer Schopfungsbericht und dgyptische Schiopfungs-
mythen (Stuttgarter Bibelstudien 68). Stuttgart 1974, 168.



Klaus W. Hdlbig 90

Exegese erschlieBt sich erst, wenn das Wesen des darin angesprochenen
,Bauens‘ der Weisheit erfa3t wird, wodurch sich zugleich der Sinn der in-
neren Einheit des Kreuzes mit dem Chi als ,, Inbegriff des Weltbaugeset-
zes“14 zeigt.

Der Kreuz-weg der lebendigen Hoffnung

Die Weisheit lehrt nicht nur die vier Kardinaltugenden (vgl. Weish 8,7),
sie fuhrt auch in Verbindung mit dem ,,wertlosen Holz* der Arche oder
des Kreuzes durch die Fluten der Zeit (vgl. Weish 10,4) durch die Tugend
der Hoffnung (vgl. Weish 14,7). Diese ist die grundlegende Kraft fiir den
homo viator: den Menschen des Weges als Pilger zur Ewigkeit. ,,In der
Tugend der Hoffnung vor allen anderen versteht und bejaht der Mensch
sich darin, Kreatur zu sein, ein Gesch6épf Gottes. Die menschliche Exi-
stenz und alles unmittelbar ihr Zugehorige hat die Bauform der Hoff-
nung.“" Die Hoffnung auf unvergingliche Herrlichkeit ist der ganzen
Schépfung urspriinglich eingestiftet (vgl. Rom 8,20-23). Ist doch alles im
Zeichen des siebten Tages, des Sabbat, des ,grofen Festtages‘ der Schop-
fung erschaffen (Gen 2,1-3). Am Sabbat vollendet sich das Endliche der
Zeit zur ,Fiille der Zeiten‘. Diese Fiille hat ihren Grund in der Wiederho-
lung des Ursprungs an jedem siebten Tag. So wird die Zeit in der Ganz-
heit ihrer drei Zeitdimensionen bestindig erneuert. Die Wiederholung
des Festes kennt und sucht nichts Neues, sondern nur das ,Uralte‘, doch
dies immer wieder neu. Odo Casel hat dazu bemerkt: ,, Im Kirchenjahr
gibt es nichts Neues, sondern immer dasselbe. (...) Entwicklung ist
menschlich, Fille ist gottlich* (a.a.0. 25). ErfaBt wird diese gottliche
Fiille vom Menschen nur auf dem Weg der Wiederholung und Einiibung.
Solche Wiederholung nach vorn besagt etwas wesentlich anderes als die
lineare Entwicklung eines besinnungslosen ,Fortschritts in sich iiberstiir-
zenden ,Innovationen‘, deren Produktion sich immer mehr beschleunigt,
weil sie ohne Bestand im Ewigen ist. Demgegeniiber hat die Hoffnung
Zeit und Gelassenheit, weil sie sich in dem Geist bewegt, der selbst das
ewige Leben ist (vgl. Apg 17,28). Das Zeichen dieses Geistes, das bei der
,Taufe Jesu‘, aber auch schon beim Ende der ,Sintflut sichtbar wird, ist
das der Taube. Sie ist jener sich im Raum der ,unbegrenzten Moglichkeit
(der Zukunft) bewegende Vogel, der stets zu seinem Heimatschlag zu-

14 H. Rahner, Griechische Mythen (Anm. 5), 61.
13 J. Pieper, Kleines Lesebuch von den Tugenden des menschlichen Herzens.
Ostfildern 1988, 45.



Der Gekreuzigte 91

riickfindet. So stellt die Taube ,,in ihrem Bereich von Welt die Grundbe-
wegung des Geistes dar: Riickkehr zum Ursprung in der Wiederholung
nach vorn“.!¢

Die Wiederholung ist nicht nur die Mutter allen Lernens, sondern auch
die Mutter allen lebendigen Wachstums. Das Gedicht, das auswendig
,mit dem Herzen* (par coeur) gewulit wird, das Gebet, das zum inneren
Herzensgebet wird, die Vision, die dem Leben den Weg weist — alles We-
sentliche lebt aus der bestindigen Vertiefung im immer Gleichen. DaB} es
»nichts Neues unter der Sonne“ gibt, weil diese immer wieder zu ihrem
Ausgangspunkt zuriickkehrt (Koh 1,5.9), ist keine Aussage iiber die
Trostlosigkeit des Daseins, sondern bringt im Gegenteil die Hoffnungs-
struktur des Kosmos zur Sprache: dieser ist ,,herrlich“ und besteht ,,in
Ewigkeit“ (Koh 1,4), was ,auch liturgische Formulierung* ist.'"” Ewig ist
der Kosmos als Haus der Weisheit Gottes. Sein Grundgesetz ist das Vor-
und Zuriickrollen des Riderwerks, was die Tradition, wie Herbert
Schade gesehen hat, in Koh 1,6 ausgedriickt fand: ,,Dieser Satz ,Drehend
dreht sich der Geist (oder der Kreis der Sonne) und kehrt in seine Kreise
zuriick’, beschreibt also den Ablauf des himmlischen Rdderwerks und die
Wiederkehr der Jahreszeiten“ (a.a.Q. 26). Als Ort der Ewigen Wiederkehr
und damit der Hoffnung werden Welt und Zeit im heiligen Jahr der Litur-
gie der Kirche erfahren. Sie vollzieht im Gebet und Lobpreis der Herr-
lichkeit Gottes den Urakt der Hoffnung. Darin vereint sie sich mit den
,Choren der Engel* (der Urwesen) und der kosmischen Liturgie der ganzen
Schépfung. Denn zur Verherrlichung Gottes ist ,,die Gesamtschopfung
pridestiniert”.!®

Wie der Kosmos urspriinglich zur Liturgie bestimmt ist und so die
,Bauform der Hoffnung‘ hat, so hat er zum innersten Baugesetz das Him-
melskreuz oder Chi. ,,Was Platon im Timaios aus alter pythagoreischer
Weisheit schrieb von der sich im himmlischen Chi zeigenden Weltseele,
das liest nun der antike Christ wie eine schon den Heiden aufgegangene
Ahnung des weltbauenden Logos, der am Kreuz hingend den Kosmos
zusammenfaBt und das Mysterium des Kreuzes schwingen 1463t.“!* An-

16 P, Imhof, Riickkehr zum Ursprung. Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche, in: Geist
und Leben 56 (1983), 15-29: 17.

17 N. Lohfink, Kohelet (Die Neue Echter Bibel - Kommentar). Wiirzburg 1980, 21.

18 A Kallis, Theologie als Doxologie. Der Stellenwert der Liturgie in der orthodoxen Kirche
und Theologie, in: K. Richter (Anm. 7), 42-53: 48. - Dazu vgl. J. Kardinal Ratzinger, Im
Anfang schuf Gott. Vier Miinchner Fastenpredigten iiber Schopfung und Fall. Miinchen
1986, 28: ,,In allen Kulturen laufen die Schopfungsberichte darauf hinaus, da3 die Welt da
sei fir den Kult, fiir die Verherrlichung Gottes.*

19 H. Rahner, Griechische Mythen (Anm. 5), 58. - Die Bedeutung der ,Weltseele* als ,,not-
wendiges Bindeglied zwischen Christus und der Welt* hat vor allem Teilhard de Chardin



Klaus W. Hdilbig 92

ders gesagt: der weltbauende und menschwerdende Logos ist von Anfang
an X-formig. Mit dem Kreuz durchmiBt und ,,umfaBt er alle Welt, ihre
Breite und Linge, ihre Hohe und Tiefe“, wie Irenius unter Anspielung
auf Eph 3,18 sagt.?® In solchem Durchmessen der vier Weltdimensionen
im Auf und Ab besteht der ,Weg* des Gekreuzigten (vgl. Eph 4,7-10), der
zugleich das Werden und Erbauen des ,Hauses der Weisheit ist (vgl. Eph
4,11-16). Entsprechend wird von der Weisheit als erstem Geschopf Got-
tes gesagt, dall sie allezeit auf dem Erdenrund vor Gott (kultisch)
»spielte“ im Hin und Her (Spr 8,311)?!, und daB sie als Weltseele ihr
Haus ,,mit sieben Sdulen* gebaut hat (Spr 9, 1), wurde doch die Welt in
sieben Schopfungstagen erschaffen. Und ebenso heiBit es von Christus,
daB er das Haus seiner Kirche auf ,Petrus‘ baut (vgl. Mt 16, 18), den Erst-
berufenen der Zwolf, der — wie der ,Widder* der ,Kopf des Jahres* ist —
das Oberhaupt der Kirche darstellt.

Wer dem Gekreuzigten auf seinem Weg durch die Zeit nachfolgen will,
der hat selbst ,tiglich* sein Kreuz auf sich zu nehmen (vgl. Lk 9,23). Da-
mit ist nicht die Annahme jeglichen Leidens gemeint, sondern die Gestal-
tung jedes Tages durch das Kreuz: jeder Tag soll ein Sonntag, ein Tag
Osterlicher Freude werden und jeder Kreuztriger ein ,Mensch des Sonn-
tags‘. Denn im Kreuzweg sind Zeit und Ewigkeit verbunden, so daB3 der
Bau des eigenen Lebenshauses im Sturm der Zeit oder im »Spiel der Wel-
len* (Eph 4,14) nicht untergeht. Die Kreuzesnachfolge gleicht einem
,Turmbau* (vgl. Lk 14,28-30), den nur zu Ende fiihrt, wer die Geduld und
den ,langen Atem‘ der Hoffnung hat. Mit diesem Geist-Atem haucht der
Auferstandene seine Jiinger an (Joh 20,22), damit sie so wiedergeboren
werden ,,zu lebendiger Hoffnung durch die Auferstehung Christi von den
Toten“ (1 Petr 1,3; vgl. SC 106). Es ist derselbe Atem, den Christus am
Kreuz aushaucht und ,uiberliefert“ (Joh 19,30), ndmlich der Geist des
Gebetes. Ist doch der Gekreuzigte der Betende und also Hoffende
schlechthin, der wahre Hohepriester, der am Altar des Kreuzes Fiirbitte
halt fir seine ,Feinde* (vgl. Lk 23,34) und seine ,Freunde* (vgl. Lk 22,32),
und der sich als ,Osterlamm‘ ganz dem Heilswillen des Vaters hingibt
(vgl. Lk 23,46; 1 Kor 5,7). Die Verdunkelung der Sonne (durch den
Mond) bei der Kreuzigung in der Mittagszeit (vgl. Lk 23,44 f) bringt nicht

betont, der im Ausfall dieser Sicht im gegenwirtigen Christentum den Grund fiir die ent-
tduschte Abkehr vieler vom christlichen Glauben vermutet hat - vgl. Th. Schipflinger, So-
phia — Maria. Eine ganzheitliche Vision der Schopfung. Miinchen, Ziirich 1988, 203.

20 Zit. ebd. 59.

2 J. Splett, Vom Ernst des Spiels, in: Lebendige Seelsorge 40 (1989), 185-189: 186, erwihnt,
daB man im ,Hin und her* ,¢ine Grundbedeutung des etymologisch unaufgeklirten Wor-
tes ,Spiel* vermutet; als Beispiel nennt er ein Maschinenteil, das ,Spiel hat, also sich hin
und her bewegen laBt.



Der Gekreuzigte 93

die Trauer der Schopfung iiber das Kreuzesopfer Christi zum Ausdruck.
Symbolisiert wird dadurch vielmehr die Hochzeit von Sonne und Mond
als Hinweis auf das Mysterium der ,Vermihlung‘ von Christus und der
Kirche, von Ewigkeit und Zeit.??

Am Kreuz geschieht sowohl die Vereinigung des ,Sonnen-Briutigams*
Christus mit seiner Kirche wie ihre Erbauung zur Wohnung Gottes. Die
Gegenlaufigkeit dieses Geschehens bringt das Wesen der Hoffnung zur
Sprache: sie ist Vereinigung mit Gott in der er-innernden Riickkehr zum
Ursprung und zugleich ent-duBernde Gestaltwerdung in der Zeit von
Gott her. Es ist diese in sich gegenldufige Doppelbewegung der Hoff-
nung, die als vor- und zuriickrollendes Raderwerk dem Kosmos sein Ge-
setz des Lebens gibt. Der Kreuz-weg der lebendigen Hoffnung zielt dar-
auf, daf3 alle ,,zum vollkommenen Menschen werden und Christus in sei-
ner vollendeten (eschatologischen) Gestalt darstellen” (Eph 4,13), in die
durch das Kreuz Christi der ganze Kosmos einbezogen ist. Diese vollen-
dete Gestalt Christi ist eben die Zeit-Gestalt des Ewigen. Indem Christus
am Kreuz seiner Kirche die Herz-Gaben des ,Wassers® und des ,Blutes’
schenkt, wird diese seinem (kosmischen) Bild gleichgestaltet (vgl. R6m
8,29). So 148t er die Kirche ,herrlich vor sich erscheinen®, ohne Flecken
und ,,ohne Altersrunzeln* (Eph 5,27). Und so vereint er sich mit ihr in der
paradiesischen ,,Fiille der Zeiten“ (Eph 1, 10) zu ,.einem Fleisch* (Eph
5,31f). ,,Heute noch wirst du mit mir im Paradies sein“, verheil3t er dem
mitgekreuzigten Schicher (Lk 23,43) stellvertretend fiir alle, die auf den
Gekreuzigten ihre ganze Hoffnung setzen. Das Kreuz selbst ist der wahre
Lebensbaum in der ,Mitte‘ des Paradiesgartens. Und wie dem ,Wasser
aus der Seite der vierfache Paradiesstrom entspricht, so dem ,hingegebe-
nen Blut des Neuen Bundes* die Frucht des Lebensbaumes, die unsterbli-
ches Leben schenkt.?

Die symbolischen Entsprechungen zwischen der Passions- und der Pa-
radiesesgeschichte haben ihren Grund im kosmischen Mysterium von
Sonne und Mond. Wie das Kreuz hat auch der paradiesische Lebens-

22 Vgl. H. Schade (Anm. 3), 40: ,,Eine andere Art der himmlischen Hochzeit bildet die Zu-
sammenkunft von Sonne und Mond in der Sonnenfinsternis, die man ,Coitus‘ nannte.*
Verwiesen wird dazu auf die entsprechende Illustration des Utrecht-Psalters zum christo-
logisch gedeutelen Psalm 19, wo die Sonne ,wie ein Briutigam“ ihren Jahreslauf beginnt,
indem sie (am 25. Mirz) aus ihrem ,,Zelt“ (bei Augustinus als ,Brautgemach‘ der Jungfrau
gedeutet) hervortritt.

2 Vgl. F. Wulf, Geistliches Leben in der heutigen Welt. Geschichte und Ubung der christli-
chen Frommigkeit. Freiburg 1960, 17-33 (Riickkehr in das Paradies): 32, wo es mit Gregor
von Nyssa heifit: ,Im Paradies hat der Mensch eine tédliche Speise genossen. Er muf} da-
her ein Heilmittel in sich aufnehmen wie derjenige, der Gift genommen hat, ein Gegengift
empfangen muf. Dieses Heilmittel unseres Leibes ist kein anderes als der Leib Christi, der
den Tod iiberwunden hat und die Quelle unseres Lebens ist...“



Klaus W. Halbig 94

baum solaren Charakter.* Wie Christus, der ,,Letzte Adam“ (1 Kor
15,45), hat auch der Adam Paradisus eine ,Sonnennatur‘.?® Umgekehrt
haben lunaren Charakter der Sabbat (die ,Sabbat-Braut‘ in der jiidischen
Mystik) als der siebte Tag? sowie die Gestalt der Eva als ,, Mutter des Le-
bens“ (Gen 3,20), die aus der ,Rippe‘ Adams gebaut wird, dem Symbol
des Sichelmondes.?”” Ebenso haben die Kirche und Maria als Neue Eva
eine Mondnatur.?® Fiir den Mond ist charakteristisch sein Gestalt-Wan-
del in der Zeit zwischen Voll-Mond und Neu-Mond, und daB3 er am ,drit-
ten Tag® aus dem Grab der Finsternis erneuert aufersteht und seine Rege-
nerationskraft, die ,alles neu‘ macht (vgl. Offb 21,5), auch dem irdischen
Leben schenkt. Sein Gestaltwandel oder seine ,Passion‘ zeigt sich als ein
Uberkleidet-werden mit dem Licht-Kleid der Sonne bzw. als ein Entklei-
det-werden in der Nacktheit seiner Todes-Nacht, in der aber das neue Le-
ben schon beginnt. Darum gilt der Mond bei den alten Kulturen als ,,Ur-
grund aller Geburt“ (Joh. Lydos) sowie wegen seines Wandels und seiner
Wanderschaft als Ursymbol der Hoffnung. Wenn in der Geheimen Of-
fenbarung das grofle Zeichen der himmlischen Frau ,,mit der Sonne be-
kleidet” ist und den ,,Mond unter ihren FiiBen* auf der Wanderschaft im
Sternen-Kranz der zwolf Tierkreiszeichen in ,,Geburtsschmerzen® schreit
(Offb 12,1), so sind diese Wehen (wie in R6m 8,22 oder Joh 16,21) von
der Hoffnung her zu verstehen als Vor-zeichen der kommenden Freude,
ndmlich des Uberkleidet-werdens mit dem Licht-Kleid der Unsterblich-
keit (vgl. 1 Kor 15,53).? Von daher werden die im Taufbad Neugebore-
nen, die an der Auferstehung Christi teilhaben, aufgefordert, das Licht
Christi oder Christus selbst als (weiBBes) Kleid anzuziehen (vgl. Eph 4,24;
5,14). Es ist dies das Licht-Kleid, dessen Christus auf seinem Passions-
weg ,beraubt’ wird (vgl. Lk 23,34), um nackt am Kreuz zu sterben und am
»dritten Tag“ wieder aufzuerstehen (vgl. Lk 18,33). In dieser Ent-duf3e-

2 Vel. K. Gamber, Das Geheimnis der sieben Sterne. Zur Symbolik der Apokalypse (17.
Beiheft zu den Studia Patristica et Liturgica). Regensburg 1987, 26f. - Dazu M. Lurker
(Anm. 4), 157f.

% Vgl. H. Rahner, Griechische Mythen (Anm. 5), 69f.

?¢ Vgl. K. Gamber (Anm. 24), 23, wo die Siebenzahl dem Mond zugeordnet wird wegen des
Phasenwechsels an jedem siebten Tag: ,,.Der Mond ist der am Himmel geschriebene Ka-
lender von Anfang an.“

¥ Vgl. O. Schilling, Das Mysterium lunae und die Erschaffung der Frau (nach Gen 2,21 f).
Paderborn 1963.

8 Zur Kirche vgl. H. Rahner, Griechische Mythen (Anm. 5), 141-158. ~ Maria wird bereits
im Hymnos Akathistos als ,,Gestirn, das die Sonne spiegelt* angerufen - vgl. A. Adam,
»Maria, wir rufen zu dir*. Die schénsten Gebele. Freiburg 1989, 127.

» So besingt ein Hymnus des Anastasios die Kirche als ,,Ehegemahl und Weggenossin des
Helios Christus, der als dein Mondbriutigam dich kleidet mit seinem Licht“ - zitiert nach
H. Rahner, Griechische Mythen* (Anm. 5), 157.



Der Gekreuzigte 95

rung, das heiflt im Ausziehen des Licht-Kleides der Herrlichkeit und An-
ziehen der Knechts-Gestalt der Sterblichkeit (vgl. Phil 2,6-8), vollzieht
sich die Wiedergeburt und Gestaltwerdung der Kirche, wihrend sie in
der Er-innerung der Auferstehung (im ,Gedéchtnis‘-Mahl der Euchari-
stie) das ,Brautkleid® der Verm#hlung empfingt.’° Dieselbe Symbolik be-
stimmt schon die Paradiesgeschichte, nur daBl hier das Licht-Kleid der
Unsterblichkeit, das Mann und Frau im Paradies tragen, so daf3 sie sich in
ihrer ,Nacktheit® nicht zu schimen brauchen (vgl. Gen 2,25), mit dem Es-
sen vom Baum der Erkenntnis als ,vermessenes‘ Wie-Gott-sein-Wollen
(vgl. Gen 3,5), das heiBt als Zerstorung der Hoffnungsstruktur des ge-
schdpflichen Daseins verlorengeht (vgl. Gen 3,21). Desgleichen findet sie
sich in der Geschichte von der rettenden Arche als ,Mondschiff® und der
Szene von Noah, der sich weintrunken entkleidet und von seinen beiden
S6hnen mit abgewandtem Gesicht ,riickwirts* schreitend wieder be-
deckt wird, wihrend der dritte Sohn die ,,Bl6Be des Vaters* sieht und da-
fiir verflucht wird, was die Vertreibung aus dem Paradies wiederholt (vgl.
Gen 9,18-29).3!

Die Riickkehr in das Paradies geschieht dort, wo die Augen mit dem
Licht der Unsterblichkeitshoffnung erleuchtet werden und der Leib wie-
der das Licht-Kleid der Herrlichkeit trigt oder wo das ,Haus der Weis-
heit* als Zeit-Gestalt des Ewigen erbaut wird. Solches Bauen wiederum
geschieht — durch Taufe und Eucharistie — in der Einheit von der Er-inne-

3 Vegl. J. Stierli, Dogmatische und religiose Werte der Herz-Jesu-Verehrung, in: ders., (Hg.),
Cor Salvatoris. Wege zur Herz-Jesu-Verehrung. Freiburg 1954, 248-270: 258 ,Mit dem Ge-
danken der Geburt der Kirche verbindet sich das Geheimnis ihrer Hochzeit mit dem Blut-
brautigam Christus: ... Rot und weiB ist das Brautkleid, Blut und Wasser aus dem Herzen
des Briautigams.“ — Dazu vgl. H. Rahner, Griechische Mythen (Anm. 5) 146: ,In der Syn-
odos des Neumonds wird Selene wasserspendend, wird der Tau, den sie nun triufeln 148t,
...zum lebenzeugenden Prinzip auf Erden. Darum ist ihr Licht weich, gleichsam ,weiblich’,
ist sie die Herrin tber alles Wasser, Prinzip aller Geburt auf Erden. - Zum Zusammen-
hang zwischen dem Neumond und dem ,weiblichen' Blut vgl. J. Voss, Das Schwarzmond-
Tabu. Die kulturelle Bedeutung des weiblichen Zyklus. Stuttgart 1988.

31 Vgl. E. Drewermann, Strukturen des Bosen. Die jahwistische Urgeschichte in exegetischer
Sicht. Paderborn 1981 (erw. durch ein Vorwort und erg. durch ein Nachwort), 371: ,Die
Arche ist... zweifellos der Mond.* Begriindet wird dies einmal mit der auffillig hiufigen
Verwendung der Siebenzahl in der Flutgeschichte, zum anderen mit der priesterschriftli-
chen Chronologie der Flut, die nach Gen 7,11 und 8, 14 zwélf Mond-Monate und 11 Tage
dauert, so daB das 11 Tage ldngere Sonnenjahr mit dem Mondjahr vermittelt ist (vgl. ebd.
198). — In Bd. 11: Die jahwistische Urgeschichte in psychoanalytischer Sicht, Paderborn 31981
(erw. durch ein Vorw.), deutet Drewermann die Tat Chams tiefenpsychologisch vom
»Schicksal des Mondes* her als ,,Kastration des Vaters* (450): ,,das ,Riickwértsschreiten®
der Noahséhne miBite dann so verstanden werden, daB3 sie den Neumond mit seinem
Lichtgewand wieder bedecken, indem sie (als verkdrperte Phasen des zunehmenden Mon-
des) nach Osten schreiten und dabei Noah als den dunklen, ,kastrierten‘ Neumond im We-
sten hinter sich in ihrem Riicken lassen* (447). (Die psychoanalytische Deutung als solche
braucht hier nicht weiter zu interessieren).



Klaus W. Hdilbig 96

rung des Ursprungs mit der EntduBlerung der Gestaltwerdung als hoch-
zeitliche Ent-sprechung von Mann und Frau, innen und auBen, Ewigkeit
und Zeit.3? Das Bauen des wahren Lebenshauses liegt nicht in der Macht
des Menschen, sondern es gilt: ,,Wenn nicht der Herr das Haus baut,
miiht sich jeder umsonst, der daran baut* (Ps 127,1). Wo das Dasein die
Bauform der Hoffnung hat, da spricht es auch immer die Sprache des Ge-
betes und der Danksagung (eucharistia). So betete der Priester in der r6-
mischen Liturgie vor der Reform beim Anlegen der Stola (als pars pro
toto fiir das ganze Priesterkleid): ,,Gib mir, o Herr, das Gewand der Un-
sterblichkeit, das ich in der Abwendung der ersten Eltern verlor, und ob-
wohl ich unwiirdig zu deinem heiligen Mysterium hinzutrete, mége ich
dennoch die ewige Freude erlangen.*3?

Der Augen-blick der ewigen Freude

Nachdem im ersten Teil der liturgische Begriff der Ewigkeit vom Sonnen-
jahr und Sonntag als ,achten Tag® der Auferstehung und im zweiten Teil
der liturgische Begriff der Zeit vom Mondwandel und vom Sabbat als
,siebten Tag‘ der Schépfung her verstanden wurde, ist nun im dritten Teil
der Begriff der Gestalt im Zusammenhang mit der Deutung der Planeten
und Sternzeichen zu erldutern. Das Liturgische ist ja wesentlich gestalt-
haft und kon-kret, weil sich in ihm das Heilige, Himmel und Erde, Ewig-
keit und Zeit zu einem Ganzen fiigt und zusammen-wichst. Die Konkre-
tion der Fiille von Lebensmdoglichkeiten (,Himmel*) zu einer einzelnen
sichtbaren Konkretgestalt (,Erde) bedeutet Eingrenzung und Negativi-
tdt: das sinnlich Erscheinende ist nicht die Fiille des jeweiligen Seins.
Wird Negativitit bloB negativ verstanden als Un-mé&glichkeit von Fiille,

32 Vgl. F. Weinreb, Das jiidische Passahmahl und was dabei von der Erlisung erzihlt wird.
(Miinchen o.J. (1989), 121: ,,Das minnliche Kind, der Sohn, ist der Sprache der Bibel ge-
maB das Innere, das, was nur als Erinnerung da ist. Sachar, minnlich, secher, Erinnerung.
Und Sohn, ben, Stamm vom Worte boneh, bauen. Dieses Innere baut die Welt, baut iiber-
haupt. Was der Vater méchte, wiinscht, kreiert, der Sohn baut es aus dem Inneren des Va-
ters her. Das weibliche Kind ist das Erscheinende. Bath, Tochter, wie beth, Haus. Aber das
Haus ist erst lebendig, wenn der Mann im Hause aufgenommen wird, wenn er darin lebt,
solange er es nicht verldBit.

33 Zitiert nach W. Nyssen, Gewand und Gerdt in der ésterlichen Liturgie, in: A. Rauch; P.
Imhof (Hg.), Das Priestertum in der Einen Kirche. Diakonat, Presbyterat und Episkopat.
Aschaffenburg 1987, 136-148; 139. - Vgl. auch die Deutung der in Ex 28 beschriebenen
Gewandung des Hohenpriesters mit den zwolf Edelsteinen auf dem Brustschild bei Philo
von Alexandrien, die H. Schade (Anm. 3) 23, zitiert. Danach ist der Priester ,,Abbild des
Weltalls ..., erstens, damit er infolge der bestindigen Betrachtung desselben seine eigene
Lebensfiithrung der Allnatur wiirdig gestalte, zweitens, damit sich bei seiner Verrichtung
der heiligen Handlungen das ganze All beteilige.*



Der Gekreuzigte 97

dann kann es die Freude und Seligkeit, die ,Wonne des Paradieses* in der
endlichen Welt der sich begrenzenden Gegensitze nicht geben. Alle Ver-
heiBungen von Paradies und Reich Gottes wiren dann nichts anderes als
bloBer Ausdruck einer hier ortlosen (utopischen) Sehnsucht, Phantasie-
gebilde einer letztlich illusiondren, weil unerfiillbaren Hoffnung. Vom
Evangelium her ist jedoch das Reich Gottes nicht ortlos in der Welt, son-
dern ,nahe*“, weil die Zeit ,,erfiillt“ ist (Mk 1, 15). Das heiBt, es muB3 unter-
schieden werden zwischen der heiligen oder liturgischen Zeit des Para-
dieses (Christus ist ja nach der bestandenen Versuchung wie der Adam
Paradisus bei den ,,wilden Tieren, und die Engel dienten ihm*“: Mk 1,13)
und den profanen oder historischen Zeitgestalten ,jenseits von Eden‘. In
den heiligen Gestalten der Liturgie sind die endlichen Gegensitze zu ei-
ner heiligen Ganzheit vereint: Sittlichkeit und Sinnlichkeit, ,heilige En-
gel* und ,wilde Tiere, Brot und Wein als ,Friichte der Erde und der
menschlichen Arbeit’, der Natur und der Kultur bzw. Kunst sind in ihrer
Gegensitzlichkeit doch eins. In der Liturgie wird die Negativitit von
Gestalt ins Positive gewandelt, dies aber deshalb, weil in der ,,erfiillten*
oder X-férmigen Zeit im Endlichen der Weg der schon jetzt ,,seligen
Hoffnung® (SC 104) auf ewige Freude erdffnet ist. Das Reich Gottes ist
nicht utopisch, sondern hat hier und ,,heute“ (vgl. Lk 23,43) seinen Welt-
Ort und seine Zeit-Gestalt in der heiligen Liturgie im Kreis-lauf des heili-
gen Jahres.

Angedeutet ist dieses liturgische Zeitverstdndnis bereits im Sabbat, der
nicht nur dem Mond, sondern auch dem 7. Planeten Saturn zugeordnet
ist. Bei Gerhard Voss heilit es dazu: ,,In der Mythologie ist Saturn (grie-
chisch: Kronos) der Herr der Zeit (griechisch: chronos). In seiner astrolo-
gischen Zuordnung weist der Saturn als der letzte der sieben Planeten auf
die Begrenzung des Lebens hin. Begrenzung meint zugleich aber auch die
Formung auf dem Weg des Reifens zur Weisheit, zu neuem Leben. Saturn
gilt als der ,Sensenmann‘, aber auch als der ,Hiiter der Schwelle‘, der
Wabhrer verborgener Schitze.“** Die Melan-cholie (,schwarze Galle‘) und
Depression als Weltgefiihl des Eingeschlossenseins im Endlichen wird
ebenso dem Saturn zugeschrieben wie die schwarze Farbe, wobei derje-
nige, der nur schwarz sieht, als hoffnungsloser Pessimist gilt. Zugleich ist
Saturn der Planet der Sternkundler und Sterndeuter, derjenigen also, die
die ,,Gesetze der Zeitldufe in ihrem Wandel“ erforschen und die ,,Zei-
chen der Zeit“ deuten.’> An die positive Bedeutung der schwarzen Farbe

** G. Voss, Sabbat und Sonntag, in: Sabbat — Sonntag. Atempause der Schipfung, Material-
heft fiir Gottesdienst und Gemeindearbeit zum Bibelsonntag 1990, hg. von der Dt. Bibelge-
sellschaft und dem Kath. Bibelwerk, 13-21: 19.

35 Vgl. ebd. 20. - Von daher wiire die Szene von den Sterndeutern, die das Kind und seine



Klaus W. Hilbig 98

erinnert Voss mit einer Passage aus einer Geschichte des persischen Dich-
ters Nizami (13. Jh.), die ,,die indische Prinzessin am Samstag in der
schwarzen Saturnkuppel erzdhlt“: ,,Wer die Grenzen erkennt und in ih-
nen sein Gliick, der kann es auch halten sein Leben lang; wen aber das
Irrlicht seines Verlangens weitertreibt vom einen immer zum néchsten,
der stiirzt am Ende - ins Nichts.“%¢

Der Mensch des fehlgeleiteten Verlangens, der nicht zur ,Ruhe‘ der Er-
fullung findet, ist unféhig zur Feier der ,Sabbatruhe‘. [hm fehlt nicht nur
die Tugend der Hoffnung, sondern auch die des Mafes, der temperantia:
... temperare heiBt zuerst nicht etwas ,méBigen‘ oder dergleichen, son-
dern: ein geordnetes Ganzes fiigen. Das Ziel dieser Tauglichkeit ist dem
Aquinaten zufolge ... die quies animi = Ruhe des Gemiits.*3” Demgegen-
iiber ist Noah, was iibersetzt ,Ruhe‘ bedeutet, in der Arche bei den ,Tie-
ren‘ nicht nur der Mensch des Sabbats, sondern auch des ,achten Tages’.
Er ist damit ein Vorbild des ,Messias‘, des Gesalbten. Denn das hebrii-
sche Wort fiir Salbél, schemen, leitet sich her vom Stamm des Wortes fiir
,acht’, und die Taube, die Noah nach der Flut aussendet, kehrt zuriick mit
einem ,,frischen Olivenzweig” (Gen §8,11) vom Olivenbaum, aus dessen
Friichten das Salbél gewonnen wird: ,,Die Worte Acht und Ol und Sal-
bung mit Ol haben in der hebrdischen Sprache einen engen Zusammen-
hang. Man sagt: die Acht tragt die Erlosung in sich.“3® In der Erlosung
des achten Tages durch den Gesalbten wird alles neu geschaffen. Kehrt
»am Sabbat ... die Schopfung zu ihrem Ursprung zuriick** - heraus aus
der Bewegung der immer weitertreibenden atemlosen Zeit —, so findet sie
am achten Tag in ihre wahre Zeit-Gestalt und so zur Osterlichen Freude.
»Das urspriingliche Wesen der Freude ist das Heimischwerden in der
Nihe zum Ursprung®, sagt Heidegger im Gefolge Holderlins.*® Solche
Heimkehr setzt die Abkehr vom fehlgeleiteten Verlangen voraus, wie das
Gleichnis vom ,verlorenen Sohn‘ zeigt. Bei der Ankunft 146t der Vater das
,.beste Gewand“ holen und ein Fest der Auferstehung feiern: ,,jetzt miis-
sen wir uns doch freuen* (Lk 15,22-24.32). Das ,beste Gewand" ist aber

Mutter im ,,Haus* in ,,Bet-lehem* (Haus des Brotes) finden und ihm ihre Schitze darbrin-
gen (Mt 2,1-12), zu deuten.

36 Ebd. 20.

3], Splett, Freiheits-Erfahrung. Vergegenwdrtigungen christlicher Anthropo-Theologie.
Frankfurt 1986, 289.

38 F, Weinreb, Die Astrologie in der jiidischen Mystik. Miinchen 1982, 67. — Weinreb ver-
weist auch darauf, daB der ,Olberg’ der Passion Christi eigentlich ,,Oliven-Berg" bedeutet
und der Garten ,Gethsemane* ,,Olivenpresse* heifit (ebd. 66f.).

3% H. Vorlinder, Der Sabbat im Alten Testament, in: Materialheft (Anm. 34), 6-12: 8.

40 Zit. nach J. Splett, Der Mensch ist Person. Zur christlichen Rechtfertigung des Mensch-
seins, Frankfurt 1978, 198. - Zum ganzen Zusammenhang vgl. ebd. 201f: Das Wagnis der
Freude heiBit Hoffnung.



Der Gekreuzigte 99

gar nichts anderes als das ,Gewand des Auferstandenen‘, das jeder Ge-
taufte anzieht.*!

Das ,Gewand‘ oder die Leiblichkeit des Auferstandenen ist die voll-
kommene Zeit-Gestalt des Ewigen. Die Vollkommenheit der Ewigkeit
und die Endlichkeit der Leiblichkeit schlieBen dabei einander nicht aus.
Denn - um noch einmal Jérg Splett zu zitieren - ,,,Gestalt’ meint hier
statt den duBleren UmriB ein Kraft-Geschehen, die Figur in einem Ge-
fiige, wo Krifte und Spannungen miteinander, gegeneinander und inein-
ander verspannt sind“.*? Mit Guardini wird ,Gestalt’ auch bestimmt als
Einheit der Gegensitze wie ,,Akt — Bau, Fiille — Form, Einzelheit —- Ganz-
heit“: ,,Gestalt erfiillt in ,Dichte derart ihr Gesetz, daB ihre Kontur véllig
die ihrige ist.“** Kontur oder Genze bedeutet dann nicht Begrenzung von
Freiheit, sondern ist ganz Medium ihres Erscheinens und Zur-Sprache-
Kommens. Vermittelt ist die Freiheit des Auferstandenen mit ihrem Ge-
gensatz, dem naturalen Leib in Einheit mit der ganzen kosmischen Er-
scheinungswelt, in der Mitte des Kreuzes. Das Kreuz umfaf3t und durch-
dringt als ,Weltbaugesetz® den ganzen Kosmos. Die Auferstehungsgestalt
des Gekreuzigten ist darum selbst welthaft in einem eminenten Sinn. Wie
die Weisheit als ,erstes Geschopf* allezeit auf dem Erdenrund vor Gott
(kultisch) ,spielt, so ist auch die Ewigkeit des Auferstehungsleibes das,
,was das verlorene Paradies war: ein gottliches Kinderspiel, ein Reigen
des Geistes, eine endlich und ewig gelungene Leibwerdung der Seele*.+
In diesem ewigen Reigentanz des Zusammenspiels und Einklangs von
Geist und Natur, Seele und Leib, wozu der Kreis-lauf des liturgischen
Jahres das vorldufige, aber doch selige Vorspiel ist, kehrt die ganze
Schopfung heim zum Vater. In einer Osterpredigt (3. Jh.) wird darum der
Gekreuzigte angerufen als ,, Vortdnzer im mystischen Tanze*“4S auf dem
Weg des Kreuzes. Der Tanz im Rhythmus der Gezeiten ist zugleich Sinn-
bild fiir das, was Dichtung ist: ,,Verlegung/ alles Vergehens in Gang*
(Rilke), ,,Feier der Zeit" als ihre ,,Gestaltung“.*¢ Eben die Gestaltung der
Zeit zur Zeit-Gestalt des Ewigen ist das, was in der Auferstehung des Ge-
kreuzigten geschieht. Thm auf seinem Kreuz-weg nachzufolgen heiBt
darum, selbst zum Dichter werden, worin die urspriingliche Berufung des

41 Zur Mond-Symbolik der ,Schweine’, bei denen der ,verlorene Sohn‘ zum Vater umkehrt
und heimkehrt (Lk 15,15-18), vgl. J. Voss (Anm. 30), 123-132 (Die Deutung der Heimkehr
als ,negativer Vaterbindung' oder ,geistiger Kastration*, die der Autorin auch fiir das
Jkirchliche Christusbild* charakteristisch erscheint, geht am Sinn des Gleichnisses vorbei).
42]J. Splett, Liebe zum Wort (Anm. 9), 50.

4 Ebd.

4 H. Rahner, Der spielende Mensch. Einsiedeln 1952, 45.

45 Zitiert nach H. Rahner, Griechische Mythen (Anm. 5), 73.

46 J. Splett, Liebe zum Wort (Anm. 9), 49.



Klaus W. Hdilbig 100

gottebenbildlichen Menschen besteht.*” Dem Dichter in der Nachfolge
des Gekreuzigten verkldren sich Leid und Schuld, Angst und Schmerz
zum Lobpreis und Ruhm Gottes in unbindiger Freude. ,,Nur als Dichter
vollbringt er, wonach die Metaphysik umsonst strebt: eine iiberzeugende
Theodizee.“® Und was wire Dichten, mit Franz von Baader gesprochen,
im ,,ernsten, wahrhaft religiosen Sinn“ anderes als dies: ,,nicht ohne Ge-
burtswehen - das Brautkleid der himmlischen Sophia ihrerseits auszuwir-
ken*!4

Das ,Brautkleid® der himmlischen Weisheit und makellosen Kirche ist
das, was Christus am Kreuz ausgewirkt hat (s.o. Anm. 30). Der Gekreu-
zigte ist nicht nur selbst der ,weltbauende Logos‘ und Dichter schlecht-
hin. Er macht durch die ,Offnung‘ des Himmels bei seiner ,Himmelfahrt*
(vgl. Apg 1,9-11) und durch die Ausgiefung seines Geistes am 50. Tag
nach Ostern (vgl. Apg 2,1-13) alle, die ihm nachfolgen, zu visioniren Pro-
pheten und triumenden Dichtern (vgl. Apg 2,17f). An Pfingsten, der Um-
kehrung der babylonischen Sprachverwirrung des ,Turmbaus zu Babel‘
in der Erneuerung der paradiesischen Sprache, vollendet sich das osterli-
che Kreuzesgeschehen. Im Bau des paradiesischen ,Hauses der Sprache®
vollzieht sich die Ineinsbildung von Begriff und Anschauung, Wesen und
Erscheinung durch die dichterische Einbildungskraft, die in der ,Mitte
steht zwischen Verstand und Sinnlichkeit. Die so gebaute Sprache ist eine
.»Welt, die zwischen der erscheinenden auBer, und der wirkenden in uns
in der Mitte liegt“ (W. von Humboldt).>® , Die Sprache ist die Leiter, auf
der ,Heere von Anschauungen in die Veste des reinen Verstandes hinauf-
und Heere von Begriffen in den tiefsten Abgrund der fithlbarsten Sinn-
lichkeit herabsteigen‘ — um mit den Worten Hamanns aus der Metakritik
zu reden.“’! Hinter dem Bild von der ,Himmelsleiter’ aus dem Jakobs-
Traum steht der babylonische siebenstufige Tempelturm, wo am Neu-
jahrstag, an dem das ,Himmelstor* sich 6ffnet, die ,Heilige Hochzeit‘ von
,Himmel und Erde‘ zwischen Priester und Tempeldirne vollzogen wurde

47 Vgl. G. Fiirst, Sprache als metaphorischer Prozef. Johann Gottfried Herders hermeneuti-
sche Theorie der Sprache. Mainz 1988; 377-410; bes. 401f: ,,In Analogie zum ,Deus poeta*
ist der ,Homo poeta‘ in seiner ganzen, als Besonnenheit gefaBten Organisation immer
schon Dichter seiner Welt. Die Imago Dei des Menschen verwirklicht und manifestiert
sich in seiner im metaphorischen ProzeB produktiv dichterischen Kraft.“ (Der erste Satz
im Original kursiv).

48 H. Kuhn, Schriften zur Asthetik. Miinchen 1966, 257. Zitiert nach J. Splett, Die Rede vom
Heiligen. Uber ein religionsphilosophisches Grundwort, Freiburg, Miinchen 1971, 335 (Anm.
78).

49 Zitiert nach J. Splett, Liebe zum Wort (Anm. 9), 165f.

50 Zitiert nach G. Wohlfart, Denken der Sprache. Sprache und Kunst bei Vico, Hamann,
Humboldt und Hegel. Freiburg, Miinchen 1984, 177.

51 Ebd. 175.



Der Gekreuzigte 101

(was wohl auch im Hintergrund der Hochzeit der ,Gottersdhne* mit den
,Menschentéchtern® als Auslosung der ,Sintflut‘ steht — vgl. Gen 6,1-7).
Das Johannesevangelium greift den Jakobstraum auf als Einleitung fiir
das Wunder der Wandlung des Wassers der Zeit in den Wein der ewigen
Freude auf der ,Hochzeit zu Kana‘, wodurch Christus die Offenbarung
seiner Kreuzes-Herrlichkeit vorwegnimmt (vgl. Joh 1,51; 2,1-11: die
,Stunde* in 2, 4 ist die Todes-Stunde am Kreuz, die sechs Kriige erinnern
an die sechs Schopfungstage vor dem Sabbat).’> H. Schade hat darauf
hingewiesen, daB der , Traum Adams“ und der ,Traum Christi am
Kreuz“, das hei3t die Erschaffung der Eva bzw. Neuen Eva aus der
,Rippe‘ bzw. ,Seite‘, die ,,Hochzeit des Himmlischen Menschen“ dar-
stellt: ,,In der angelsichsischen Bibelparaphrase des Caedmon steht so-
gar neben der Szene der Erschaffung Evas die Leiter, die zu einem offe-
nen Tor am Himmel fiihrt, wie in Jakobs Traum.“*? Das heift, im ,Traum
Adams‘, ,Traum Jakobs‘ und ,Traum Christi am Kreuz‘ geht es jeweils um
dasselbe Geschehen: den Bau des ,Hauses Gottes‘, der paradiesischen
Sprache als hochzeitliche Ineinsbildung von Wesen und Erscheinung
durch das produktive ,Gedéchtnis‘ (Mnemosyne) der dichterischen Ein-
bildungskraft.’* Auch Adam ist ja wesentlich ,Dichter’, der den ,Tieren’,
den sinnlichen Erscheinungen des Lebens, ihren ,Namen* gibt, ihrem We-
sen ent-sprechend (vgl. Gen 2,19f).55 Ebenso versteht Noah als Dichter
die Sprache der Tiere, nimmt er sie doch mit auf in die von ihm gebaute
Arche nach den von Gott gegebenen Maflen 300 x 50 x 30 (vgl. Gen 6, 15),
,den Zeichen des hebridischen Wortes fiir Zunge, Sprache“: ,Denn
Jtewa‘, das Wort fiir Arche, bedeutet auch ,Wort*.“>¢

Im ,Wort Gottes‘ ist das Ganze der Welt gesammelt und zusammenge-
faBt. In der Fleischwerdung des Wortes offenbart Gott seine ewige Herr-
lichkeit (vgl. Joh 1,14) in der sinnlich erscheinenden Schonheit der Litur-

52 Vgl. H. Schade, Zu den friithen Darstellungen der Hochzeit zu Kana, in: H. Harsch/G.
Voss, Versuche mehrdimensionaler Schriftauslegung. Bericht iiber ein Gesprdch. Stuttgart,
Miinchen 1972, 104-123: 119: ,,Die Sechszahl interpretiert Augustinus und mit ihm das
Mittelalter als die sechs Zeitalter, die der Ankunft Christi vorausgehen. Durch Christus
wird ihr Wasser zu Wein“, wobei Maria in ihrer ,Mondnatur* hier wie unter dem Kreuz
der Zeit ihr MaB (,MaB-Kriige*) gibt analog dem 7. Tag (vgl. Marien-Samstage).

53 H. Schade (Anm. 3), 36f.

¢ Zur ,Mnemosyne* als ,Mutter der Musen“ (Hesiod; Vico) und ,,Ursprung der Sprache“
(Hegel) vgl. G. Wohlfart (Anm. 50), 44 (Anm. 119) und 49 (Anm. 129).

55 G. von Rad, Das erste Buch Mose: Genesis (ATD 2-4). Gottingen 1972 (9. iiberarb.
Aufl.), 58, hilt es immerhin fiir méglich, daB3 in Gen 2,19f ,.etwas von der Entstehung und
vom Wesen der Sprache gesagt“ sei. - Zum religionsgeschichtlichen Hintergrund des Ja-
kobstraums vgl. ebd. 229.

56 F. Weinreb, Leiblichkeit. Unser Korper und seine Organe als Ausdruck des ewigen Men-
schen. Weiler 1987, 52.



Klaus W. Hdlbig 102

gie (vgl. 1 Joh 1,1-3; auch der Johannesprolog selbst ist ja ein gedichteter
Hymnus der Liturgie!). Im Schénen als Verséhnungsgestalt des Endlichen,
konkret: im Gekreuzigten als Bauwerk und Bild dichterischer Einbil-
dungskraft wird Gott selbst wohnhaft in der Welt und ankiinftig in der
Zeit. So ist in der dichterischen Sprachgestalt des Gekreuzigten das
,Reich Gottes‘ nahe. ,,In der christlichen Kunst..., ja, in der Schonheit
tiberhaupt, hat sich tatsichlich eine Tiir zum Paradies aufgetan®, formu-
liert Jorg Splett.’” Das Bild des Gekreuzigten mit der ,offenen Seite® ist
selbst diese ,Tur* zum ,schénen Paradeis‘ oder das Inbild des Schénen,
Ursprung der Sprache und Mitte der Liturgie. Denn in ihm hat das Ver-
stehen des Sinns der Welt, der Liebe Gottes endgiiltige Gestalt gewonnen.
Und ,,ein Kunstwerk ist gestaltgewordenes Verstehen“: , Gestalt schauen-
der Liebe“>® Der Blick der Liebe auf den Gekreuzigten ist der Augen-
blick der ewigen Freude und das Sehen der Herrlichkeit Gottes (vgl. Joh
1,14; 14,9; 19,37).

Uber den Blick auf den Gekreuzigten als Augen-blick des Ursprungs
des Kultes, der Offnung des Himmels und der Schau Gottes hat Kardinal
Joseph Ratzinger eine Osterbetrachtung vorgelegt.®® Darin greift er die ty-
pologische Deutung der ,Opferung Abrahams* (vgl. Gen 22, 1-19) bei den
Kirchenvitern auf, die darin ein Vorbild des Kreuzesopfers Christi als
des ,Lamm Gottes‘ (vgl. Joh 1,29.36) gesehen haben. Zugleich kniipft er
an die jiidische Uberlieferung an, wonach der Augenblick, da Isaak geop-
fert werden sollte und der Engel Gottes vom Himmel her Abraham an der
Ausfiithrung seines Vorhabens hindert, verstanden worden ist als Blick
Isaaks in den geffneten Himmel und Kern des gottesdienstlichen Ritus.
»Alle Anbetung kommt demnach gleichsam aus diesem Blick Isaaks her-
aus —aus dem, was er dort (sc. auf dem Berg Morijah, d. V.) geschaut und
von daher vermittelt hat“ (97). Entsprechend sei der Tempel als Stiitte der
Anbetung in Jerusalem auf dem Berg Morijah (vgl. 2 Chron 3,1) und
nicht auf dem Sinai gebaut worden. Das, was Isaak sah (die Erzihlung
spricht insgesamt fiinfmal vom ,sehen’) ist zusammengefaBt in dem , Wid-
der, den Abraham anstelle seines Sohnes opfert und der bereits typolo-
gisch auf das ,kommende Lamm‘ hinweist, das sich anstelle der verlore-
nen Menschheit Gott zum Opfer darbringt und so ,,Erlésung durch Ablo-
sung® bewirkt: , Insofern hat Isaak nach den Vitern wirklich den Blick in
den Himmel getan. Der Blick auf diesen Widder war der Blick in den ge-

7 Liebe zum Wort (Anm. 9), 183.

58 J. Splett, Der Mensch ist Person (Anm. 40), 200.

**J. Kardinal Ratzinger, ,Das Lamm erloste die Schafe. Betrachtungen zur Gsterlichen
Symbolik, in: ders., Schauen auf den Durchbohrten. Versuche zu einer spirituellen Christolo-
gie. Einsiedeln 1984 (21990), 93-107.



Der Gekreuzigte 103

5ffneten Himmel. Denn darin sah er den Gott, der vorsorgt und auch an
der Schwelle des Todes, gerade dort, steht. (...) Indem Isaak das Lamm
sah, sah er, was Kult ist: Gott selbst bereitet sich seinen Kult, durch den
er den Menschen ablost und ihm das Lachen der Freude (sc. entspre-
chend der Bedeutung des Namens ,Isaak‘, d. V.) zurtickgibt, das zum Lob-
gesang der Schopfung wird“ (98).

Die Verbindung mit der Schépfung ergibt sich flir Ratzinger daraus,
daB Jesus die ,Stunde* seines Todes bewuBt mit dem jiidischen Paschafest
verbunden habe, so daB dariiber ,,das christliche Ostern tief in die Reli-
gionsgeschichte und in den Beeich der sogenannten Naturreligionen®
hineinreiche: ,,Indem er seine Stunde mit den Umdrehungen von Mond
und Erde (1), mit den Gezeiten der Natur verbindet, stellt er seinen Tod in
einen kosmischen Zusammenhang hinein und bezieht so umgekehrt den
Kosmos auf den Menschen. In den groBen Festen der Kirche feiert die
Schépfung mit, oder umgekehrt: In diesen Festen stimmen wir in den
Rhythmen der Erde und der Gestirne ein und nehmen ihre Kunde an®
(95). Zur Annahme der ,Kunde der Gestirne* gehort freilich auch, daf3
man die Gestirnskundler und -deuter zu Wort kommen 148t. So hat Her-
bert Schade aus seiner Kenntnis der astronomischen und astrologischen
Zusammenhinge bemerkt, daB der ,,Widder aus dem Baum* (die EU
iibersetzt ,Gestriipp®), den Abraham opfert, das erste Tierkreiszeichen
,Widder* bedeutet, das am 25. Mirz von der Sonne durchlaufen wird:
,,Von diesem Lamm sagen Bibel, Kunst und Literatur, daB} es ,geschlach-
tet ist seit Entstehung der Welt* (Offb 13,8; 1 Petr 1,19f). Dieses Lamm
steht schon in den romischen Basiliken am Beginn des Sechstagewerkes
am Schopfungsberg® (a.a.0. 29). Entsprechend hat die Tradition das Op-
fer Abrahams auch auf den 25. Mirz datiert (s. 0. Anm. 2). Der Blick des
Isaak auf den Widder ist somit in der Tat der Blick auf das kommende
Lamm und sein Kreuz, weil dieses nimlich das Chi ist, der Jahreslauf der
Sonne, der im Himmelstor im Widder beginnt: ,, Das Tor im Widder be-
zeichnet auch die Wunde oder das Opfer des Lammes, das sein Licht fiir
die Sonne hingibt“ (ebd.). Wie Christus sein Kreuz auf den Kalvarienberg
trigt, so trigt auch schon Isaak das Feuerholz fiir das Brandopfer (und
Abraham das Feuer als Sonnensymbol) den Schépfungsberg Morijah
hinauf (vgl. Gen 22,3-6). ,,Manche Illustrationen zeigen Isaak sogar mit
dem X-férmigen Balken daneben. Im Zeichen des Widders entstand die
Welt und tritt auch das Weltende ein* (ebd.).

Mit dem Weltende im Zeichen des Widders ist kein willkiirlicher Ab-
bruch, sondern das Sich-erfiillen der Zeit-Gestalt des Ewigen gemeint.
Wie im Zeichen des Sabbat kehrt auch im Widderopfer die Welt zu ihrem



Klaus W. Hilbig 104

Ursprung zuriick.®® Das Johannesevangelium datiert denn auch das
Kreuzesopfer auf die ,Stunde* der Schlachtung der Paschalimmer am
Riisttag (Freitag) im Tempelvorhof, die zugleich die ,Stunde‘ der Erschaf-
fung des Menschen am Freitagnachmittag der Schépfungswoche ist. Die-
ses Zusammenkommen historisch (historisierend) durch Rekurs auf das
,BewuBtsein Jesu® erkldren zu wollen, dem es gewissermaBen durch die
,Wahl‘ seiner Todesstunde um die Einheit von Mensch und Kosmos, Ge-
schichte und Natur gegangen sei, verkennt, daB in dem einen ,Wort Got-
tes® der einen ,Heiligen Schrift‘ all diese Gegensitze immer schon inner-
lich vermittelt und aufgehoben sind. Das Christusmysterium wie iiber-
haupt die biblische Offenbarung ist von der Mitte der Liturgie her ein
unteilbares Ganzes. So erklirt in der Emmausgeschichte, die die Struktur
einer Eucharistiefeier hat, der Auferstandene den Jiingern unterwegs,
»was in der gesamten Schrift {iber ihn geschrieben steht“ (Lk 24,27). Im
Augen-blick des Brot-brechens in der Mitte der Liturgie am Tisch des Al-
tares ,,gingen ihnen die Augen auf*, wie schon vorher bei der Schriftaus-
legung ihr Herz angefangen hatte, vor Liebe zu ,,brennen* (Lk 24,31 f).
Das Brechen des Brotes ist kein Abbruch der Gestalt im Sinn ihrer Frag-
mentierung, sondern der Einbruch der Fiille im Sinn des Sich-erfiillens
der Gestalt, des ,,Es ist vollbracht“ (Joh 19, 30). Das Verlosen und Vertei-
len der Kleider Christi in ,vier Teile‘ durch die Soldaten bringt den einen
Leibrock zum Vorschein, der ,,von oben her ganz durchgewebt und ohne
Naht war* (Joh 19,23) und darum unteilbar ist. Eben so, in der Zeit-Ge-
stalt des Ewigen, ist der Gekreuzigte der wahre Mittler der Liturgie und
der wahre Ort der Anbetung des Vaters im Geist (vgl. Joh 4,19-24). Und
so erst wird auch verstandlich, was in dem von Kardinal Ratzinger unter-
zeichneten Schreiben der Glaubenskongregation ,,Uber einige Aspekte
der christlichen Meditation“ (vom 15. Oktober 1989) zum ,Sehen‘ des Va-
ters im Blick auf den Sohn (vgl. Joh 14,9) erlduternd gesagt wird: ,,Bei
diesem ,Sehen‘ handelt es sich nicht um eine reine menschliche Abstrak-
tion (,abstractio®) der Gestalt, in der sich Gott geoffenbart hat, sondern
um das Erfassen der gottlichen Wirklichkeit in der menschlichen Gestalt
Jesu, um das Erfassen seiner géttlichen und ewigen Dimension in seiner
zeitgebundenen Gestalt“ (n. 20).

Daf} mit der ,zeitgebundenen Gestalt‘ Jesu, die den Vater sehen 148t,
konkret der Gekreuzigte gemeint ist, hat Kardinal Ratzinger in einem
Vortrag (vom 7. Juli 1989) unter dem Titel ,,Jesus Christus heute* niher

* Vgl. F. Weinreb, Die 4strologie (Anm. 38), 45, wo zur Opferung Isaaks im ,Widder* ge-
sagt wird: , Mit ,opfern‘ ist also nicht ,tten* in unserem Sinne gemeint, sondern ein Von-
dieser-Welt-weg-zum-Ursprung-Néherbringen ...



Der Gekreuzigte 105

dargelegt.’ Darin wird gegen eine ,,Suche nach dem historischen Jesus“
im Gestern, die ,,ihm das Heute und die Ewigkeit* bestreitet, die Verbin-
dung von Zeit und Ewigkeit in Jesus Christus herausgestellt: ,,Zu ihm ge-
hoért von Anfang an, dall er war, ist und kommen wird ..., daB er sein irdi-
sches Leben als ein Ausgehen vom Vater und zugleich als ein Bleiben bei
ihm wullte, also Ewigkeit ins Spiel und in Verbindung mit Zeit
brachte...“®? Ein ,,ganzheitliches Verstehen“ des Evangeliums schlief3t
von daher wesentlich ein gewandeltes Zeitverstindnis ein, das einen an-
deren als den historischen Horizont hat, in dem Zeit als bloBe Verging-
lichkeit erscheint: ,,Wer Zeit nur als unwiderruflich versinkenden Augen-
blick faBit und sie so lebt, wendet sich grundsatzlich von dem ab, was die
Gestalt Jesu {iberhaupt ausmacht und was sie aussagen will. Erkenntnis
ist immer ein Weg.“% Was diese ,,Reise des Seins*“ in der Zeit letztlich be-
deutet, sagt Ratzinger mit einem Wort des heiligen Augustinus: ,,Zu ihm,
dem Allgegenwirtigen, gelangt man durch Liebe, nicht durch Seefahrten.
Doch weil auf dieser Reise die Fluten und Stiirme mannigfacher Versu-
chungen hiufig genug sind, glaube an den Gekreuzigten, damit dein
Glaube das Holz zu besteigen vermoge. Dann wirst du nicht sinken ...“64

¢! J. Kardinal Ratzinger, Jesus Christus heute, in: Communio 19 (1990), 56-70; bes. 65-68
(zu Joh 14,9).

%2 Ebd. 57.

¢ Ebd.

¢4 Ebd. - Dazu vgl. Ratzingers Hinweis auf Augustins Interpretation des Vaters in der Tri-
nitdt als Memoria, in dem ,,das Sein als Zeit umgriffen ist“, sowie auf die Kirche (die das
eucharistische ,Gedichtnis‘-Mahl feiert) als ,,Gedédchtnis“ und so ,,Ort allen Glaubens*:
Was ist fiir den christlichen Glauben heute konstitutiv, in: H. Rossmann/J. Ratzinger (Hg.),
Mpysterium der Gnade (FS J. Auer). Regensburg 1975, 11-19; 17. Ratzinger hilt es fiir die
»Entscheidungsfrage heute..., ob jenes Gedenken noch gelebt werden kann, durch welches
die Kirche Kirche wird“, wobei ihm zur Erarbeitung einer neuen christlichen Memoria-
Lehre die johanneische Glaubensinterpretation besonders hilfreich erscheint; ist doch im
Johannesevangelium ,,pneumatisches Erinnern der Ort fuir Wachstum und Identitit des
Glaubens* im Gegeniiber zur Gnosis (ebd.).





