
Zeit-Gestalt des Ewigen 
Der Gekreuzigte als Mitte der Liturgie 

Klaus W. Hälbig, Rottenburg 

•Dieses heilige Jahr geht aus einem anderen Zeitbegriff hervor, als wir 
Menschen ihn haben. Das Kirchenjahr ist nicht Linie, sondern Kreis", 
schrieb 1941 Odo Casel.1 Ähnlich spricht die von Casels Mysterientheo- 
logie mitvorbereitete Liturgiekonstitution des Konzils vom •Kreislauf 
des Jahres", in dem sich •das ganze Mysterium Christi von der Mensch- 
werdung und Geburt bis zur Himmelfahrt, zum Pfingsttag und zur Erwar- 
tung der seligen Hoffnung und der Ankunft des Herrn" entfaltet (SC 
104). Das Mysterium Christi ist ein unteilbares Ganzes, das darum die 
Zeit-Gestalt des Kreises hat. 

Der Kreis-lauf des liturgischen Jahres 

Casel unterscheidet zwischen einer liturgischen oder heiligen und einer 
profanen Zeit. Das heilige Jahr nennt er •Symbol, Sakrament des ewigen 
Lebens" (26). Zeit und Ewigkeit sind in ihm nicht getrennt, sondern ver- 
bunden. Der Kreis-lauf des liturgischen Jahres ist kein bloßes Ver-gehen 
in der vergänglichen Zeit, sondern •Symbol des Weges zur Ewigkeit" 
(ebd.). Das Kreissymbol wird darum ergänzt durch das Bild einer spiral- 
förmigen Aufwärtsbewegung •in zyklischen Ringen, die sich empor- 
schrauben, der unbewegten Mitte entgegen..." (25). Doch auch dieses 
Bild vom ewigen Mittel- und Zielpunkt, zu dem sich das Zeitliche hin be- 
wegt, wird noch einmal näher bestimmt. Hat doch das Kirchenjahr •zwei 
Ausgangspunkte: Epiphanie und Pascha, die zugleich Höhepunkte sind" 
(ebd.). Der Weihnachts- und der Osterfestkreis stehen im Kirchenjahr, in 
dem jederzeit das Ganze oder die Fülle des Christusmysteriums gegen- 
wärtig ist, nicht im Verhältnis einer zeitlichen Weiterentwicklung zuein- 
ander. Gleichwohl bringen sie eine zeitliche Bewegung zum Ausdruck. 

Das Symbol, das die ewige Fülle wie die Bewegung der Zeit zugleich 
aussagt, ist die Verbindung zweier Ringe in einer liegenden Acht (<»). 
Ihre Form enthält den griechischen Buchstaben X (= Chi), den der Bi- 

1 O. Casel, Gegenwart des Christus-Mysteriums. Ausgewählte Texte zum Kirchenjahr, hg. 
und eingel. von A. Schilson. Mainz 1986, 25. (Seitenzahlen im folgenden im Text). 



Der Gekreuzigte 85 

schof beim Ritus der Kirchweihe als Zeichen der ,Vermählung' der Kir- 
che mit Christus in die Asche des Bodens zeichnet. In der Antike bis über 
das Mittelalter hinaus wurde das X verstanden als das Kreisen der Sonne 
auf ihrer Jahresbahn. Ihr Lauf beginnt in der Tag-und-Nacht-Gleiche im 
Frühling im Ostpunkt, wendet sich im Sommer in der Zeit des längsten 
Tages, kehrt zurück durch das Herbst-Äquinoktium zur Wende des Win- 
terbeginns, um dann im Frühlingsbeginn den Weg zu vollenden. Sowohl 
Weihnachten als auch Epiphanie am 6. Januar (nach dem ägyptischen 
Kultkalender) sind darum, wie Casel sagt, •uralte Sonnendaten" (22). 
Ebenso ist Ostern vom Frühling (vom Sonntag nach dem ersten Früh- 
lingsvollmond) nicht ablösbar. •Nach urchristlicher Anschauung wurde 
die Welt im Frühjahrsschmuck geschaffen. Manche legten diesen Schöp- 
fungstag auf den 25. März, und dieser selbe Tag galt als der Tag der Erlö- 
sung durch die Menschwerdung (was als ,Maria Verkündigung' am 25. 
März liturgisch gefeiert wird, d. V.) wie auch durch das Leiden und die 
Auferstehung des Herrn" (ebd.).2 Somit ist das liturgische Jahr ganz am 
Sonnenlauf orientiert, der jedoch in einem •pneumatischen" oder höhe- 
ren Sinn verstanden wird (ebd.). Dies bedeutet, daß der jeweilige Festge- 
halt nicht in einem äußerlichen, sondern in einem innerlichen Verhältnis 
zum Festdatum steht. Konkret: die ,Auferstehung des Herrn' als das zen- 
trale österliche Heilsereignis und der Sonntag als ,Tag des Herrn', ,achter 
Tag' oder ,Ur-Feiertag', der nach der Liturgiekonstitution •Fundament 
und Kern des ganzen liturgischen Jahres" ist (SC 106), bilden eine innere 
Einheit. Erst so gibt es ja ein ,heiliges Jahr' im Unterschied zum bürgerli- 
chen oder profanen, erst so unterscheidet sich der ,Sonntag' vom Wo- 
chenende. Erst wenn diese innere Einheit besteht, läßt sich die Identität 
des Christlichen daran erkennen, daß Christen als •Menschen des Sonn- 
tags" leben (Ignatius von Antiochien), das heißt als Menschen der Aufer- 
stehungshoffnung (vgl. 1 Kor 15,12-19). 

Ein solch innerer Bezug von Festdatum und Festgehalt läßt sich aber 
nur verstehen, wenn eine innere Einheit besteht zwischen dem Himmels- 
kreuz oder X, das in den alten Kulturen den ,Himmlischen Menschen' 
oder das ,Bild Gottes' bezeichnet, und Christus als dem Gekreuzigten. In 
einem Beitrag mit dem Titel •Der ,Himmlische Mensch'" hat Herbert 

2 Nach G. Lange, Die Symbolik des Kalenders - Religionspädagogische Anmerkungen, in: 
V. Hertle u.a. (Hg.), Spuren entdecken - Zum Umgang mit Symbolen. München 1987, 
56-65; 64, wurde unter anderem auch die Erschaffung Adams, das Opfer Abrahams 
und der Auszug Israels aus Ägypten auf den 25. März datiert. Lange sieht darin ein 
•Nebenprodukt der typologischen Exegese", deren •Anliegen einer Zusammenschau" 
legitim sei, wenn auch nicht in der •unhistorisch-naiven Weise" der alten typologischen 
Exegese. 



Klaus W. Hälbig 86 

Schade in Deutung der christlichen Ikonographie diese innere Einheit 
von Chi und Kreuz einsichtig gemacht.3 

Aus dem vielschichtigen Text können hier nur einige Grundeinsichten 
aufgegriffen werden. Das •Bild des Himmlischen Menschen zeigt in den 
Darstellungen der Kunst oft einen Kreis, dann aber auch eine Mandorla 
oder Eiform, schließlich gibt es auch sphärische oder X-förmige Gestal- 
ten" (23). Vom Chi oder sphärischen ,Räderwerk', also dem Jahreslauf 
der Sonne im Band der zwölf Tierkreiszeichen, handelt die Berufungsvi- 
sion des Propheten Ezechiel. Er sieht in einer •Wolke mit flackerndem 
Feuer" vier Urwesen mit jeweils vier Gesichtern, vier Flügeln und vier 
Rädern, die vor- und zurücklaufen und so gemacht sind, •daß es aussah, 
als laufe ein Rad mitten im andern" (Ez 1,4.16). Dieses •Räderwerk" (Ez 
10,13; in der EU mit •Wirbel" übersetzt) wird der •Thronwagen Gottes" 
genannt, in dessen Mitte in einer menschenförmigen Gestalt die •Herr- 
lichkeit des Herrn" thront (vgl. Ez 1,26-28). Die vier Wesen haben -je- 
weils in eine der vier Himmelsrichtungen blickend - das Gesicht eines 
Menschen, eines Löwen, eines Stiers und eines Adlers (vgl. Ez 1,10). Da- 
mit sind nach der babylonischen Sakralastrologie - die Vision ereignet 
sich ja in der ,babylonischen Gefangenschaft' Israels - die vier sogenann- 
ten stabilen Tierkreiszeichen gemeint, wobei das Menschengesicht für 
das Zeichen Wassermann, das Adlergesicht für das Zeichen Skorpion 
steht.4 Den Anfang des hin-und-her-laufenden Thronwagens markiert bei 
den Astrologen das Tierkreiszeichen Widder. Es heißt auch ,Kopf des 
Jahres', weil in ihm die Sonne ihren Jahreslauf beginnt (unabhängig vom 
tatsächlichen jeweiligen Sternbild, in dem sich der Frühlingspunkt bei 
seiner ,Wanderung' befindet - zur Zeit des Ezechiel lag er im Zeichen 
Widder). Schade schreibt: •Durch dieses Räderwerk war die Zeit, also 
das Jahr bestimmt. (...) Das Vor- und Rückrollen des Rades bildet die 8 
und ist der Inbegriff der Ewigkeit, weil es sich Jahr für Jahr wiederholt" 
(26). Näherhin wird die sphärische 8 auch als •Inbegriff des Bundes" 
oder der .Vermählung' zwischen Christus und der Kirche bezeichnet, ihre 
Form als die Verbindung zweier •Eheringe" gedeutet (40). 

Das Mysterium der Achtzahl (ogdoas) als Jnbegriff der Ewigkeit' 
spielt in der alten Kirche eine herausragende Rolle. •Christus ist am ach- 

3 H. Schade, Der •Himmlische Mensch". Zur anthropologischen Struktur des biblischen Men- 
schenbildes in der Kunst, in: •Christus und Maria - Menschensohn und Gottesmutter": Aus- 
stellungskatalog anläßlich des 86. Deutschen Katholikentages 1980 der Staatlichen Mu- 
seen Preußischer Kulturbesitz. Berlin 1980, 16-58. 
4 Vgl. G. Voss, Astrologie christlich, Regensburg 1980. 73 f. - Dazu ders., Astrologische Weis- 
heit - eine Herausforderung christlicher Theologie und Spiritualität, in: Una Sancta 4/1986, 
295-317. - Außerdem: M. Lurker, Die Botschaft der Symbole. In Mythen, Kulturen und Re- 
ligionen. München 1990, 103 f. 



Der Gekreuzigte °' 

ten Tag von den Toten erstanden, am Tag des Helios, der nun für die 
Christen zugleich der erste Tag wird, so wie er einst der erste Tag der 
Weltschöpfung gewesen ist... Im uralten pythagoreischen Denken ist ... 
die Zahl Acht das Sinnbild des Vollendeten, Ewigen, Ruhigen... ,7iavta 
öKTCö', alles ist acht, lautete ein antikes Sprichwort."5 Entsprechend wa- 
ren •die Baptisterien mit Vorliebe in oktogonaler Form" gebaut und •von 
einer achteckigen Ballustrade umgeben"6. Und schon durch die Arche 
Noah in der Sintflut, dem alttestamentlichen Typos der Taufe, werden ge- 
nau acht Menschen aus dem .Strafgericht' gerettet (vgl. 1 Petr 3,20). Ver- 
steht man den Untergang in der ,Sintflut' als bildhafte Aussage für ein 
Dasein, das die Zeit als wesenlose Vergänglichkeit ohne Hoffnung und 
Zukunft erfährt, dann ist umgekehrt die rettende Arche ein Lebenshaus, 
das die Zeit-Gestalt des Ewigen in sich trägt, was die Achtzahl symbo- 
lisch aussagt. Tatsächlich steht die Arche in einem Bezug zu dem Tempel- 
heiligtum oder der ,Wohnung Jahwes', die von Mose errichtet wird nach 
dem himmlischen Muster, das Gott ihn auf dem ,Gipfel des Berges' beim 
Bundesschluß schauen ließ (vgl. Ex 25,9.40). Die Aufrichtung des Got- 
teshauses, das die •Herrlichkeit des Herrn" ganz erfüllt (vgl. Ex 
40,17.34 f), wird nämlich •gerade auf den Neujahrstag des zweiten Jahres 
nach dem Auszug aus Ägypten datiert, wobei diese chronologische An- 
gabe unverkennbar eine Entsprechung in Gen 8,13 (sc. der Öffnung der 
Arche, d.V.) im Rahmen der Flutgeschichte hat"7. Als ,Wohnung' des 
ewigen Gottes auf Erden ist aber der Tempel ein Symbol der Einheit von 
Zeit und Ewigkeit.8 

Daß der Tempel in diesem Sinn zu verstehen ist, wird deutlich, wenn 
die Berufungsvision des Ezechiel zusammen mit seinen Visionsberichten 
vom Neuen Tempel im Himmlischen Jerusalem gelesen wird. Der Thron- 

5 H. Rahner, Griechische Mythen in christlicher Deutung (Neuauflage). Freiburg 1984 (Erst- 
auflage 1945), 78. 
6 Ebd. 80. - Zur Taufe als .Vermählung' vgl. J. Zürcher, Die Gelübde im Ordensleben, Bd. 
III: Die Keuschheit, Einsiedeln u.a. 1960, 67: •In vielen Liturgien ist es die Taufe Christi 
selbst, des Bräutigams, die zum Hochzeitsbad der Braut wird, und dieses Bad ist nicht 
mehr nur einleitender Hochzeitsritus, sondern die Hochzeit selbst." - Das Festdatum der 
,Taufe Jesu' ist der 6. Januar! 
7 P. Weimar, Kult und Fest. Aspekte eines Kultverständnisses im Pentateuch, in: K. Richter 
(Hg.), Liturgie - Ein vergessenes Thema der Theologie? (QD 107). Freiburg u.a. 1986, 
65-83:75. 
8 Vgl. G. Voss, Astrologische Weisheit (Anm. 4), 297: •Als ,Abbild des Kosmos' schildert 
Flavius Josephus den Jerusalemer Tempel: Mit den vier verschiedenen Geweben des Vor- 
hangs ... seien die vier Elemente Feuer, Erde, Luft und Wasser angedeutet gewesen. (...) Im 
Innern hätten die sieben Lampen des Leuchters die Planeten, die auf dem Tisch liegenden 
zwölf Brote den Tierkreis und das Jahr dargestellt." Tierkreisdarstellungen finden sich als 
Fußbodenmosaike in jüdischen Synagogen (z. B. in Beth Alpha und Tiberias) und christli- 
chen Kirchen bis in die Neuzeit. 



Klaus W. Hälbig gg 

wagen als Zeit-Gestalt des Ewigen zieht zunächst aus dem Osttor des Je- 
rusalemer Tempels aus, der in Erfüllung des Strafgerichts' Gottes über 
sein hartherziges' Volk zerstört wird (vgl. Ez 10,18-22). Erst mit der Er- 
neuerung und Auferweckung Israels durch das Ausgießen von Gottes 
Geist-Wasser in die Herzen (vgl. Ez 11,19; 36,25f) und durch das Hau- 
chen seines belebenden Geist-Atems (vgl. Ez 37,9 f. 14) wird es möglich, 
den Tempel so zu bauen, daß darin die Herrlichkeit Gottes durch das Ost- 
tor einzieht (vgl. Ez 43,1-12), durch das sich dann ein Strom heilbringen- 
den Wassers ergießt, der das ,salzige Wasser' gesund macht und die 
Bäume zwölfmal im Jahr Frucht tragen läßt (vgl. Ez 47,1-12). Jörg Splett 
hat in einer Betrachtung zum •Lebenselement Wasser" daraufhingewie- 
sen, daß die Babylonier •den Ozean, Eas Wohnung, das Haus der Weis- 
heit" nannten, und daß nach griechischen Berichten der allmorgendlich 
aus dem Meer aufsteigende •fischmenschliche Gott Oannes" die Men- 
schen die Baukunst lehrte.9 Solche göttliche Anweisung ist nämlich not- 
wendig, um ein Haus zu bauen, das einerseits im ,Wasser', im Fluß der 
Zeit ist, und andererseits doch als ,Wohnung Eas' (oder ,Wohnung Jah- 
wes') auf ewig Bestand hat. Es bedarf der im Geist-Wasser gegebenen 
Baukunst oder Weisheit, damit ein Haus wie die ,Arche', auf die sich •die 
Hoffnung der Welt" geflüchtet hat (Weish 14,6), sicher durch die Fluten 
gelangt (vgl. Weish 10,4). Denn •Weisheit erbaut Gottes Haus auf Erden, 
in der Kirche wie im einzelnen"10. Es ist aber der X-förmige Mensch, die 
Herrlichkeitsgestalt auf dem Thronwagen der Ezechielvision, der diese 
Gabe der bauenden Weisheit schenkt. 

Ezechiel sieht, wie von der Mitte des X-förmigen Menschen nach oben 
und nach unten ,Feuer' ausgeht und wie ein .Regenbogen' (die Einheit 
von Sonne und Wasser, Ewigkeit und Zeit) erstrahlt (vgl. Ez l,27f). 
Ebenso ist bereits in der Flutgeschichte der Regenbogen das Zeichen des 
Bundes zwischen Gott und der Erde (vgl. Gen 9,8-17). Herbert Schade 
verweist auf Darstellungen des mit dem Geist-Atem belebten ,Adam Pa- 
radisus', aus dessen Mitte die vier Paradiesströme (die vier Jahreszeiten 
in ihrer Einheit) hervorgehen, womit angespielt wird •auf die gewaltige 
Szene des Johannesevangeliums..., in der es heißt: ,Am letzten Tag, dem 
,großen Festtag' stand Jesus da und rief: ,Wer dürstet, der komme, und es 
trinke, wer glaubt, wie die Schrift sagt: Aus seinem Inneren (= koilia, d. i. 
Leib) werden Ströme lebendigen Wassers fließen' (Joh 7,37.38)" (a.a.O. 
28). Und ähnlich kommentiert Splett das Entspringen der vier Paradies- 

9 J. Splett, Liebe zum Wort. Gedanken vor Symbolen. Frankfurt 1985, 122. 
10 J. Splett, Meditation mit Bonaventura: Der Geist der Gaben, in: ders., Zur Antwort beru- 
fen. Not und Chance christlichen Zeugnisses heute. Frankfurt 1984, 94-110: 107. 



Der Gekreuzigte 89 

ströme, dessen •Wiederkehr" Ezechiel im Quell •aus der Seite des Tem- 
pels" schaute: •Eigentlich ist es die Gottheit selbst, aus der das Wasser 
fließt - so gibt es Bilder sumerischer Götter, die ein sprudelndes Wasser- 
gefäß vor der Brust halten. Jesus verheißt Ströme lebendigen Wassers aus 
der ,Höhle seines Leibes' (Joh 7,38), in Ankündigung jenes Kreuzesge- 
schehens seines ausrinnenden Herzens..."11 

Es ist mithin die Gestalt des Gekreuzigten mit der geöffneten Seite und 
dem hervorquellenden Strom von ,Wasser' und ,Blut' (vgl. Joh 19,34), 
worauf die Visionsberichte des Ezechiel vorausweisen. Wie es in ihnen 
um den Bau des Neuen Tempels und des Himmlischen Jerusalem geht, 
das in der Geheimen Offenbarung als ,Braut' des Lammes und als Woh- 
nung Gottes' erscheint (Offb 21,2 f), so ist auch der Gekreuzigte als •Got- 
tes Weisheit" (1 Kor 1,24) derjenige, der das wahre Bauen lehrt. Paulus, 
der in seiner Damaskusvision den Gekreuzigten und darin die Herrlich- 
keitsgestalt der Berufungsvision des Ezechiel geschaut hat (vgl. 1 Kor 
2,8; 15,45-49; 2 Kor 3,18; 4,4-6)12, kann sich von daher selbst als •wei- 
sen Baumeister" bezeichnen (1 Kor 3,10). Dabei ist beim Aufbau der Kir- 
che als ,Gottes Tempel' und ,Leib Christi' das Kreuzesgeschehen maßge- 
bend : das ,Sich-Verzehren' Christi für Gottes Haus und der Aufbau des 
•Tempels seines Leibes" mit der Auferstehung (vgl. Joh 2,17.20-22). Vor- 
gebildet ist dieses Bauen nicht nur bei Ezechiel, sondern auch in der Para- 
dies- und in der Sintflutgeschichte. In Gen 2,22 ist es Gott selbst, der aus 
der ,Rippe' des im ,Tiefschlaf liegenden Adam die Gestalt der Frau 
•baut". Mit einer bis ins 2. Jahrhundert nachweisbaren Tradition sieht 
die Liturgiekonstitution darin das Mysterium des ausrinnenden Herzens 
des Gekreuzigten vorausbedeutet: •Denn aus der Seite des am Kreuz ent- 
schlafenen Christus ist das wunderbare Geheimnis der ganzen Kirche 
hervorgegangen" (SC 5). Wird doch die Kirche durch die Sakramente der 
Taufe (,Wasser') und der Eucharistie (,Bluf) von Christus ,erbaut'. In der 
Sintflutgeschichte ist es zwar nicht die Arche, die Gott baut; wohl aber 
schließt er ihre •Tür" (vgl. Gen 7,16), was bei Beda (und vor ihm Augusti- 
nus u. a.) als Hinweis verstanden wurde •auf jene Tür, die an der Seite des 
am Holz hängenden Herrn und Erlösers durch die Lanze des Soldaten ge- 
öffnet wurde".13 Der Sinn all dieser Bilder und solcher typologischen 

11 J. Splett, Liebe zum Wort (Anm. 9), 124 f. 
12 Die Bezüge der Damaskusvision als Mitte des paulinischen Evangeliums zu Ez 1; Gen 
2,7 und Weish 7,26 sind belegt bei S. Kim, The Origin of Paul's Gospel (Wiss. Untersu- 
chung zum NT: 2. Reihe 4). Tübingen 1981. 
13 Zitiert nach H. Rahner, Symbole der Kirche. Die Ekklesiologie der Väter. Salzburg 1964, 
537f. - Das hebräische sägar in Gen 2,21 besagt •.verschließen' in der Bedeutung Türen 
und Tore zumachen" - V. Notter, Biblischer Schöpfungsbericht und ägyptische Schöpfungs- 
mythen (Stuttgarter Bibelstudien 68). Stuttgart 1974, 168. 



Klaus W. Hälbig 90 

Exegese erschließt sich erst, wenn das Wesen des darin angesprochenen 
,Bauens' der Weisheit erfaßt wird, wodurch sich zugleich der Sinn der in- 
neren Einheit des Kreuzes mit dem Chi als •Inbegriff des Weltbaugeset- 
zes"14 zeigt. 

Der Kreuz-weg der lebendigen Hoffnung 

Die Weisheit lehrt nicht nur die vier Kardinaltugenden (vgl. Weish 8,7), 
sie führt auch in Verbindung mit dem •wertlosen Holz" der Arche oder 
des Kreuzes durch die Fluten der Zeit (vgl. Weish 10,4) durch die Tugend 
der Hoffnung (vgl. Weish 14,7). Diese ist die grundlegende Kraft für den 
homo viator: den Menschen des Weges als Pilger zur Ewigkeit. •In der 
Tugend der Hoffnung vor allen anderen versteht und bejaht der Mensch 
sich darin, Kreatur zu sein, ein Geschöpf Gottes. Die menschliche Exi- 
stenz und alles unmittelbar ihr Zugehörige hat die Bauform der Hoff- 
nung."15 Die Hoffnung auf unvergängliche Herrlichkeit ist der ganzen 
Schöpfung ursprünglich eingestiftet (vgl. Rom 8,20-23). Ist doch alles im 
Zeichen des siebten Tages, des Sabbat, des ,großen Festtages' der Schöp- 
fung erschaffen (Gen 2,1-3). Am Sabbat vollendet sich das Endliche der 
Zeit zur ,Fülle der Zeiten'. Diese Fülle hat ihren Grund in der Wiederho- 
lung des Ursprungs an jedem siebten Tag. So wird die Zeit in der Ganz- 
heit ihrer drei Zeitdimensionen beständig erneuert. Die Wiederholung 
des Festes kennt und sucht nichts Neues, sondern nur das ,Uralte', doch 
dies immer wieder neu. Odo Casel hat dazu bemerkt: •Im Kirchenjahr 
gibt es nichts Neues, sondern immer dasselbe. (...) Entwicklung ist 
menschlich, Fülle ist göttlich" (a.a.O. 25). Erfaßt wird diese göttliche 
Fülle vom Menschen nur auf dem Weg der Wiederholung und Einübung. 
Solche Wiederholung nach vorn besagt etwas wesentlich anderes als die 
lineare Entwicklung eines besinnungslosen Fortschritts' in sich überstür- 
zenden Innovationen', deren Produktion sich immer mehr beschleunigt, 
weil sie ohne Bestand im Ewigen ist. Demgegenüber hat die Hoffnung 
Zeit und Gelassenheit, weil sie sich in dem Geist bewegt, der selbst das 
ewige Leben ist (vgl. Apg 17,28). Das Zeichen dieses Geistes, das bei der 
,Taufe Jesu', aber auch schon beim Ende der ,Sintflut' sichtbar wird, ist 
das der Taube. Sie ist jener sich im Raum der unbegrenzten Möglichkeit' 
(der Zukunft) bewegende Vogel, der stets zu seinem Heimatschlag zu- 

14 H. Rahner, Griechische Mythen (Anm. 5), 61. 
15 J. Pieper, Kleines Lesebuch von den Tugenden des menschlichen Herzens. 
Ostfildern 1988, 45. 



Der Gekreuzigte 91 

rückfindet. So stellt die Taube •in ihrem Bereich von Welt die Grundbe- 
wegung des Geistes dar: Rückkehr zum Ursprung in der Wiederholung 
nach vorn".16 

Die Wiederholung ist nicht nur die Mutter allen Lernens, sondern auch 
die Mutter allen lebendigen Wachstums. Das Gedicht, das auswendig 
,mit dem Herzen' (par coeur) gewußt wird, das Gebet, das zum inneren 
Herzensgebet wird, die Vision, die dem Leben den Weg weist - alles We- 
sentliche lebt aus der beständigen Vertiefung im immer Gleichen. Daß es 
•nichts Neues unter der Sonne" gibt, weil diese immer wieder zu ihrem 
Ausgangspunkt zurückkehrt (Koh 1,5.9), ist keine Aussage über die 
Trostlosigkeit des Daseins, sondern bringt im Gegenteil die Hoffnungs- 
struktur des Kosmos zur Sprache: dieser ist •herrlich" und besteht •in 
Ewigkeit" (Koh 1,4), was •auch liturgische Formulierung" ist.17 Ewig ist 
der Kosmos als Haus der Weisheit Gottes. Sein Grundgesetz ist das Vor- 
und Zurückrollen des Räderwerks, was die Tradition, wie Herbert 
Schade gesehen hat, in Koh 1,6 ausgedrückt fand: •Dieser Satz,Drehend 
dreht sich der Geist (oder der Kreis der Sonne) und kehrt in seine Kreise 
zurück', beschreibt also den Ablauf des himmlischen Räderwerks und die 
Wiederkehr der Jahreszeiten" (a.a.O. 26). Als Ort der Ewigen Wiederkehr 
und damit der Hoffnung werden Welt und Zeit im heiligen Jahr der Litur- 
gie der Kirche erfahren. Sie vollzieht im Gebet und Lobpreis der Herr- 
lichkeit Gottes den Urakt der Hoffnung. Darin vereint sie sich mit den 
,Chören der Engel' (der Urwesen) und der kosmischen Liturgie der ganzen 
Schöpfung. Denn zur Verherrlichung Gottes ist •die Gesamtschöpfung 
prädestiniert".18 

Wie der Kosmos ursprünglich zur Liturgie bestimmt ist und so die 
,Bauform der Hoffnung' hat, so hat er zum innersten Baugesetz das Him- 
melskreuz oder Chi. •Was Piaton im Timaios aus alter pythagoreischer 
Weisheit schrieb von der sich im himmlischen Chi zeigenden Weltseele, 
das liest nun der antike Christ wie eine schon den Heiden aufgegangene 
Ahnung des weltbauenden Logos, der am Kreuz hängend den Kosmos 
zusammenfaßt und das Mysterium des Kreuzes schwingen läßt."19 An- 

16 P. Imhof, Rückkehr zum Ursprung. Der Geist Gottes und die Zukunft der Kirche, in: Geist 
und Leben 56 (1983), 15-29: 17. 
17 N. Lohfink, Kohelet (Die Neue Echter Bibel - Kommentar). Würzburg 1980, 21. 
18 A. Kallis, Theologie als Doxologie. Der Stellenwert der Liturgie in der orthodoxen Kirche 
und Theologie, in: K. Richter (Anm. 7), 42-53: 48. - Dazu vgl. J. Kardinal Ratzinger, Im 
Anfang schuf Gott. Vier Münchner Fastenpredigten über Schöpfung und Fall. München 
1986, 28: •In allen Kulturen laufen die Schöpfungsberichte darauf hinaus, daß die Welt da 
sei für den Kult, für die Verherrlichung Gottes." 
19 H. Rahner, Griechische Mythen (Anm. 5), 58. - Die Bedeutung der .Weltseele' als •not- 
wendiges Bindeglied zwischen Christus und der Welt" hat vor allem Teilhard de Chardin 



Klaus W. Hälbig 92 

ders gesagt: der weltbauende und menschwerdende Logos ist von Anfang 
an X-förmig. Mit dem Kreuz durchmißt und •umfaßt er alle Welt, ihre 
Breite und Länge, ihre Höhe und Tiefe", wie Irenäus unter Anspielung 
auf Eph 3,18 sagt.20 In solchem Durchmessen der vier Weltdimensionen 
im Auf und Ab besteht der ,Weg' des Gekreuzigten (vgl. Eph 4,7-10), der 
zugleich das Werden und Erbauen des ,Hauses der Weisheit' ist (vgl. Eph 
4,11-16). Entsprechend wird von der Weisheit als erstem Geschöpf Got- 
tes gesagt, daß sie allezeit auf dem Erdenrund vor Gott (kultisch) 
•spielte" im Hin und Her (Spr 8,31 f)21, und daß sie als Weltseele ihr 
Haus •mit sieben Säulen" gebaut hat (Spr 9,1), wurde doch die Welt in 
sieben Schöpfungstagen erschaffen. Und ebenso heißt es von Christus, 
daß er das Haus seiner Kirche auf,Petrus' baut (vgl. Mt 16,18), den Erst- 
berufenen der Zwölf, der - wie der ,Widder' der ,Kopf des Jahres' ist - 
das Oberhaupt der Kirche darstellt. 

Wer dem Gekreuzigten auf seinem Weg durch die Zeit nachfolgen will, 
der hat selbst •täglich" sein Kreuz auf sich zu nehmen (vgl. Lk 9,23). Da- 
mit ist nicht die Annahme jeglichen Leidens gemeint, sondern die Gestal- 
tung jedes Tages durch das Kreuz: jeder Tag soll ein Sonntag, ein Tag 
österlicher Freude werden und jeder Kreozträger ein ,Mensch des Sonn- 
tags'. Denn im Kreuzweg sind Zeit und Ewigkeit verbunden, so daß der 
Bau des eigenen Lebenshauses im Sturm der Zeit oder im •Spiel der Wel- 
len" (Eph 4,14) nicht untergeht. Die Kreuzesnachfolge gleicht einem 
,Turmbau' (vgl. Lk 14,28-30), den nur zu Ende führt, wer die Geduld und 
den ,langen Atem' der Hoffnung hat. Mit diesem Geist-Atem haucht der 
Auferstandene seine Jünger an (Joh 20,22), damit sie so wiedergeboren 
werden •zu lebendiger Hoffnung durch die Auferstehung Christi von den 
Toten" (1 Petr 1,3; vgl. SC 106). Es ist derselbe Atem, den Christus am 
Kreuz aushaucht und •überliefert" (Joh 19,30), nämlich der Geist des 
Gebetes. Ist doch der Gekreuzigte der Betende und also Hoffende 
schlechthin, der wahre Hohepriester, der am Altar des Kreuzes Fürbitte 
hält für seine ,Feinde' (vgl. Lk 23,34) und seine ,Freunde' (vgl. Lk 22,32), 
und der sich als ,Osterlamm' ganz dem Heilswillen des Vaters hingibt 
(vgl. Lk 23,46; 1 Kor 5,7). Die Verdunkelung der Sonne (durch den 
Mond) bei der Kreuzigung in der Mittagszeit (vgl. Lk 23,44 f) bringt nicht 

betont, der im Ausfall dieser Sicht im gegenwärtigen Christentum den Grund für die ent- 
täuschte Abkehr vieler vom christlichen Glauben vermutet hat - vgl. Th. Schipflinger, So- 
phia - Maria. Eine ganzheitliche Vision der Schöpfung. München, Zürich 1988, 203. 
20 Zit. ebd. 59. 
21 J. Splett, Vom Ernst des Spiels, in: Lebendige Seelsorger (1989), 185-189: 186, erwähnt, 
daß man im ,Hin und her' •eine Grundbedeutung des etymologisch unaufgeklärten Wor- 
tes .Spiel'" vermutet; als Beispiel nennt er ein Maschinenteil, das ,Spiel hat', also sich hin 
und her bewegen läßt. 



Der Gekreuzigte 93 

die Trauer der Schöpfung über das Kreuzesopfer Christi zum Ausdruck. 
Symbolisiert wird dadurch vielmehr die Hochzeit von Sonne und Mond 
als Hinweis auf das Mysterium der ,Vermählung' von Christus und der 
Kirche, von Ewigkeit und Zeit.22 

Am Kreuz geschieht sowohl die Vereinigung des ,Sonnen-Bräutigams' 
Christus mit seiner Kirche wie ihre Erbauung zur Wohnung Gottes. Die 
Gegenläufigkeit dieses Geschehens bringt das Wesen der Hoffnung zur 
Sprache: sie ist Vereinigung mit Gott in der er-innernden Rückkehr zum 
Ursprung und zugleich ent-äußernde Gestaltwerdung in der Zeit von 
Gott her. Es ist diese in sich gegenläufige Doppelbewegung der Hoff- 
nung, die als vor- und zurückrollendes Räderwerk dem Kosmos sein Ge- 
setz des Lebens gibt. Der Kreuz-weg der lebendigen Hoffnung zielt dar- 
auf, daß alle •zum vollkommenen Menschen werden und Christus in sei- 
ner vollendeten (eschatologischen) Gestalt darstellen" (Eph 4,13), in die 
durch das Kreuz Christi der ganze Kosmos einbezogen ist. Diese vollen- 
dete Gestalt Christi ist eben die Zeit-Gestalt des Ewigen. Indem Christus 
am Kreuz seiner Kirche die Herz-Gaben des ,Wassers' und des ,Blutes' 
schenkt, wird diese seinem (kosmischen) Bild gleichgestaltet (vgl. Rom 
8,29). So läßt er die Kirche •herrlich vor sich erscheinen", ohne Flecken 
und •ohne Altersrunzeln" (Eph 5,27). Und so vereint er sich mit ihr in der 
paradiesischen •Fülle der Zeiten" (Eph 1,10) zu •einem Fleisch" (Eph 
5,31 f)- •Heute noch wirst du mit mir im Paradies sein", verheißt er dem 
mitgekreuzigten Schacher (Lk 23,43) stellvertretend für alle, die auf den 
Gekreuzigten ihre ganze Hoffnung setzen. Das Kreuz selbst ist der wahre 
Lebensbaum in der ,Mitte' des Paradiesgartens. Und wie dem ,Wasser' 
aus der Seite der vierfache Paradiesstrom entspricht, so dem Eingegebe- 
nen Blut des Neuen Bundes' die Frucht des Lebensbaumes, die unsterbli- 
ches Leben schenkt.23 

Die symbolischen Entsprechungen zwischen der Passions- und der Pa- 
radiesesgeschichte haben ihren Grund im kosmischen Mysterium von 
Sonne und Mond. Wie das Kreuz hat auch der paradiesische Lebens- 

22 Vgl. H. Schade (Anm. 3), 40: •Eine andere Art der himmlischen Hochzeit bildet die Zu- 
sammenkunft von Sonne und Mond in der Sonnenfinsternis, die man ,Coitus' nannte." 
Verwiesen wird dazu auf die entsprechende Illustration des Utrecht-Psalters zum christo- 
logisch gedeuteten Psalm 19, wo die Sonne •wie ein Bräutigam" ihren Jahreslauf beginnt, 
indem sie (am 25. März) aus ihrem •Zelt" (bei Augustinus als ,Brautgemach' der Jungfrau 
gedeutet) hervortritt. 
23 Vgl. F. Wulf, Geistliches Leben in der heutigen Welt. Geschichte und Übung der christli- 
chen Frömmigkeit. Freiburg 1960, 17-33 (Rückkehr in das Paradies): 32, wo es mit Gregor 
von Nyssa heißt: •Im Paradies hat der Mensch eine tödliche Speise genossen. Er muß da- 
her ein Heilmittel in sich aufnehmen wie derjenige, der Gift genommen hat, ein Gegengift 
empfangen muß. Dieses Heilmittel unseres Leibes ist kein anderes als der Leib Christi, der 
den Tod überwunden hat und die Quelle unseres Lebens ist..." 



Klaus W. Hälbig 94 

bäum solaren Charakter.24 Wie Christus, der •Letzte Adam" (1 Kor 
15,45), hat auch der Adam Paradisus eine ,Sonnennatur'.25 Umgekehrt 
haben lunaren Charakter der Sabbat (die ,Sabbat-Braut' in der jüdischen 
Mystik) als der siebte Tag26 sowie die Gestalt der Eva als •Mutter des Le- 
bens" (Gen 3,20), die aus der ,Rippe' Adams gebaut wird, dem Symbol 
des Sichelmondes.27 Ebenso haben die Kirche und Maria als Neue Eva 
eine Mondnatur.28 Für den Mond ist charakteristisch sein Gestalt-Wan- 
del in der Zeit zwischen Voll-Mond und Neu-Mond, und daß er am ^rit- 
ten Tag' aus dem Grab der Finsternis erneuert aufersteht und seine Rege- 
nerationskraft, die ,alles neu' macht (vgl. Offb 21,5), auch dem irdischen 
Leben schenkt. Sein Gestaltwandel oder seine ,Passion' zeigt sich als ein 
Überkleidet-werden mit dem Licht-Kleid der Sonne bzw. als ein Entklei- 
det-werden in der Nacktheit seiner Todes-Nacht, in der aber das neue Le- 
ben schon beginnt. Darum gilt der Mond bei den alten Kulturen als •Ur- 
grund aller Geburt" (Joh. Lydos) sowie wegen seines Wandels und seiner 
Wanderschaft als Ursymbol der Hoffnung. Wenn in der Geheimen Of- 
fenbarung das große Zeichen der himmlischen Frau •mit der Sonne be- 
kleidet" ist und den •Mond unter ihren Füßen" auf der Wanderschaft im 
Sternen-Kranz der zwölf Tierkreiszeichen in •Geburtsschmerzen" schreit 
(Offb 12,1), so sind diese Wehen (wie in Rom 8,22 oder Joh 16,21) von 
der Hoffnung her zu verstehen als Vor-zeichen der kommenden Freude, 
nämlich des Überkleidet-werdens mit dem Licht-Kleid der Unsterblich- 
keit (vgl. 1 Kor 15,53).29 Von daher werden die im Taufbad Neugebore- 
nen, die an der Auferstehung Christi teilhaben, aufgefordert, das Licht 
Christi oder Christus selbst als (weißes) Kleid anzuziehen (vgl. Eph 4,24; 
5,14). Es ist dies das Licht-Kleid, dessen Christus auf seinem Passions- 
weg ,beraubt' wird (vgl. Lk 23,34), um nackt am Kreuz zu sterben und am 
•dritten Tag" wieder aufzuerstehen (vgl. Lk 18,33). In dieser Ent-äuße- 

24 Vgl. K. Gamber, Das Geheimnis der sieben Sterne. Zur Symbolik der Apokalypse (17. 
Beiheft zu den Studia Patristica et Liturgica). Regensburg 1987, 26f. - Dazu M. Lurker 
(Anm. 4), 157 f. 
25 Vgl. H. Rahner, Griechische Mythen (Anm. 5), 69 f. 
26 Vgl. K. Gamber (Anm. 24), 23, wo die Siebenzahl dem Mond zugeordnet wird wegen des 
Phasenwechsels an jedem siebten Tag: •Der Mond ist der am Himmel geschriebene Ka- 
lender von Anfang an." 
27 Vgl. O. Schilling, Das Mysterium lunae und die Erschaffung der Frau (nach Gen 2,21 f). 
Paderborn 1963. 
28 Zur Kirche vgl. H. Rahner, Griechische Mythen (Anm. 5), 141-158. - Maria wird bereits 
im Hymnos Akathistos als •Gestirn, das die Sonne spiegelt" angerufen - vgl. A. Adam, 
•Maria, wir rufen zu dir". Die schönsten Gebete. Freiburg 1989, 127. 
29 So besingt ein Hymnus des Anastasios die Kirche als •Ehegemahl und Weggenossin des 
Helios Christus, der als dein Mondbräutigam dich kleidet mit seinem Licht" - zitiert nach 
H. Rahner, Griechische Mythen" (Anm. 5), 157. 



Der Gekreuzigte 95 

rung, das heißt im Ausziehen des Licht-Kleides der Herrlichkeit und An- 
ziehen der Knechts-Gestalt der Sterblichkeit (vgl. Phil 2,6-8), vollzieht 
sich die Wiedergeburt und Gestaltwerdung der Kirche, während sie in 
der Er-innerung der Auferstehung (im ,Gedächtnis'-Mahl der Euchari- 
stie) das ,Brautkleid' der Vermählung empfängt.30 Dieselbe Symbolik be- 
stimmt schon die Paradiesgeschichte, nur daß hier das Licht-Kleid der 
Unsterblichkeit, das Mann und Frau im Paradies tragen, so daß sie sich in 
ihrer ,Nacktheit' nicht zu schämen brauchen (vgl. Gen 2,25), mit dem Es- 
sen vom Baum der Erkenntnis als ,vermessenes' Wie-Gott-sein-Wollen 
(vgl. Gen 3,5), das heißt als Zerstörung der Hoffnungsstruktur des ge- 
schöpflichen Daseins verlorengeht (vgl. Gen 3,21). Desgleichen findet sie 
sich in der Geschichte von der rettenden Arche als ,Mondschiff und der 
Szene von Noah, der sich weintrunken entkleidet und von seinen beiden 
Söhnen mit abgewandtem Gesicht •rückwärts" schreitend wieder be- 
deckt wird, während der dritte Sohn die •Blöße des Vaters" sieht und da- 
für verflucht wird, was die Vertreibung aus dem Paradies wiederholt (vgl. 
Gen9,18-29).31 

Die Rückkehr in das Paradies geschieht dort, wo die Augen mit dem 
Licht der Unsterblichkeitshoffnung erleuchtet werden und der Leib wie- 
der das Licht-Kleid der Herrlichkeit trägt oder wo das ,Haus der Weis- 
heit' als Zeit-Gestalt des Ewigen erbaut wird. Solches Bauen wiederum 
geschieht - durch Taufe und Eucharistie - in der Einheit von der Er-inne- 

30 Vgl. J. Stierli, Dogmatische und religiöse Werte der Herz-Jesu-Verehrung, in: ders., (Hg.), 
Cor Salvatoris. Wege zur Herz-Jesu-Verehrung. Freiburg 1954, 248-270: 258: •Mit dem Ge- 
danken der Geburt der Kirche verbindet sich das Geheimnis ihrer Hochzeit mit dem Blut- 
bräutigam Christus: ... Rot und weiß ist das Brautkleid, Blut und Wasser aus dem Herzen 
des Bräutigams." - Dazu vgl. H. Rahner, Griechische Mythen (Anm. 5) 146: •In der Syn- 
odos des Neumonds wird Selene wasserspendend, wird der Tau, den sie nun träufeln läßt, 
...zum lebenzeugenden Prinzip auf Erden. Darum ist ihr Licht weich, gleichsam ,weiblich', 
ist sie die Herrin über alles Wasser, Prinzip aller Geburt auf Erden." - Zum Zusammen- 
hang zwischen dem Neumond und dem .weiblichen' Blut vgl. J. Voss, Das Schwarzmond- 
Tabu. Die kulturelle Bedeutung des weiblichen Zyklus. Stuttgart 1988. 

31 Vgl. E. Drewermann, Strukturen des Bösen. Die jahwistische Urgeschichte in exegetischer 
Sicht. Paderborn 1981 (erw. durch ein Vorwort und erg. durch ein Nachwort), 371: •Die 
Arche ist... zweifellos der Mond." Begründet wird dies einmal mit der auffällig häufigen 
Verwendung der Siebenzahl in der Flutgeschichte, zum anderen mit der priesterschriftli- 
chen Chronologie der Flut, die nach Gen 7,11 und 8,14 zwölf Mond-Monate und 11 Tage 
dauert, so daß das 11 Tage längere Sonnenjahr mit dem Mondjahr vermittelt ist (vgl. ebd. 
198). - In Bd. II: Die jahwistische Urgeschichte in psychoanaly tischer Sicht. Paderborn 31981 
(erw. durch ein Vorw.), deutet Drewermann die Tat Chams tiefenpsychologisch vom 
•Schicksal des Mondes" her als •Kastration des Vaters" (450): •das .Rückwärtsschreiten' 
der Noahsöhne müßte dann so verstanden werden, daß sie den Neumond mit seinem 
Lichtgewand wieder bedecken, indem sie (als verkörperte Phasen des zunehmenden Mon- 
des) nach Osten schreiten und dabei Noah als den dunklen, .kastrierten' Neumond im We- 
sten hinter sich in ihrem Rücken lassen" (447). (Die psychoanalytische Deutung als solche 
braucht hier nicht weiter zu interessieren). 



Klaus W. Hälbig 96 

rung des Ursprungs mit der Entäußerung der Gestaltwerdung als hoch- 
zeitliche Ent-sprechung von Mann und Frau, innen und außen, Ewigkeit 
und Zeit.32 Das Bauen des wahren Lebenshauses liegt nicht in der Macht 
des Menschen, sondern es gilt: •Wenn nicht der Herr das Haus baut, 
müht sich jeder umsonst, der daran baut" (Ps 127,1). Wo das Dasein die 
Bauform der Hoffnung hat, da spricht es auch immer die Sprache des Ge- 
betes und der Danksagung (eucharistia). So betete der Priester in der rö- 
mischen Liturgie vor der Reform beim Anlegen der Stola (als pars pro 
toto für das ganze Priesterkleid): •Gib mir, o Herr, das Gewand der Un- 
sterblichkeit, das ich in der Abwendung der ersten Eltern verlor, und ob- 
wohl ich unwürdig zu deinem heiligen Mysterium hinzutrete, möge ich 
dennoch die ewige Freude erlangen."33 

Der Augen-blick der ewigen Freude 

Nachdem im ersten Teil der liturgische Begriff der Ewigkeit vom Sonnen- 
jahr und Sonntag als ,achten Tag' der Auferstehung und im zweiten Teil 
der liturgische Begriff der Zeit vom Mondwandel und vom Sabbat als 
,siebten Tag' der Schöpfung her verstanden wurde, ist nun im dritten Teil 
der Begriff der Gestalt im Zusammenhang mit der Deutung der Planeten 
und Sternzeichen zu erläutern. Das Liturgische ist ja wesentlich gestalt- 
haft und kon-kret, weil sich in ihm das Heilige, Himmel und Erde, Ewig- 
keit und Zeit zu einem Ganzen fügt und zusammen-wächst. Die Konkre- 
tion der Fülle von Lebensmöglichkeiten (,Himmel') zu einer einzelnen 
sichtbaren Konkretgestalt (,Erde') bedeutet Eingrenzung und Negativi- 
tät: das sinnlich Erscheinende ist nicht die Fülle des jeweiligen Seins. 
Wird Negativität bloß negativ verstanden als Un-möglichkeit von Fülle, 

32 Vgl. F. Weinreb, Das jüdische Passahmahl und was dabei von der Erlösung erzählt wird. 
(München o. J. (1989), 121: •Das männliche Kind, der Sohn, ist der Sprache der Bibel ge- 
mäß das Innere, das, was nur als Erinnerung da ist. Sachar, männlich, secher, Erinnerung. 
Und Sohn, ben, Stamm vom Worte boneh, bauen. Dieses Innere baut die Welt, baut über- 
haupt. Was der Vater möchte, wünscht, kreiert, der Sohn baut es aus dem Inneren des Va- 
ters her. Das weibliche Kind ist das Erscheinende. Bath, Tochter, wie beth, Haus. Aber das 
Haus ist erst lebendig, wenn der Mann im Hause aufgenommen wird, wenn er darin lebt, 
solange er es nicht verläßt." 
33 Zitiert nach W. Nyssen, Gewand und Gerät in der österlichen Liturgie, in: A. Rauch; P. 
Imhof (Hg.), Das Priestertum in der Einen Kirche. Diakonat, Presbyterat und Episkopat. 
Aschaffenburg 1987, 136-148; 139. - Vgl. auch die Deutung der in Ex 28 beschriebenen 
Gewandung des Hohenpriesters mit den zwölf Edelsteinen auf dem Brustschild bei Philo 
von Alexandrien, die H. Schade (Anm. 3) 23, zitiert. Danach ist der Priester •Abbild des 
Weltalls..., erstens, damit er infolge der beständigen Betrachtung desselben seine eigene 
Lebensführung der Allnatur würdig gestalte, zweitens, damit sich bei seiner Verrichtung 
der heiligen Handlungen das ganze All beteilige." 



Der Gekreuzigte 97 

dann kann es die Freude und Seligkeit, die ,Wonne des Paradieses' in der 
endlichen Welt der sich begrenzenden Gegensätze nicht geben. Alle Ver- 
heißungen von Paradies und Reich Gottes wären dann nichts anderes als 
bloßer Ausdruck einer hier ortlosen (utopischen) Sehnsucht, Phantasie- 
gebilde einer letztlich illusionären, weil unerfüllbaren Hoffnung. Vom 
Evangelium her ist jedoch das Reich Gottes nicht ortlos in der Welt, son- 
dern •nahe", weil die Zeit •erfüllt" ist (Mk 1,15). Das heißt, es muß unter- 
schieden werden zwischen der heiligen oder liturgischen Zeit des Para- 
dieses (Christus ist ja nach der bestandenen Versuchung wie der Adam 
Paradisus bei den •wilden Tieren, und die Engel dienten ihm": Mk 1,13) 
und den profanen oder historischen Zeitgestalten jenseits von Eden'. In 
den heiligen Gestalten der Liturgie sind die endlichen Gegensätze zu ei- 
ner heiligen Ganzheit vereint: Sittlichkeit und Sinnlichkeit, ,heilige En- 
gel' und ,wilde Tiere', Brot und Wein als ,Früchte der Erde und der 
menschlichen Arbeit', der Natur und der Kultur bzw. Kunst sind in ihrer 
Gegensätzlichkeit doch eins. In der Liturgie wird die Negativität von 
Gestalt ins Positive gewandelt, dies aber deshalb, weil in der •erfüllten" 
oder X-förmigen Zeit im Endlichen der Weg der schon jetzt •seligen 
Hoffnung" (SC 104) auf ewige Freude eröffnet ist. Das Reich Gottes ist 
nicht utopisch, sondern hat hier und •heute" (vgl. Lk 23,43) seinen Welt- 
Ort und seine Zeit-Gestalt in der heiligen Liturgie im Kreis-lauf des heili- 
gen Jahres. 

Angedeutet ist dieses liturgische Zeitverständnis bereits im Sabbat, der 
nicht nur dem Mond, sondern auch dem 7. Planeten Saturn zugeordnet 
ist. Bei Gerhard Voss heißt es dazu: •In der Mythologie ist Saturn (grie- 
chisch: Kronos) der Herr der Zeit (griechisch: chronos). In seiner astrolo- 
gischen Zuordnung weist der Saturn als der letzte der sieben Planeten auf 
die Begrenzung des Lebens hin. Begrenzung meint zugleich aber auch die 
Formung auf dem Weg des Reifens zur Weisheit, zu neuem Leben. Saturn 
gilt als der ,Sensenmann', aber auch als der ,Hüter der Schwelle', der 
Wahrer verborgener Schätze."34 Die Melan-cholie (,schwarze Galle') und 
Depression als Weltgefühl des Eingeschlossenseins im Endlichen wird 
ebenso dem Saturn zugeschrieben wie die schwarze Farbe, wobei derje- 
nige, der nur, schwarz sieht', als hoffnungsloser Pessimist gilt. Zugleich ist 
Saturn der Planet der Sternkundler und Sterndeuter, derjenigen also, die 
die •Gesetze der Zeitläufe in ihrem Wandel" erforschen und die •Zei- 
chen der Zeit" deuten.35 An die positive Bedeutung der schwarzen Farbe 

34 G. Voss, Sabbat und Sonntag, in: Sabbat - Sonntag. Atempause der Schöpfung, Material- 
heft für Gottesdienst und Gemeindearbeit zum Bibelsonntag 1990, hg. von der Dt. Bibelge- 
sellschaft und dem Kath. Bibelwerk, 13-21: 19. 
35 Vgl. ebd. 20. - Von daher wäre die Szene von den Sterndeutern, die das Kind und seine 



Klaus W. Hälbig 98 

erinnert Voss mit einer Passage aus einer Geschichte des persischen Dich- 
ters Nizami (13. Jh.), die •die indische Prinzessin am Samstag in der 
schwarzen Saturnkuppel erzählt": •Wer die Grenzen erkennt und in ih- 
nen sein Glück, der kann es auch halten sein Leben lang; wen aber das 
Irrlicht seines Verlangens weitertreibt vom einen immer zum nächsten, 
der stürzt am Ende - ins Nichts."36 

Der Mensch des fehlgeleiteten Verlangens, der nicht zur ,Ruhe' der Er- 
füllung findet, ist unfähig zur Feier der ,Sabbatruhe'. Ihm fehlt nicht nur 
die Tugend der Hoffnung, sondern auch die des Maßes, der temperantia: 
 ,temperare' heißt zuerst nicht etwas ,mäßigen' oder dergleichen, son- 
dern: ein geordnetes Ganzes fügen. Das Ziel dieser Tauglichkeit ist dem 
Aquinaten zufolge... die quies animi = Ruhe des Gemüts."37 Demgegen- 
über ist Noah, was übersetzt ,Ruhe' bedeutet, in der Arche bei den gie- 
ren' nicht nur der Mensch des Sabbats, sondern auch des ,achten Tages'. 
Er ist damit ein Vorbild des ,Messias\ des Gesalbten. Denn das hebräi- 
sche Wort für Salböl, scheinen, leitet sich her vom Stamm des Wortes für 
,acht', und die Taube, die Noah nach der Flut aussendet, kehrt zurück mit 
einem •frischen Olivenzweig" (Gen 8,11) vom Olivenbaum, aus dessen 
Früchten das Salböl gewonnen wird: •Die Worte Acht und Öl und Sal- 
bung mit Öl haben in der hebräischen Sprache einen engen Zusammen- 
hang. Man sagt: die Acht trägt die Erlösung in sich."38 In der Erlösung 
des achten Tages durch den Gesalbten wird alles neu geschaffen. Kehrt 
•am Sabbat... die Schöpfung zu ihrem Ursprung zurück"39 - heraus aus 
der Bewegung der immer weitertreibenden atemlosen Zeit -, so findet sie 
am achten Tag in ihre wahre Zeit-Gestalt und so zur österlichen Freude. 
•Das ursprüngliche Wesen der Freude ist das Heimischwerden in der 
Nähe zum Ursprung", sagt Heidegger im Gefolge Hölderlins.40 Solche 
Heimkehr setzt die Abkehr vom fehlgeleiteten Verlangen voraus, wie das 
Gleichnis vom ,verlorenen Sohn' zeigt. Bei der Ankunft läßt der Vater das 
•beste Gewand" holen und ein Fest der Auferstehung feiern: •jetzt müs- 
sen wir uns doch freuen" (Lk 15,22-24.32). Das ,beste Gewand' ist aber 

Mutter im •Haus" in •Bet-lehem" (Haus des Brotes) finden und ihm ihre Schätze darbrin- 
gen (Mt 2,1-12), zu deuten. 
" Ebd. 20. 
37 J. Splett, Freiheits-Erfahrung. Vergegenwärtigungen christlicher Anthropo-Theologie. 
Frankfurt 1986, 289. 
38 F. Weinreb, Die Astrologie in der jüdischen Mystik. München 1982, 67. - Weinreb ver- 
weist auch darauf, daß der ,Ölberg' der Passion Christi eigentlich •Oliven-Berg" bedeutet 
und der Garten ,Gethsemane' •Olivenpresse" heißt (ebd. 66 f.). 
39 H. Vorländer, Der Sabbat im Alten Testament, in: Materialheft (Anm. 34), 6-12: 8. 
40 Zit. nach J. Splett, Der Mensch ist Person. Zur christlichen Rechtfertigung des Mensch- 
seins. Frankfurt 1978, 198. - Zum ganzen Zusammenhang vgl. ebd. 201 f: Das Wagnis der 
Freude heißt Hoffnung. 



Der Gekreuzigte 99 

gar nichts anderes als das ,Gewand des Auferstandenen', das jeder Ge- 
taufte anzieht.41 

Das ,Gewand' oder die Leiblichkeit des Auferstandenen ist die voll- 
kommene Zeit-Gestalt des Ewigen. Die Vollkommenheit der Ewigkeit 
und die Endlichkeit der Leiblichkeit schließen dabei einander nicht aus. 
Denn - um noch einmal Jörg Splett zu zitieren - • ,Gestalt' meint hier 
statt den äußeren Umriß ein Kraft-Geschehen, die Figur in einem Ge- 
füge, wo Kräfte und Spannungen miteinander, gegeneinander und inein- 
ander verspannt sind".42 Mit Guardini wird ,Gestalt' auch bestimmt als 
Einheit der Gegensätze wie •Akt - Bau, Fülle - Form, Einzelheit - Ganz- 
heit" : •Gestalt erfüllt in ,Dichte' derart ihr Gesetz, daß ihre Kontur völlig 
die ihrige ist."43 Kontur oder Genze bedeutet dann nicht Begrenzung von 
Freiheit, sondern ist ganz Medium ihres Erscheinens und Zur-Sprache- 
Kommens. Vermittelt ist die Freiheit des Auferstandenen mit ihrem Ge- 
gensatz, dem naturalen Leib in Einheit mit der ganzen kosmischen Er- 
scheinungswelt, in der Mitte des Kreuzes. Das Kreuz umfaßt und durch- 
dringt als ,Weltbaugesetz' den ganzen Kosmos. Die Auferstehungsgestalt 
des Gekreuzigten ist darum selbst welthaft in einem eminenten Sinn. Wie 
die Weisheit als ,erstes Geschöpf allezeit auf dem Erdenrund vor Gott 
(kultisch) ,spielt', so ist auch die Ewigkeit des Auferstehungsleibes das, 
•was das verlorene Paradies war: ein göttliches Kinderspiel, ein Reigen 
des Geistes, eine endlich und ewig gelungene Leibwerdung der Seele".44 

In diesem ewigen Reigentanz des Zusammenspiels und Einklangs von 
Geist und Natur, Seele und Leib, wozu der Kreis-lauf des liturgischen 
Jahres das vorläufige, aber doch selige Vorspiel ist, kehrt die ganze 
Schöpfung heim zum Vater. In einer Osterpredigt (3. Jh.) wird darum der 
Gekreuzigte angerufen als • Vortänzer im mystischen Tanze"45 auf dem 
Weg des Kreuzes. Der Tanz im Rhythmus der Gezeiten ist zugleich Sinn- 
bild für das, was Dichtung ist: •Verlegung/ alles Vergehens in Gang" 
(Rilke), •Feier der Zeit" als ihre •Gestaltung".46 Eben die Gestaltung der 
Zeit zur Zeit-Gestalt des Ewigen ist das, was in der Auferstehung des Ge- 
kreuzigten geschieht. Ihm auf seinem Kreuz-weg nachzufolgen heißt 
darum, selbst zum Dichter werden, worin die ursprüngliche Berufung des 

41 Zur A/onrf-Symbolik der ,Schweine', bei denen der ^verlorene Sohn' zum Vater umkehrt 
und heimkehrt (Lk 15,15-18), vgl. J. Voss (Anm. 30), 123-132 (Die Deutung der Heimkehr 
als .negativer Vaterbindung' oder •geistiger Kastration", die der Autorin auch für das 
.kirchliche Christusbild' charakteristisch erscheint, geht am Sinn des Gleichnisses vorbei). 
42 J. Splett, Liebe zum Wort (Anm. 9), 50. 
43 Ebd. 
44 H. Rahner, Der spielende Mensch. Einsiedeln 1952, 45. 
45 Zitiert nach H. Rahner, Griechische Mythen (Anm. 5), 73. 
46 J. Splett, Liebe zum Wort (Anm. 9), 49. 



Klaus W. Hälbig 100 

gottebenbildlichen Menschen besteht.47 Dem Dichter in der Nachfolge 
des Gekreuzigten verklären sich Leid und Schuld, Angst und Schmerz 
zum Lobpreis und Ruhm Gottes in unbändiger Freude. •Nur als Dichter 
vollbringt er, wonach die Metaphysik umsonst strebt: eine überzeugende 
Theodizee."48 Und was wäre Dichten, mit Franz von Baader gesprochen, 
im •ernsten, wahrhaft religiösen Sinn" anderes als dies: •nicht ohne Ge- 
burtswehen - das Brautkleid der himmlischen Sophia ihrerseits auszuwir- 
ken"!49 

Das ,Brautkleid' der himmlischen Weisheit und makellosen Kirche ist 
das, was Christus am Kreuz ausgewirkt hat (s. o. Anm. 30). Der Gekreu- 
zigte ist nicht nur selbst der ,weltbauende Logos' und Dichter schlecht- 
hin. Er macht durch die ,Öffnung' des Himmels bei seiner,Himmelfahrt' 
(vgl. Apg 1,9-11) und durch die Ausgießung seines Geistes am 50. Tag 
nach Ostern (vgl. Apg 2,1-13) alle, die ihm nachfolgen, zu visionären Pro- 
pheten und träumenden Dichtern (vgl. Apg 2,17 f). An Pfingsten, der Um- 
kehrung der babylonischen Sprachverwirrung des ,Turmbaus zu Babel' 
in der Erneuerung der paradiesischen Sprache, vollendet sich das österli- 
che Kreuzesgeschehen. Im Bau des paradiesischen ,Hauses der Sprache' 
vollzieht sich die Ineinsbildung von Begriff und Anschauung, Wesen und 
Erscheinung durch die dichterische Einbildungskraft, die in der ,Mitte' 
steht zwischen Verstand und Sinnlichkeit. Die so gebaute Sprache ist eine 
•Welt, die zwischen der erscheinenden außer, und der wirkenden in uns 
in der Mitte liegt" (W. von Humboldt).50 •Die Sprache ist die Leiter, auf 
der ,Heere von Anschauungen in die Veste des reinen Verstandes hinauf- 
und Heere von Begriffen in den tiefsten Abgrund der fühlbarsten Sinn- 
lichkeit herabsteigen' - um mit den Worten Hamanns aus der Metakritik 
zu reden."51 Hinter dem Bild von der ,Himmelsleiter' aus dem Jakobs- 
Traum steht der babylonische siebenstufige Tempelturm, wo am Neu- 
jahrstag, an dem das ,Himmelstor' sich öffnet, die ,Heilige Hochzeit' von 
,Himmel und Erde' zwischen Priester und Tempeldirne vollzogen wurde 

47 Vgl. G. Fürst, Sprache als metaphorischer Prozeß. Johann Gottfried Herders hermeneuti- 
sche Theorie der Sprache. Mainz 1988; 377-410; bes. 401 f: •In Analogie zum ,Deus poeta' 
ist der ,Homo poeta' in seiner ganzen, als Besonnenheit gefaßten Organisation immer 
schon Dichter seiner Welt. Die Imago Dei des Menschen verwirklicht und manifestiert 
sich in seiner im metaphorischen Prozeß produktiv dichterischen Kraft." (Der erste Satz 
im Original kursiv). 
48 H. Kuhn, Schriften zur Ästhetik. München 1966, 257. Zitiert nach J. Splett, Die Rede vom 
Heiligen. Über ein religionsphilosophisches Grundwort, Freiburg, München 1971, 335 (Anm. 
78). 
49 Zitiert nach J. Splett, Liebe zum Wort (Anm. 9), 165 f. 
50 Zitiert nach G. Wohlfart, Denken der Sprache. Sprache und Kunst bei Vico, Hamann, 
Humboldt und Hegel. Freiburg, München 1984, 177. 
51 Ebd. 175. 



Der Gekreuzigte 101 

(was wohl auch im Hintergrund der Hochzeit der ,Göttersöhne' mit den 
,Menschentöchtern' als Auslösung der ,Sintflut' steht - vgl. Gen 6,1-7). 
Das Johannesevangelium greift den Jakobstraum auf als Einleitung für 
das Wunder der Wandlung des Wassers der Zeit in den Wein der ewigen 
Freude auf der ,Hochzeit zu Kana', wodurch Christus die Offenbarung 
seiner Kreuzes-Herrlichkeit vorwegnimmt (vgl. Joh 1,51; 2,1-11: die 
,Stunde' in 2,4 ist die Todes-Stunde am Kreuz, die sechs Krüge erinnern 
an die sechs Schöpfungstage vor dem Sabbat).52 H. Schade hat darauf 
hingewiesen, daß der •Traum Adams" und der •Traum Christi am 
Kreuz", das heißt die Erschaffung der Eva bzw. Neuen Eva aus der 
,Rippe' bzw. ,Seite', die •Hochzeit des Himmlischen Menschen" dar- 
stellt: •In der angelsächsischen Bibelparaphrase des Caedmon steht so- 
gar neben der Szene der Erschaffung Evas die Leiter, die zu einem offe- 
nen Tor am Himmel führt, wie in Jakobs Traum."53 Das heißt, im ,Traum 
Adams', ,Traum Jakobs' und ,Traum Christi am Kreuz' geht es jeweils um 
dasselbe Geschehen: den Bau des ,Hauses Gottes', der paradiesischen 
Sprache als hochzeitliche Ineinsbildung von Wesen und Erscheinung 
durch das produktive ,Gedächtnis' (Mnemosyne) der dichterischen Ein- 
bildungskraft.54 Auch Adam ist ja wesentlich ,Dichter', der den ,Tieren', 
den sinnlichen Erscheinungen des Lebens, ihren,Namen' gibt, ihrem We- 
sen ent-sprechend (vgl. Gen 2,19f).55 Ebenso versteht Noah als Dichter 
die Sprache der Tiere, nimmt er sie doch mit auf in die von ihm gebaute 
Arche nach den von Gott gegebenen Maßen 300 x 50 x 30 (vgl. Gen 6,15), 
•den Zeichen des hebräischen Wortes für Zunge, Sprache": •Denn 
,tewa', das Wort für Arche, bedeutet auch ,Wort'."56 

Im ,Wort Gottes' ist das Ganze der Welt gesammelt und zusammenge- 
faßt. In der Fleische QV dung des Wortes offenbart Gott seine ewige Herr- 
lichkeit (vgl. Joh 1,14) in der sinnlich erscheinenden Schönheit der Litur- 

52 Vgl. H. Schade, Zu den frühen Darstellungen der Hochzeit zu Kana, in: H. Harsch/G. 
Voss, Versuche mehrdimensionaler Schriftauslegung. Bericht über ein Gespräch. Stuttgart, 
München 1972, 104-123: 119: •Die Sechszahl interpretiert Augustinus und mit ihm das 
Mittelalter als die sechs Zeitalter, die der Ankunft Christi vorausgehen. Durch Christus 
wird ihr Wasser zu Wein", wobei Maria in ihrer ,Mondnatur' hier wie unter dem Kreuz 
der Zeit ihr Maß (,Maß-Krüge') gibt analog dem 7. Tag (vgl. Marien-Samstage). 
53 H. Schade (Anm. 3), 36 f. 
54 Zur ,Mnemosyne' als •Mutter der Musen" (Hesiod; Vico) und •Ursprung der Sprache" 
(Hegel) vgl. G. Wohlfart (Anm. 50), 44 (Anm. 119) und 49 (Anm. 129). 
55 G. von Rad, Das erste Buch Mose: Genesis (ATD 2-4). Göttingen 1972 (9. Überarb. 
Aufl.), 58, hält es immerhin für möglich, daß in Gen 2,19 f •etwas von der Entstehung und 
vom Wesen der Sprache gesagt" sei. - Zum religionsgeschichtlichen Hintergrund des Ja- 
kobstraums vgl. ebd. 229. 
56 F. Weinreb, Leiblichkeit. Unser Körper und seine Organe als Ausdruck des ewigen Men- 
schen. Weiler 1987, 52. 



Klaus W. Hälbig 102 

gie (vgl. 1 Joh 1,1-3; auch der Johannesprolog selbst ist ja ein gedichteter 
Hymnus der Liturgie!). Im Schönen als Versöhnungsgestalt des Endlichen, 
konkret: im Gekreuzigten als Bauwerk und Bild dichterischer Einbil- 
dungskraft wird Gott selbst wohnhaft in der Welt und ankünftig in der 
Zeit. So ist in der dichterischen Sprachgestalt des Gekreuzigten das 
,Reich Gottes' nahe. •In der christlichen Kunst..., ja, in der Schönheit 
überhaupt, hat sich tatsächlich eine Tür zum Paradies aufgetan", formu- 
liert Jörg Splett.57 Das Bild des Gekreuzigten mit der ,offenen Seite' ist 
selbst diese ,Tür' zum ,schönen Paradeis' oder das Inbild des Schönen, 
Ursprung der Sprache und Mitte der Liturgie. Denn in ihm hat das Ver- 
stehen des Sinns der Welt, der Liebe Gottes endgültige Gestalt gewonnen. 
Und •ein Kunstwerk ist gestaltgewordenes Verstehen": •Gestalt schauen- 
der Liebe".5* Der Blick der Liebe auf den Gekreuzigten ist der Augen- 
blick der ewigen Freude und das Sehen der Herrlichkeit Gottes (vgl. Joh 
1,14; 14,9; 19,37). 

Über den Blick auf den Gekreuzigten als Augen-blick des Ursprungs 
des Kultes, der Öffnung des Himmels und der Schau Gottes hat Kardinal 
Joseph Ratzinger eine Osterbetrachtung vorgelegt.59 Darin greift er die ty- 
pologische Deutung der ,Opferung Abrahams' (vgl. Gen 22,1-19) bei den 
Kirchenvätern auf, die darin ein Vorbild des Kreuzesopfers Christi als 
des ,Lamm Gottes' (vgl. Joh 1,29.36) gesehen haben. Zugleich knüpft er 
an die jüdische Überlieferung an, wonach der Augenblick, da Isaak geop- 
fert werden sollte und der Engel Gottes vom Himmel her Abraham an der 
Ausführung seines Vorhabens hindert, verstanden worden ist als Blick 
Isaaks in den geöffneten Himmel und Kern des gottesdienstlichen Ritus. 
•Alle Anbetung kommt demnach gleichsam aus diesem Blick Isaaks her- 
aus - aus dem, was er dort (sc. auf dem Berg Morijah, d. V.) geschaut und 
von daher vermittelt hat" (97). Entsprechend sei der Tempel als Stätte der 
Anbetung in Jerusalem auf dem Berg Morijah (vgl. 2 Chron 3,1) und 
nicht auf dem Sinai gebaut worden. Das, was Isaak sah (die Erzählung 
spricht insgesamt fünfmal vom ,sehen') ist zusammengefaßt in dem , Wid- 
der', den Abraham anstelle seines Sohnes opfert und der bereits typolo- 
gisch auf das ,kommende Lamm' hinweist, das sich anstelle der verlore- 
nen Menschheit Gott zum Opfer darbringt und so •Erlösung durch Ablö- 
sung" bewirkt: •Insofern hat Isaak nach den Vätern wirklich den Blick in 
den Himmel getan. Der Blick auf diesen Widder warder Blick in den ge- 

57 Liebe zum Wort (Anm. 9), 183. 
58 J. Splett, Der Mensch ist Person (Anm. 40), 200. 
59 J. Kardinal Ratzinger, •Das Lamm erlöste die Schafe". Betrachtungen zur österlichen 
Symbolik, in: ders., Schauen auf den Durchbohrten. Versuche zu einer spirituellen Christolo- 
gie. Einsiedeln 1984 (21990), 93-107. 



Der Gekreuzigte 103 

öffneten Himmel. Denn darin sah er den Gott, der vorsorgt und auch an 
der Schwelle des Todes, gerade dort, steht. (...) Indem Isaak das Lamm 
sah, sah er, was Kult ist: Gott selbst bereitet sich seinen Kult, durch den 
er den Menschen ablöst und ihm das Lachen der Freude (sc. entspre- 
chend der Bedeutung des Namens ,Isaak', d. V.) zurückgibt, das zum Lob- 
gesang der Schöpfung wird" (98). 

Die Verbindung mit der Schöpfung ergibt sich für Ratzinger daraus, 
daß Jesus die ,Stunde' seines Todes bewußt mit dem jüdischen Paschafest 
verbunden habe, so daß darüber •das christliche Ostern tief in die Reli- 
gionsgeschichte und in den Beeich der sogenannten Naturreligionen" 
hineinreiche: •Indem er seine Stunde mit den Umdrehungen von Mond 
und Erde (!), mit den Gezeiten der Natur verbindet, stellt er seinen Tod in 
einen kosmischen Zusammenhang hinein und bezieht so umgekehrt den 
Kosmos auf den Menschen. In den großen Festen der Kirche feiert die 
Schöpfung mit, oder umgekehrt: In diesen Festen stimmen wir in den 
Rhythmen der Erde und der Gestirne ein und nehmen ihre Kunde an" 
(95). Zur Annahme der ,Kunde der Gestirne' gehört freilich auch, daß 
man die Gestirnskundler und -deuter zu Wort kommen läßt. So hat Her- 
bert Schade aus seiner Kenntnis der astronomischen und astrologischen 
Zusammenhänge bemerkt, daß der •Widder aus dem Baum" (die EU 
übersetzt ,Gestrüpp'), den Abraham opfert, das erste Tierkreiszeichen 
,Widder' bedeutet, das am 25. März von der Sonne durchlaufen wird: 
•Von diesem Lamm sagen Bibel, Kunst und Literatur, daß es geschlach- 
tet ist seit Entstehung der Welt' (Offb 13,8; 1 Petr 1,190- Dieses Lamm 
steht schon in den römischen Basiliken am Beginn des Sechstagewerkes 
am Schöpfungsberg" (a.a.O. 29). Entsprechend hat die Tradition das Op- 
fer Abrahams auch auf den 25. März datiert (s. o. Anm. 2). Der Blick des 
Isaak auf den Widder ist somit in der Tat der Blick auf das kommende 
Lamm und sein Kreuz, weil dieses nämlich das Chi ist, der Jahreslauf der 
Sonne, der im Himmelstor im Widder beginnt: •Das Tor im Widder be- 
zeichnet auch die Wunde oder das Opfer des Lammes, das sein Licht für 
die Sonne hingibt" (ebd.). Wie Christus sein Kreuz auf den Kalvarienberg 
trägt, so trägt auch schon Isaak das Feuerholz für das Brandopfer (und 
Abraham das Feuer als Sonnensymbol) den Schöpfungsberg Morijah 
hinauf (vgl. Gen 22,3-6). •Manche Illustrationen zeigen Isaak sogar mit 
dem X-förmigen Balken daneben. Im Zeichen des Widders entstand die 
Welt und tritt auch das Weltende ein" (ebd.). 

Mit dem Weltende im Zeichen des Widders ist kein willkürlicher Ab- 
bruch, sondern das Sich-erfüllen der Zeit-Gestalt des Ewigen gemeint. 
Wie im Zeichen des Sabbat kehrt auch im Widderopfer die Welt zu ihrem 



Klaus W. Hälbig 104 

Ursprung zurück.60 Das Johannesevangelium datiert denn auch das 
Kreuzesopfer auf die ,Stunde' der Schlachtung der Paschalämmer am 
Rüsttag (Freitag) im Tempelvorhof, die zugleich die ,Stunde' der Erschaf- 
fung des Menschen am Freitagnachmittag der Schöpfungswoche ist. Die- 
ses Zusammenkommen historisch (historisierend) durch Rekurs auf das 
,Bewußtsein Jesu' erklären zu wollen, dem es gewissermaßen durch die 
,Wahl' seiner Todesstunde um die Einheit von Mensch und Kosmos, Ge- 
schichte und Natur gegangen sei, verkennt, daß in dem einen ,Wort Got- 
tes' der einen ,Heiligen Schrift' all diese Gegensätze immer schon inner- 
lich vermittelt und aufgehoben sind. Das Christusmysterium wie über- 
haupt die biblische Offenbarung ist von der Mitte der Liturgie her ein 
unteilbares Ganzes. So erklärt in der Emmausgeschichte, die die Struktur 
einer Eucharistiefeier hat, der Auferstandene den Jüngern unterwegs, 
•was in der gesamten Schrift über ihn geschrieben steht" (Lk 24,27). Im 
Augen-blick des Brot-brechens in der Mitte der Liturgie am Tisch des Al- 
tares •gingen ihnen die Augen auf, wie schon vorher bei der Schriftaus- 
legung ihr Herz angefangen hatte, vor Liebe zu •brennen" (Lk 24,31 f)- 
Das Brechen des Brotes ist kein Abbruch der Gestalt im Sinn ihrer Frag- 
mentierung, sondern der Einbruch der Fülle im Sinn des Sich-erfüllens 
der Gestalt, des •Es ist vollbracht" (Joh 19,30). Das Verlosen und Vertei- 
len der Kleider Christi in ,vier Teile' durch die Soldaten bringt den einen 
Leibrock zum Vorschein, der •von oben her ganz durchgewebt und ohne 
Naht war" (Joh 19,23) und darum unteilbar ist. Eben so, in der Zeit-Ge- 
stalt des Ewigen, ist der Gekreuzigte der wahre Mittler der Liturgie und 
der wahre Ort der Anbetung des Vaters im Geist (vgl. Joh 4,19-24). Und 
so erst wird auch verständlich, was in dem von Kardinal Ratzinger unter- 
zeichneten Schreiben der Glaubenskongregation •Über einige Aspekte 
der christlichen Meditation" (vom 15. Oktober 1989) zum ,Sehen' des Va- 
ters im Blick auf den Sohn (vgl. Joh 14,9) erläuternd gesagt wird: •Bei 
diesem ,Sehen' handelt es sich nicht um eine reine menschliche Abstrak- 
tion (,abstractio') der Gestalt, in der sich Gott geoffenbart hat, sondern 
um das Erfassen der göttlichen Wirklichkeit in der menschlichen Gestalt 
Jesu, um das Erfassen seiner göttlichen und ewigen Dimension in seiner 
zeitgebundenen Gestalt" (n. 20). 

Daß mit der ,zeitgebundenen Gestalt' Jesu, die den Vater sehen läßt, 
konkret der Gekreuzigte gemeint ist, hat Kardinal Ratzinger in einem 
Vortrag (vom 7. Juli 1989) unter dem Titel •Jesus Christus heute" näher 

60 Vgl. F. Weinreb, Die Astrologie (Anm. 38), 45, wo zur Opferung Isaaks im .Widder' ge- 
sagt wird: •Mit ,opfern' ist also nicht ,töten' in unserem Sinne gemeint, sondern ein Von- 
dieser-Welt-weg-zum-Ursprung-Näherbringen..." 



Der Gekreuzigte 105 

dargelegt.61 Darin wird gegen eine •Suche nach dem historischen Jesus" 
im Gestern, die •ihm das Heute und die Ewigkeit" bestreitet, die Verbin- 
dung von Zeit und Ewigkeit in Jesus Christus herausgestellt: •Zu ihm ge- 
hört von Anfang an, daß er war, ist und kommen wird..., daß er sein irdi- 
sches Leben als ein Ausgehen vom Vater und zugleich als ein Bleiben bei 
ihm wußte, also Ewigkeit ins Spiel und in Verbindung mit Zeit 
brachte..."62 Ein •ganzheitliches Verstehen" des Evangeliums schließt 
von daher wesentlich ein gewandeltes Zeitverständnis ein, das einen an- 
deren als den historischen Horizont hat, in dem Zeit als bloße Vergäng- 
lichkeit erscheint: •Wer Zeit nur als unwiderruflich versinkenden Augen- 
blick faßt und sie so lebt, wendet sich grundsätzlich von dem ab, was die 
Gestalt Jesu überhaupt ausmacht und was sie aussagen will. Erkenntnis 
ist immer ein Weg."63 Was diese •Reise des Seins" in der Zeit letztlich be- 
deutet, sagt Ratzinger mit einem Wort des heiligen Augustinus: •Zu ihm, 
dem Allgegenwärtigen, gelangt man durch Liebe, nicht durch Seefahrten. 
Doch weil auf dieser Reise die Fluten und Stürme mannigfacher Versu- 
chungen häufig genug sind, glaube an den Gekreuzigten, damit dein 
Glaube das Holz zu besteigen vermöge. Dann wirst du nicht sinken ..."64 

61 J. Kardinal Ratzinger, Jesus Christus heute, in: Communio 19 (1990), 56-70; bes. 65-68 
(zu Joh 14,9). 
62 Ebd. 57. 
63 Ebd. 
64 Ebd. - Dazu vgl. Ratzingers Hinweis auf Augustins Interpretation des Vaters in der Tri- 
nität als Memoria, in dem •das Sein als Zeit umgriffen ist", sowie auf die Kirche (die das 
eucharistische ,Gedächtnis'-Mahl feiert) als •Gedächtnis" und so •Ort allen Glaubens": 
Was ist für den christlichen Glauben heute konstitutiv, in: H. Rossmann/J. Ratzinger (Hg.), 
Mysterium der Gnade (FS J. Auer). Regensburg 1975, 11-19; 17. Ratzinger hält es für die 
•Entscheidungsfrage heute..., ob jenes Gedenken noch gelebt werden kann, durch welches 
die Kirche Kirche wird", wobei ihm zur Erarbeitung einer neuen christlichen Memoria- 
Lehre die johanneische Glaubensinterpretation besonders hilfreich erscheint; ist doch im 
Johannesevangelium •pneumatisches Erinnern der Ort für Wachstum und Identität des 
Glaubens" im Gegenüber zur Gnosis (ebd.). 




