
•Wie Christus unser Herr 
erschien unserer Herrin" 
Zur Entstehung und Deutung der ersten Auferstehungsbetrachtung 
in den •Geistlichen Übungen" des heiligen Ignatius von Loyola 

Michael Karger, Bergen 

Ferdinand Ulrich zum 60. Geburtstag 

Zur Entstehungsgeschichte des Exerzitienbuches 

Der Text der Betrachtung 

Die •Begegnung des Auferstandenen mit seiner Mutter" eröffnet inner- 
halb der •Geheimnisse des Lebens Christi unseres Herrn"1 die Reihe von 
dreizehn •Erscheinungen des Auferstandenen"2: •Er erschien der Jung- 
frau Maria. Obgleich dies in der Schrift nicht ausdrücklich gesagt ist, hat 
es doch als ausgesprochen zu gelten, weil gesagt wird, er sei so vielen an- 
dern erschienen. Denn die Schrift setzt voraus, daß wir Verstand haben, 
wie geschrieben steht: Seid auch ihr ohne Einsicht?"3 

Diese Betrachtung hat ihren systematischen Ort innerhalb des Exerzi- 
tienprozesses zu Beginn der •Vierten Woche" unter der Überschrift •Wie 
Christus unser Herr erschien unserer Herrin" zugewiesen bekommen: 
•Die erste Einstellung ist die Geschichte. Hier: Wie nachdem Christus 
am Kreuz aushauchte und der Leib von der Seele getrennt liegen blieb, 
während Gott stets mit ihm vereint war, die selige Seele zur Hölle abstieg, 
gleichfalls mit der Gottheit geeint, von dort die gerechten Seelen entließ 
und zum Grabe zurückkehrend und auferstehend seiner gebenedeiten 
Mutter mit Leib und Seele erschien. Die zweite ist die Zurichtung des 
Schauplatzes. Hier: die Anlage des Heiligen Grabes und die Stätte oder 
das Haus unserer Herrin sehen, dessen Teile im einzelnen betrachtend, so 
auch das Zimmer, den Gebetsraum usf. Die dritte: Bitten um was ich be- 
gehre. Hier also bitten um die Gnade, mich innig (intesnamente) zu 

1 Ignatius von Loyola, Die Exerzitien. Ubers. v. Hans Urs von Balthasar. Einsiedeln 81983, 
Nr. 261-312. 
2 Ebd. Nr. 299-311. 
3 Ebd. Nr. 299. 



Der A uferstandene 107 

freuen und fröhlich zu sein über so große Herrlichkeit und Freude Chri- 
sti, unseres Herrn. Vierter Punkt: erwägen wie die Gottheit, die sich in der 
Passion zu verbergen schien, nunmehr in der Heiligsten Auferstehung so 
wunderbar aufleuchtet und sich offenbart durch deren wahre und hei- 
ligste Wirkungen. Fünfter Punkt: Betrachten das Trösteramt, das Chri- 
stus unser Herr ausübt, und damit verglichen die Art, wie ein Freund sei- 
nen Freund zu trösten pflegt. Schließen wir mit einem oder mehreren Ge- 
sprächen, die dem vorliegenden Stoff entsprechen, und einem Vaterun- 
ser."4 

Hier wird bereits auf den ersten Blick deutlich, in welch enge Bezie- 
hung zu den zentralen Heilsmysterien des Triduum paschale Ignatius 
Maria als erste Zeugin der Auferstehung bringt. 

Im folgenden soll nun gezeigt werden, daß die Selbstverständlichkeit, 
mit der Ignatius diese Szene darbietet, einen selbst wiederum wirkmächti- 
gen Anhaltspunkt für eine alte Traditionslinie spiritueller Betrachtungsli- 
teratur darstellt. Zugleich läßt sich damit auch exemplarisch einiges zur 
Frage nach der literarischen Abhängigkeit und Eigenständigkeit des 
Exerzitienbuches sagen. Nach einigen Belegen aus der christlichen Kunst 
versuchen wir abschließend den theologischen Gehalt der •Begegnung 
des Auferstandenen mit seiner Mutter" zu erschließen. 

Zu den Quellen des Exerzitienbuches 

Bei der Beschießung der Zitadelle von Pamplona (1521) wird der 28jäh- 
rige, baskische Landadelige Inigo de Loyola - sein militärischer Dienst- 
grad ist bis heute umstritten - schwer am Unterschenkel verletzt. Wäh- 
rend der langen Genesungszeit im Krankenbett auf Schloß Loyola be- 
ginnt er in Ermangelung seines Lieblingsbuches, der amourösen Aben- 
teuergeschichten des Ritters Amadis de Gaula5, eines Romanhelden, der 
die Phantasie eines ganzen Zeitalters beschäftigte6, mit der Lektüre des 

4 Ebd. Nr. 218-224. 
5 Amadis von Gallien. Nach alten Chroniken überarbeitet, erweitert und verbessert durch 
Garci Ordonez de Montalvo im Jahre 1508. Übers, v. Fritz Rudolf Fries. Leipzig 1985. 
6 Das bekannteste Opfer exzessiver Amadislektüre ist Don Quijote. Erst auf dem Sterbe- 
bett kommt er zur Einsicht: •Mein Verstand ist frei und klar und jener dicken Nebel ledig, 
die die fortgesetzte Lektüre der abscheulichen Ritterbücher auf ihn geworfen hat. Ich sehe 
jetzt ihren Unsinn und ihre Verderbtheit ein und es kränkt mich nur, daß diese Enttäu- 
schung so spät gekommen ist, daß mir keine Zeit übrigbleibt, es wiedergutzumachen und 
andere Bücher zu lesen, welche das Licht der Seele sind (...). Ich bin jetzt ein Feind des 
Amadis von Gallia und der ganzen unzähligen Schar seiner Nachkommenschaft; jetzt sind 
mir alle die verderblichen Geschichten von der irrenden Ritterschaft verhaßt; ich erkenne 
meine Torheit und verabscheue sie jetzt, da mir Gottes Barmherzigkeit meine Sinne wieder 
geschenkt hat." Cervantes Saavedra, Don Quijote von La Mancha. Leipzig 1928, 434. 



Michael Karger 108 

damals einflußreichsten Buches über die Christusfrömmigkeit auf der ge- 
samten Iberischen Halbinsel7: Ludolf von Sachsens •Vita Christi" 8. 

Ludolf verfaßte die VC zwischen 1348 und 1360 in der Mainzer Kar- 
tause.9 Die VC hat zwei Teile: VC I umfaßt einen Prolog und 92 Kapitel, 
VC II hat noch einmal 89 Kapitel. In der Pariser Ausgabe von 1865 um- 
faßt sie 777 kleingedruckte doppelspaltige Seiten.10 Die VC enthält ausge- 
führte Betrachtungen über das Leben Jesu unter Beiziehung der Apokry- 
phen, der Kirchenväter und späterer Autoren. Der Aufbau der Betrach- 
tungen folgt immer einem gleichen Schema: Lesung (lectio), Betrachtung 
(meditatio), Schlußgebet (Oratio).11 

Neben Ignatius, der - wie er selbst in seiner autobiographischen Lehr- 
erzählung •Der Bericht des Pilgers" mitteilt - Ludolfs VC las12 wurde 
auch Teresa von Avila über Francisco de Osuna mit der VC bekannt.13 Ig- 
natius fertigte umfangreiche Exzerpte aus der VC an: •Da er großen Ge- 
fallen an jenen Büchern fand, kam ihm der Gedanke, einige der wichtig- 
sten Stellen aus dem Leben Christi und aus den Heiligenleben kurz zu- 
sammenzustellen. So machte er sich daran, mit großer Sorgfalt ein Buch 
vollzuschreiben, das ungefähr dreihundert ganz beschriebene Blätter in 
Quartformat enthielt (...)."14 

Nach seiner Genesung pilgerte Ignatius zu einer Generalbeichte und 
einer Weihe an die Gottesmutter zum Marienheiligtum in der Benedikti- 

7 Vgl. dazu die Erläuterungen in: Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers. Hrsg. v. 
Burkhart Schneider, Freiburg, Basel, Wien, 51986, 137 f. 
8 •Ludolf von Sachsen oder der Kartäuser wurde um 1300 im norddeutschen Raum gebo- 
ren, trat um 1315 in den Dominikanerorden ein und wurde hier Doktor (Magister) der 
Theologie. Im Jahre 1339 wechselte er in Straßburg zu den Kartäusern über und legte in 
der dortigen Kartause 1340 die Profeß ab. 1343-1348 war er Prior der Koblenzer Kartause. 
Nach dem Rücktritt von diesem Amt ging er in die Mainzer Kartause und kehrte später 
nach Straßburg in ,das Haus seiner Profeß' wieder zurück, wo er am 10. April 1378 verstor- 
ben ist." Walter Baier, Untersuchungen zu den Passionsbetrachtungen in der Vita Christi des 
Ludolf von Sachsen. Ein quellenkritischer Beitrag zu Leben und Werk Ludolfs und zur Ge- 
schichte der Passionsfrömmigkeit (= Analecta Cartusiana 44) Salzburg 1977, Bd. 1, 85. 
'Vgl. ebd. Bd. 1, 137. 
10 Diese Ausgabe wurde auch hier verwendet. Über die Drucke der VC (= Vita Christi) 
vgl. Baier, Bd. 1, 133. 
11 •Alle Kapitel der VC, auch die Exkurse, Prologe und Epiloge, münden aus in ein Gebet, 
in dem das Betrachtete zusammengefaßt und im Zwiegespräch vor Gott getragen wird." 
Baier, Bd. 3, 495 f. 
12 Vgl. Baier, Bd. 1, 172-186; •Bericht des Pilgers", 44 und 137f. 
"Vgl. Baier, Bd. 1, 186-188. •Königin Isabella und König Ferdinand beauftragten den 
Franziskaner Ambrosio de Montesino mit der Übertragung ins Kastilische, die 1502/03 in 
vier Foliobänden als erstes Buch in Alcalä de Henares gedruckt wurde. Der erste und 
vierte Band mußte gleich noch einmal aufgelegt werden. Ein Exemplar dieser Übertragung 
las Ignatius. Sie gelang Ambrosio so gut, daß sie zur besten Prosaliteratur der Zeit gerech- 
net wird." Baier, Bd. 1, 162 f. 
14 •Bericht des Pilgers", 47 f. 



Der A uferstandene 109 

nerabtei Montserrat. Dort erhielt er ein Exemplar des •Exercitatorium vi- 
tae spiritualis" des vormaligen Abtes auf dem Montserrat, Garcia Ji- 
menez de Cisneros OSB (1455/56-1510), dem wichtigsten Vertreter der 
devotio moderna in Spanien. Dieser verarbeitete in seinem Werk das 
•Rosetum exercitiorum spiritualium" des Johannes Mauburnus aus dem 
Fraterhaus in Zwolle, dem Zentrum der devotio moderna. Mauburnus 
hatte wiederum eine wesentliche Quelle: Die VC des Ludolf von Sachsen. 
•Umfangreiche Texte (...) stimmen wörtlich überein mit dem Prolog der 
VC. Mit ihm baut Mauburnus seine Betrachtungsmethode auf, die bei J. 
de Cisneros und Ignatius von Loyola in Abwandlung wiederkehrt."15 Cis- 
neros ist daneben auch von Ludolf direkt beeinflußt.16 

So wurde die spirituelle Richtung des heiligen Ignatius, ausgehend von 
seiner intensiven Beschäftigung mit der VC, durch die aus den gleichen 
Quellen gespeiste Frömmigkeitspraxis der Mönche auf dem Montserrat 
bereits entscheidend verstärkt, auch schon in ihrem Charakter als •geistli- 
che Übungen". Die weithin als besonders ignatianisch geltende Methode 
der •Anwendung der Sinne" bei der Schriftbetrachtung hat ihren Ur- 
sprung in der Betrachtungsmethode, die im Prolog der VC gelehrt wird: 
•Wenn du aus diesen Meditationen Gewinn ziehen willst, dann setze alle 
Sorge und Kümmernis still beiseite. Mache dir mit dem Gemüt des Her- 
zens liebend und besinnlich alles, was der Herr Jesus gesagt und getan 
hat, so gegenwärtig, wie wenn du es mit deinen eigenen Ohren hörtest 
und mit deinen Augen schautest. Dann wird dir das alles süß, weil du es 
mit Sehnsucht bedenkst und noch viel mehr kostest. Und wenn es auch in 
der Form der Vergangenheit erzählt wird, so betrachte du alles wie heute 
gegenwärtig. Denn daraus wird dir mehr Süßigkeit zuteil. Lies also das 
Vergangene als gegenwärtig. Geh ins Heilige Land, küsse mit brennen- 
dem Geist die Erde, auf der der gute Jesus stand. Mache dir gegenwärtig, 
wie er sprach und umging mit seinen Jüngern, mit den Sündern; wie er 
spricht und predigt, wie er geht und ruht, schläft und wacht, ißt und Wun- 
der wirkt. Umschreibe dir in deinem Herzen sein Verhalten und Tun." 17 

15 Baier, Bd. 1, 168. 
16 Vgl., ebd, Anm. 8, 171. Dies zeigt auch die Übereinstimmung im Hinblick auf unsere 
Auferstehungsbetrachtung. So heißt es in Cisneros' •Exercitatorium Spirituale" (Montser- 
rat 1500): •Versenke dich beschauend in die verschiedenen Erscheinungen, in denen der 
Auferstandene die Seinigen beglückt. Die erste, die wir gewiß erwarten dürfen, galt seiner 
geliebtesten Mutter, dann Magdalena, den andern Frauen und den Jüngern." Nach der dt. 
Ausgabe: Garcia de Cisneros, Schule des geistlichen Lebens auf den Wegen der Beschau- 
ung. Eingeleitet v. Erhard Drinkwelder, übers, v. Maria Raphaela Schlichtner. Freiburg 
1923, 214. 
17 Zitiert aus der Übersetzung in: Hugo Rahner, Die Anwendung der Sinne in der Betrach- 
tungsmethode des hl. Ignatius von Loyola. In: ZKTh 79 (1957) 434-456, 442. 



Michael Karger \ \ o 

Dieser mystische und heilsgeschichtliche Realismus wird von Ignatius 
zunächst ganz wörtlich verstanden. Er entschließt sich noch auf dem 
Krankenbett zu einer Pilgerfahrt ins Heilige Land, verbunden mit dem 
Gedanken der Buße für sein bisheriges Leben und dem Bemühen um die 
Nachahmung der Heiligen, wie sie ihm die •Legenda aurea", sein zweites 
Bekehrungsbuch, vorgestellt hat.18 

Die Betrachtung in der • Vita Christi" 

Im 2. Teil der VC finden sich in den Kapiteln 69-80 die Erscheinungen 
des Auferstandenen. Die erste von Ludolf behandelte Begegnung ist die 
des Auferstandenen mit seiner Mutter (•Quomodo Dominus Jesus appa- 
ruit matri suae"). Zunächst begründet Ludolf, warum Maria nicht unter 
den Frauen am Grabe gewesen ist, ehe er die eigentliche Begegnungs- 
szene entwirft: •...saß sie, seitdem sie mit angesehen hatte, wie ihr einge- 
borener Sohn gefangengenommen, gegeißelt und gekreuzigt worden war, 
allein irgendwo in einem abgeschiedenen Winkel des Hauses, schlug sich 
mit ihren feinen Händen gegen die zarte Brust, mitgenommen vom über- 
aus großen Schmerz, langem Wachen und hartem Fasten, und an Leib 
und Seele geschwächt. Sie weinte und wehklagte über das geschehene 
Unglück. Als die Herrin also betete und den Tränen der Liebe freien Lauf 
läßt, da kommt plötzlich der Herr Jesus in den strahlend weißen Gewän- 
dern seiner Glorie und seiner eben erst geschehenen Auferstehung. Ganz 
festlich erscheint er seiner verzweifelten und trauernden Mutter mit fro- 
hem Gesicht, voll Schönheit, Ruhm und Freude. In Anbetung erhebt sich 
diese unter Tränen und umarmt ihn vor Freude. Später als sie zusammen- 
saßen, schaute sie ihm neugierig ins Gesicht und nach den Wunden an 
seinem Körper und fragte ihn besorgt, ob jede Pein vorüber und aller 
Schmerz von ihm gewichen sei. O welch große Freude erfüllte die Mutter, 
als sie den, den sie gebar, frei von Leiden sieht! Nicht nur, daß er nun in 
Ewigkeit leben wird, sondern er wird sogar über Himmel und Erde und 
jede Kreatur mit ewigem Recht herrschen! Sie stehen also da und unter- 
halten sich, freuen sich aneinander und feiern in seliger Freude und 
Liebe das Paschafest. Der Herr Jesus erzählte ihr, wie er sein Volk aus der 
Hölle befreite und was er in jenen drei Tagen tat! Siehe da, es war also 
nun das große Paschafest."19 

18 •...barfuß nach Jerusalem zu gehen und nur noch wilde Kräuter zu essen und alle ande- 
ren Kasteiungen auf sich zu nehmen, die wie er las, die Heiligen auf sich genommen hat- 
ten." •Bericht des Pilgers", 45. 
19 Ludolphum de Saxonia, Vila Jesu Christi e quatuor Evangeliis et scriptoribus orthodoxis 



Der A uferstandene 111 

An diese entfaltete Betrachtung schließt Ludolf seine Argumentation 
zur Begründung dieser Szene an: •Über diese Erscheinung, bei der Jesus 
nach altem Glauben vor allen anderen der glorreichen Jungfrau erschie- 
nen ist, steht nichts im Evangelium. Gerade deshalb habe ich sie hier her- 
gesetzt und den anderen Erscheinungen vorausgeschickt, weil es fromm 
ist, dies zu glauben. (...) Denn es war angemessen, daß er zur Mutter vor 
allen anderen kam und diejenige durch seine Auferstehung als erste zum 
Jubeln brachte, die ihn mehr als alle anderen liebte, mehr erfüllt war von 
der Sehnsucht nach seiner Liebe, mehr über seinen Tod Schmerz emp- 
fand und, mehr von Schmerz geschwächt, seine Auferstehung erwartete. 
Mag auch dieses von den Evangelisten verschwiegen werden, so ist es 
doch ein frommer Glaube. Deshalb scheint dies auch die römische Kir- 
che zu billigen, die sofort am selben Tag in der Kirche Santa Maria Mag- 
giore in Rom Stationsgottesdienst feiert. Dadurch stimmt sie dem zu, daß 
der seligen Maria als erster eine Erscheinung zuteil wurde. 

Was macht es denn, wenn die Evangelisten dies nicht erwähnen? Denn 
es sind, wie Johannes sagt, nicht alle seine Taten aufgeschrieben worden. 
Denn wenn man dieses deshalb nicht glaubt, weil es keiner der Evangeli- 
sten bezeugt, wäre es folgerichtig zu glauben, daß er ihr nach seiner Auf- 
erstehung niemals erschienen sei, da es keiner der Evangelisten für ir- 
gendeinen Ort oder Zeitpunkt darlegt. Aber der Gedanke liege fern, daß 
eine derartige Mutter durch solch tiefe Vernachlässigung von einem der- 
artigen Sohn entehrt worden sei, der doch selbst lehrte, Vater und Mutter 
zu ehren. Aber die Evangelisten haben dies vielleicht deshalb verschwie- 
gen, weil ihre Aufgabe nur darin bestand, Zeugen der Auferstehung anzu- 
führen. Die Mutter aber als Zeugin für den eigenen Sohn anzuführen, 
ziemt sich nicht. Wenn nämlich die Worte fernstehender Frauen als alber- 
nes Geschwätz angesehen wurden, hätte man da nicht noch mehr ge- 
glaubt, daß die Mutter um der Ehre ihres Sohnes willen albernes Zeug 
rede? Die Evangelisten wollten es also nicht aufschreiben, doch hinterlie- 
ßen sie es als sichere Tatsache. Dies nämlich bezeugt die Aussage des 
Ambrosius (Ambr. lib. 3, de virginitate)20: Es sah Maria die Auferstehung 
des Herrn. Als erste sah sie sie und glaubte. Es sah sie Maria Magdalena 
und doch war sie noch weiter unsicher. Daher sagt auch Anselm (Anselm, 
de excellentia B. Virginis, c. 6)21: Wenn aber irgend jemand fragt, warum 
die Evangelisten nicht berichten, daß unser allheiligster Herr, vom Tode 
auferstanden, der liebsten Mutter zuerst und vorzugsweise erschienen sei, 

concinnata, ed. A.-C. Bolard, J. Carnandet, L.-M. Rigollot, Paris-Rom 1865, II, c. 70, 
699b-700a. Die Übersetzung stammt von Lydia Maidl. 
20 Anmerkung der Ausgabe Paris 1865. 
21 Anmerkung der Ausgabe Paris 1865. 



Michael Karger \ \ 2 

um ihren Schmerz zu mildern, sagen wird das, was wir, als wir darüber Er- 
kundigungen anstellten, von einem weisen Manne hörten. Er sagte: Be- 
kanntermaßen ist die Autorität der Erzählung eines Evangelisten so groß, 
daß man in ihnen nichts Nichtiges oder Überflüssiges findet. Wenn er 
also schriebe, daß der Mutter, der Herrin der Welt, der eigene Sohn, von 
der Unterwelt erstanden, erschienen sei, ebenso wie allen anderen, und 
sie über seine Auferstehung belehrt hätte, wer würde da eine solche 
schriftliche Aufzeichnung nicht für überflüssig halten? Die Königin des 
Himmels und der Erde und jeder Kreatur würde er nämlich mit dem ei- 
nen oder anderen Menschen, dem er erschien, egal ob Mann oder Frau, 
auf eine Stufe stellen. Sein Geist ruhte voll und ganz auf ihr, der ihr heller 
als das Licht sein Sein und alle seine Taten enthüllte, und da würden die 
Evangelisten schreiben, daß er sich ihr dann und wann so oder anders ge- 
zeigt habe. Soweit Anselm. 

Daher sagt auch Sedulius: Immer Jungfrau bleibend, trat der Herr ihr, 
sich ihren Blicken stellend, früher vor Augen als das Licht. Auch Ignatius 
sagt, daß der Herr nach seiner Auferstehung zuerst seiner Mutter er- 
schien und sie tröstete. Dadurch wurde sie mit so großer Freude erfüllt, 
daß sie allen Schmerz, den sie über sein Leiden empfunden hatte, vergaß. 
Wenn also weiter unten gesagt wird, daß er zuerst Maria Magdalena er- 
schienen sei, so muß man dies auf den Kreis derer bezogen verstehen, de- 
nen er seine Auferstehung beweisen wollte. Denn der Mutter und Jung- 
frau erschien er als erster von allen, nicht um seine Auferstehung zu be- 
weisen, sondern um sie durch seinen Anblick froh zu machen."22 Ludolf 
schließt seine Betrachtung direkt anschließend mit folgendem Gebet ab: 
•O Maria, Gottesgebärerin und gnadenreiche Jungfrau, wahre Trösterin 
aller Verlassenen, die zu dir rufen, durch jene große Freude, mit der du 
getröstet wurdest, als du erkanntest, daß der Herr Jesus am dritten Tage 
frei von Leiden von den Toten auferstanden ist: Sei du die Trösterin mei- 
ner Seele und erachte mich für würdig, mir bei deinem und Gottes einge- 
borenem Sohn am Jüngsten Tage, wenn ich mit Seele und Leib auferste- 
hen und über meine einzelnen Taten Rechenschaft ablegen werde, zu hel- 
fen, daß ich es vermag, dem Urteil ewiger Verdammnis durch dich, 
fromme Mutter und Jungfrau, zu entgehen und mit allen Auserwählten 
Gottes glücklich zu den ewigen Freuden zu gelangen. Amen." 

22 Zu den Zitaten vgl. Baier, Bd. 1, 177. 



Der A uferstandene 113 

Die Betrachtung in der •Legenda aurea" 

Ignatius las sicher und exzerpierte vielleicht sogar die Auferstehungsbe- 
trachtung aus der VC. Untersuchen wir nun den möglichen Niederschlag 
seines zweiten •Bekehrungsbuches": •...eine Sammlung von Heiligenle- 
ben in spanischer Sprache."23 Dabei handelt es sich um das •Legenda au- 
rea" oder auch •Flos sanctorum" genannte Werk, das keine bloße Samm- 
lung von Heiligenlegenden ist, sondern ein Kommentar zu allen Festen 
und Gedenktagen des Kirchenjahres. Über den Autor und sein Werk 
heißt es bei Baier: •Jakobus v. Vorazze (a Voragine), seit 1252 Magister 
der Theologie und seit 1260 Prediger in Genua und anderen italienischen 
Städten, verfaßte vor 1264 die Legende sanctorum, bald allgemein Le- 
genda aurea genannt und wegen der volkstümlichen Darstellungen sehr 
beliebt (...) Leg. diente Ludolf in mancher Hinsicht als Quelle (...)."24 

Diesem allgemeinen Hinweis folgend, ergibt sich für unseren Untersu- 
chungsgegenstand folgender Befund: Die Legenda aurea25 berichtet im 
Kapitel •Von der Auferstehung des Herrn" auch von der Begegnung mit 
der Gottesmutter, allerdings im Anhang nach der Behandlung der bib- 
lisch bezeugten Erscheinungen. Dort heißt es: •Es sind noch drei andere 
Erscheinungen, welche am Ostertage sollen geschehen sein; aber in der 
Schrift lesen wir davon nichts. Einmal erschien er Jakobus dem Gerech- 
ten, welcher ist Jakobus des Alpheus Sohn; von dieser Erscheinung fin- 
dest du geschrieben in der Legende des Jakobus selbst. Das andere Mal 
erschien er dem Joseph von Arimathia, wie wir im Evangelium Nikodemi 
lesen.26 Das dritte war, daß er Maria seiner Mutter erschien vor allen an- 
deren ; das glaubt man gewißlich, ob auch die Evangelisten davon schwei- 
gen. Das wird auch bestätigt durch die Kirche von Rom, die des Tages ei- 
nen Bittgang macht zu Sanct Marien. Glaubt man es aber nicht, dieweil 
kein Evangelist es bezeugt, so wäre dann Christus nach seiner Auferste- 
hung ihr nicht erschienen, denn kein Evangelist sagt wann oder wo. Aber 
das sei fern, daß der Sohn die Mutter mit Versäumnis also habe entehret: 
wohl mag es sein, daß die Evangelisten nur darum schweigen, weil sie 
nichts anderes wollten als Zeugen geben für die Auferstehung, die Mutter 
aber als Zeugen zu stellen für den Sohn, war nicht ziemlich. Denn wenn 

23 •Bericht des Pilgers", 44.       24 Baier, Bd. 2, 308. 
25 Im folgenden zitiert nach der vollständigen deutschen Ausgabe: Die Legenda aurea des 
Jacobus de Voragine. Übers, v. Richard Benz. Heidelberg l01984. 
26 In Nr. 310 führt sie Ignatius als vorletzte Erscheinung auf. Den Zusatz •Wie wir im 
Evangelium des Nikodemus lesen", hat er aus der Legenda aurea übernommen, im Manu- 
skript aber wieder gestrichen zugunsten seines Fundortes der Legenda aurea. Vgl. Edou- 
ard Gueydan, Texte autographe des Exercices Spiritueles et Documents contemporains 
(= Collection Christus 60). Paris 1985, 49 f, 52. 



Michael Karger 114 

schon der anderen Frauen Rede für Fabel und Traum gehalten ward, so 
mußte der Mutter Zeugnis als ein Wahn erscheinen, den ihr die Liebe zu 
ihrem Sohn eingab; darum wollten die Evangelisten nicht davon schrei- 
ben. Doch sicher war es ihnen ohne Zweifel. Denn die Mutter mußte er 
mit seiner Auferstehung noch eher erfreuen als die anderen; und wahr- 
lich, er durfte der Mutter nicht vergessen, da er also eilte, die anderen zu 
trösten. Das bezeugt auch Ambrosius in dem dritten Band von den Jung- 
frauen, da er spricht ,Die Mutter sah die Auferstehung des Herrn und sah 
und glaubte am ersten. Maria Magdalena sah sie auch, ob sie gleich noch 
zweifelte.' Und von der Auferstehung Christi handelnd, spricht er ,der 
Jungfräulichen Mutter erschien er zu allererst nach seiner Auferstehung, 
auf daß sie des großen Wunders Zeuge sei; sie war einst der Weg des 
Kommenden, so sollte sie auch des Wiederkommenden Wegweiser 
sein.'"27 

Bis auf das zweite Ambrosiuszitat hat Ludolf den gesamten Abschnitt 
aus der Legenda aurea übernommen und in seinen Argumentationsgang 
eingearbeitet. Ignatius las die Berichte in beiden Werken, deren Überein- 
stimmung ihm nicht als Abhängigkeit bewußt sein konnte. In der Reihen- 
folge seiner •Erscheinungen des Auferstandenen" folgt er Ludolf, damit 
die Sonderstellung der Beziehung der Gottesmutter zu Christus beto- 
nend. Im Gang der Exerziten bereitet die letzte Passionsbetrachtung am 
Ende der dritten Woche die erste Auferstehungsbetrachtung vor. Es ist 
nämlich eine eigene Betrachtung über den Schmerz nach der Grablegung 
und am Karsamstag zu halten: •... erwägen, wie der heiligste Leib Christi, 
unseres Herrn, liegen gelassen blieb, weggelegt und abgeschieden von der 
Seele, und wo und wie er begraben wurde. Desgleichen betrachten die 
Einsamkeit unserer Herrin mit so großen Schmerzen und Ermüdung, und 
dann auf der anderen Seite die der Jünger."28 

Ignatius als Pilger in Jerusalem 

1523 trat Ignatius seine Pilgerfahrt ins Heilige Land an. Im •Bericht des 
Pilgers", den er erst viele Jahre und nach hartem Drängen diktiert hat - 
sein eigentliches Pilgertagebuch ist nicht erhalten - beschreibt er den Ver- 
lauf der Reise und seinen erfolglosen Versuch, in Jerusalem bleiben zu 
dürfen. Von einem Besuch an einem Ort, an dem die Begegnung des Auf- 
erstandenen mit seiner Mutter geschehen sein soll, berichtet er nicht. Al- 
lerdings besuchte 1498,25 Jahre vor Ignatius, ein niederrheinischer Adli- 
ger das Heilige Land; sein ausführlicher Pilgerbericht belegt, daß man 

27 Legenda aurea, 279 f.       2S Exerzitien, Nr. 208. 



Der A uferstandene 115 

den Wallfahrern und sicher auch noch Ignatius auf dem Zionsberg in der 
Nähe des Abendmahlssaales einen Ort zeigte, an dem Christus am Oster- 
morgen seiner Mutter erschienen sein soll: •Dann gingen wir rechter 
Hand zu einer anderen Kapelle, die jetzt vermauert ist. Denn die Heiden 
wollen nicht, daß wir Christen in diese Kapelle hineingehen wegen Da- 
vid, Salomon und anderer Könige von Jerusalem, die unter ihr begraben 
liegen. Wir sahen durch ein Fenster hinein. •Das ist der Ort, wo unser 
Herrgott nach der Auferstehung in einem brennenden Feuer seiner lieben 
Mutter und den Jüngern erschien. Da ist Vergebung aller Sünden von 
Strafe und von Schuld."29 

Um die angeblichen Patriarchengräber, die sich in einer Moschee unter 
dem Abendmahlssaal befanden, nicht zu •entweihen", wurde 1523, nach 
dem Besuch der Pilgergruppe des Ignatius, den Franziskanern der ge- 
samte Abendmahlssaal genommen. 1552 wurden sie dann von Suleiman 
dem Prächtigen (1520-1566) ganz vertrieben. 

Über die erste Ostererscheinung gibt es eine zweite Ortstradition: Den 
Pilgern wurde in der Grabeskirche, die Gruppe mit Ignatius verbrachte 
dort insgesamt drei Nächte, in der Kapelle der Franziskaner, eine Stelle 
gezeigt, an der der Auferstandene seiner Mutter erschienen ist. Wir kön- 
nen sicher annehmen, daß Ignatius diese beiden Schauplätze in Jerusa- 
lem gesehen hat. In den Exerzitien verlegte er die Begegnung, wie auch 
Ludolf von Sachsen, in das Haus Mariens auf dem Zionsberg.30 

Der Topos •Der Auferstandene erscheint seiner Mutter" 
in der christlichen Kunst 

Zur Ikonographie 

In der klassischen byzantinischen und russischen Ikonenmalerei wird 
Maria, durch Inschrift und Nimbus hervorgehoben, zu den drei Frauen 
am Grabe gezählt, entsprechend dem zugehörigen Troparion: 

Die früh am Morgen hinauseilenden Frauen um Maria 
fanden den Stein vom Grabe weggewälzt, 
und hörten von einem Engel die Kunde: 

29 Hermann-Josef Schmidt, Pilgerbuch des Ritters Arnold von Harff{ = Religiöse Quellen- 
schriften 67). Düsseldorf 1930, 37. 
30 Ausführlich über den Verlauf der Pilgerreise: Andreas Faller, Ignatius von Loyola im Hl. 
Land. Hagiographische und spirituelle Aspekte der Leben-Jesu-Betrachtungen im Exerzi- 
tienbuch unter besonderer Berücksichtigung seiner Heilig-Land-Reise im Jahr 1523. (Di- 
plomarbeit an der Theol. Fak. Innsbruck 1990). 



Michael Karger 116 

Ihn, der im ewigen Lichte wohnt, 
was sucht als Menschen ihr ihn unter den Toten? 
Seht doch die Grabestücher, 
laufet und kündet der Welt, 
der Herr ist auferstanden 
und hat den Tod getötet. 
Denn er ist der Sohn Gottes, 
der das Menschengeschlecht errettet. 

Daneben wird in der Ikonenmalerei die •Noli me tangere-Szene" zwi- 
schen Maria-Magdalena und dem Auferstandenen (Joh 20,14-18) auch 
auf Maria die Mutter des Herrn übertragen, bzw. wird die Gottesmutter 
mit der •anderen Maria" in der Begleitung der Magdalenerin identifiziert 
(Mt 28,1-10). (Bildtafel II und III) 

Eine neue westliche Bilderfindung zeigt zuerst eine Miniatur aus dem 
•Passionale der Äbtissin Kunigunde" (Kloster St. Georg auf dem Hrad- 
schin, nach 1320) (Abb. 1). Dargestellt ist die innige Umarmung des Auf- 
erstandenen mit seiner Mutter im Freien. Diese Szene läßt sich dann erst 
wieder im 15. Jahrhundert auf weitverbreiteten Holzschnitten finden. 

Im Westen taucht erstmals im 14. Jahrhundert folgende Darstellung 
auf: Die Gottesmutter betet kniend vor einem Sarkophag, aus dem der 
Auferstandene heraussteigt, übereinstimmend mit der Ortstradition der 
Grabeskirche. Bei Fra Angelico ist Maria gemäß der östlichen Überliefe- 
rung unter den Frauen am leeren Grab. In Spanien entstand Ende des 14. 
Jahrhunderts ein neuer Typus: Maria schaut von einem Fenster ihres 
Hauses auf den auf dem Sarkophag stehenden Auferstandenen. In Mi- 
niaturen und auf Tafelbildern findet sich sehr häufig die Gegenüberstel- 
lung von Verkündigung und Auferstehung. Schon Hrabanus Maurus 
setzte das versiegelte Grab zum Schoß Mariens in Bezug. Seit dem 14. 
Jahrhundert wurde die Begegnung Mariens mit dem Auferstandenen zu 
den •Freuden Mariens" gezählt.31 •Eines der schönsten Kunstwerke, 
worin die sieben Freuden Mariens geschildert werden, ist die von Hans 
Memling 1480 für die Kapelle der Lohgerber zu Brügge gemalte Tafel der 

31 Vgl. Art. •Freuden Mariens" in: Remigius Bäumer/Leo Scheffcyk, Marienlexikon. St. 
Ottilien 1989. Bd. 2, 538. Aus kunstgeschichtlicher Sicht informiert umfassend über die 
Geschichte der Darstellung der Erscheinung des Auferstandenen vor seiner Mutter: James 
D. Breckenridge, •Et prima vidit": The Ikonography of the Appearence of Christ to his Mo- 
ther, in: The Art Bulletin 39 (1957) 9-32. Dieser Aufsatz ist auch die wichtigste Quelle der 
beiden Lexikonartikel zum Thema von: E. v. Witzleben, Auferstehung II, Ikonographie, in: 
Remigius Bäumer/Leo Scheffcyk (Hrsg.), Marienlexikon. St. Ottilien 1988, Bd. 1, 268-270; 
Und W. Medding, Erscheinung des Auferstandenen (4) vor Maria, in: Engelbert Kirsch- 
baum (Hrsg.), Lexikon der christlichen Ikonographie. Rom, Freiburg, Basel, Wien 1990 
(1968), Sp. 667-671. 



Abbildung 1 
Miniatur aus dem Passionale der Äbtissin Kunigunde (Kloster St. Georg auf 
dem Hradschin, Anfang 14. Jh.), Universitätsbibliothek Prag 
(Foto: Kunstgeschichtliches Institut der Philipps-Universität Marburg) 



iZQJ, .,-c^k..re.-i.r 

Abbildung 2 
Jesus erscheint seiner Mutter Maria, aus: Sammlung von Stichen 
zu den Exerzitien des Hl. Ignatius von Loyola, S. CCXLIX 
(Archiv •Geist und Leben") 



Der A uferstandene 119 

Münchner Alten Pinakothek (Bildtafel I). Beginnt man bei der Betrach- 
tung des Gemäldes zur Linken, so findet man im Inneren eines Hauses 
die Verkündigung. Auf der anderen Seite ist die Geschichte des Erstande- 
nen geschildert. Er tritt heraus aus seinem Grabe, zu dem zwei Marien 
kommen, erscheint seiner Mutter oben in einem Hause, der Magdalena 
im Garten, geht mit zwei Jüngern nach Emmaus, speist mit ihnen in deren 
Wohnung und erscheint den Aposteln, welche fischen."32 

Um 1500 wurde das Thema der Begegnung des Auferstandenen mit sei- 
ner Mutter häufig dargestellt. 1511 erschien die •Kleine Passion" von Al- 
brecht Dürer (1471-1528) einem Zeitgenossen des hl. Ignatius. Jedes 
Blatt trägt auf der Rückseite des Holzschnittes ein erläuterndes Gedicht 
des Nürnberger Benediktiners Benedikt Schwalbe. Auf dem Blatt mit der 
ersten Ostererscheinung heißt es: •Christus der Auferstandene erschien 
zuerst seiner Mutter (...) Siehe, da erscheint beim Morgenrot am Dritten 
Tag Christus (...) Er besucht nach seinem Tode zuerst seine Mutter Maria 
und nimmt ihr die Traurigkeit durch seine neuerstrahlte Schönheit."33 

Wie Ludolf von Sachsen und Ignatius im Exerzitienbuch (Abb. 2), 
stellt auch Dürer die Ereignisse der Passion in einen heilsgeschichtlichen 
Zusammenhang.34 Beginnend mit dem Sündenfall und der Vertreibung 
aus dem Paradies, endet die •Kleine Passion" mit der Darstellung des 
Jüngsten Gerichtes. Bei der Begegnung Mariens mit dem Auferstandenen 
tritt Christus mit der Siegesfahne am Kreuzstab in die Kammer seiner 
Mutter, seine Rechte segnend erhoben. Auffallend ist auch hier die Paral- 
lelität zwischen Auferstehung und Verkündigung.35 Wie der Erzengel Ga- 

32 Stephan Beissel, Geschichte der Verehrung Marias in Deutschland während des Mittelal- 
ters. Freiburg 1909, 638 f. Besondere Beachtung verdient auch die rechte Tafel des sog. 
•Miraflores-Altares" (Berlin) von Rogier van der Weyden (1399-1464), dem Lehrer von 
Memling (Bildtafel IV). Dazu: F. van der Meer, Ostermorgen, Zum Altarflügelbild des Ro- 
gier van der Weyden und zur Fest-Ikone genannt Anastasis. Köln 1961. 
33 Die Kleine Passion von Albrecht Dürer. Hrsg. v. Horst Appuhn (= Die bibliophilen Ta- 
schenbücher 461). Dortmund 1985. Abbildung: 69, Gedicht: 126. 
34 Gemeinsam haben Ludolf, Ignatius und Dürer auch den •Abschied Jesu von seiner 
Mutter". Bei Ludolf ist er vor dem Beginn des öffentlichen Wirkens Jesu unmittelbar vor 
der Taufe im Jordan (vgl. VC I, c. 21, 101 f), ebenso bei Ignatius (vgl. Betrachtung über die 
Taufe Nr.: 237). Bei Dürer spielt die Abschiedsszene in Bethanien unmittelbar vor den Er- 
eignissen des Gründonnerstag (vgl. •Kleine Passion", 23). Zur Geschichte und zum Inhalt 
der Abschiedsszene siehe auch Beissel, Bd. 1, 333-337. 
35 Eine weitere Übereinstimmung von Ludolf und Dürer ist der Fußabdruck, den Christus 
bei seiner Himmelfahrt auf dem Ölberg hinterlassen hat. In der VC im Kapitel •De Ascen- 
sione Domini nostri Jesu Christi" berichtet Ludolf von der •Vestigia a Christo ascenderat 
relicta" (VCII; c. 82, 742). Dürer hat in der •Kleine Passion" die Fußabdrücke gemäß der 
Überlieferung auf seinem Holzschnitt über die Himmelfahrt abgebildet. Ignatius verzeich- 
net sie nicht in den Exerzitien, aber der Pilgerbericht schildert nicht nur seine Kenntnis da- 
von, sondern auch seine besondere Verehrung des Fußabdruckes in Jerusalem: •Auf dem 
Ölberg gibt es einen Felsen von dem aus unser Herr gen Himmel auffuhr, und man sieht 



Michael Karger \ 20 

briel der Jungfrau, die vor einem Betschemel kniet, erscheint, so trifft 
auch Christus am Ostermorgen auf seine im Gebet vertiefte Mutter im 
gleichen Innenraum.36 Der tiefere Sinn dieser Entsprechung ist: Es han- 
delt sich um das gleiche Ereignis von zwei Seiten betrachtet. Dazu gibt 
uns auch die exegetische Forschung zur Verkündigungsperikope (Lk 
1,26-38) einen wichtigen Hinweis durch die Deutung des Grußes des En- 
gels als •messianischen Freudengruß": •Die Formel x«tpe ist hier nicht 
die griechische Übersetzung des hebräischen ,Schalom' - dafür gebraucht 
Lk das Wort eipf|vr| (vgl. 10,5; 24,36) - es dürfte sich in diesem Fall aber 
auch nicht einfach um den allgemein gebräuchlichen griechischen All- 
tagsgruß handeln. Vielmehr hat die Formel hier offenbar einen tieferen 
Sinn. Man muß das Verb xaipeiv wörtlich nehmen, d. h. mit ,sich freuen', 
übersetzen. Dann aber handelt es sich bei x«ipe (= »freue dich!') um 
nichts Geringeres als den messianischen Freudengruß, wie er schon im 
AT begegnet, so z. B. Zef 3,14 (LXX) und Sach 9,9 (LXX); wo Jerusalem 
der /Tochter Zion', mit der Aufforderung: ,Freue dich!' die frohe Bot- 
schaft zuteil wird, daß Jahwe jetzt zum Heil für Israel die große Wende 
heraufführen werde (...). Maria ist sozusagen die erste Christin, insofern 
ihr als erste die Frohbotschaft vom Gottesheil in Jesus Christus verkün- 
det wird! Sie erhält dadurch zugleich einen ,Vorgeschmack' von jener 
eschatologischen Freude, wie sie in der nachösterlichen Zeit das Leben 
der Jesusjünger prägen wird. Wie die Anklänge an Zeph 3,14-17 und 
Sach 9,9 f anzudeuten scheinen, könnte Lk Maria darüber hinaus typolo- 
gisierend als die Repräsentantin bzw. die Verkörperung der ,Tochter 
Zion' verstehen. Er könnte dann sagen wollen: Das von den Propheten 
vorausgesagte ,Wohnen Jahwes in der Tochter Zion' ist verwirklicht im 
Geheimnis der jungfräulichen Empfängnis Marias, die als die eschatolo- 
gische ,Tochter Zion', die Verkörperung Israels, (...) im Namen Israels die 
messianische Verheißung angenommen hat."37 Diese Deutung entspricht 
genau dem Gehalt der Auferstehungsszene, wie sie Ignatius zur Betrach- 
tung vorlegt: •Bitten um die Gnade, sich inniglich zu freuen über so 
große Herrlichkeit und Freude Christi unseres Herrn."38 

Das Erscheinen der Gerechten des Alten Bundes und vieler Engel im 
Gefolge des Auferstandenen, die Maria ehrfürchtig begrüßen, findet sich 
bei Ludolf im Epilog zu den Auferstehungsbetrachtungen der VC39 und 

dort noch die eingedrückten Fußspuren. Das war es, was er noch einmal sehen wollte" 
(•Bericht des Pilgers" 79 f)- 
36 •Kleine Passion", 15. 
37 Josef Zmijewski, Die Mutter des Messias. Maria in der Christusverkündigung des Neuen 
Testamentes. Eine exegetische Studie. Kevelaer 1989, 84-86. 
38 Exerzitien, Nr. 221.        3» VC II, c. 81, 734 a. 



Bildtafel I 
Hans Memling: •Die sieben Freuden Mariae". Detail Christus und Magdalena. 
Holz, 81 x 189 cm. München, Alte Pinakothek 
(Foto: Joachim Blauel - Artothek) 



Bildtafel 2 
Die myrrhentragenden Frauen vor dem leeren Grab, aus: •Der Zwölffesttags- 
Zyklus Theophanes des Kreters im Kloster Stavronikita" (Berg Athos), entstan- 
den 1546. 53,5 x 38,0 cm 
(Verlag Alex Matsoukis, Athen) 



Bildtafel 3 
Das Erscheinen des Auferstandenen vor Maria und Maria Magdalena, aus: •Der 
Zwölffesttags-Zyklus Theophanes des Kreters im Kloster Stavronikita" (Berg 
Athos), entstanden 1546. 56,0x40,0 cm 
(Verlag Alex Matsoukis, Athen) 



E o 
er, 

cd 
H ^ 

(A 

•a « 
tu ^3 

••""> C 

"^ 
oa 
C    £0 

Ja :° 
u ^ 
B b 

• o 

-*    . 
En 

c 1B 

2 CQ 
(A 

< 3 
<D "*" 

o o 

CO u 

a a 

<D     Cd 

c « 
« ?? 
> Ä 

«    aj :c3 
3) '5b E 
'S  o u 
as a; O 



Der Auferstandene 121 

wurde vielfach dargestellt u.a. von Tizian und Cosmas Damian Asam 
(Fresken in den Klosterkirchen Aldersbach und Osterhofen). 

Zeugnisse aus der Mariendichtung 

Bei Ludolf fanden wir bereits eine der frühesten lateinischen Mariendich- 
tungen zitiert: das •Carmen Paschale" des Caelius Sedulius. Besonders 
folgenreich für die Musik und Literaturgeschichte waren die Marien- 
sequenzen, deren liturgischem Gebrauch das Konzil von Trient weitge- 
hend ein Ende setzte. In dem in ganz Europa verbreiteten •Liber Ymno- 
rum" des Nothker Balbulus (840-912), heißt es in der Ostersequenz: 

Jetzt leuchtet der Tag, 
den der Herr gemacht hat, 
den Tod zerstörend 
und seinen Freunden 
lebendig als Sieger erscheinend: 
Zuerst Marien 
darauf den Aposteln, 
die Schrift zu lehren 
das Herz zu öffnen 
damit sie sein Dunkel entriegelten.40 

In dem österreichischen Osterlied •Was ist nicht heut' für eine heilige 
Nacht", gibt die dritte Strophe Zeugnis von der Verbreitung der Erschei- 
nung des Auferstandenen vor Maria in der Volksfrömmigkeit: 

Wie hat's nicht heut einen so kühlen Tau! 
Begegnet Gott unserer Lieben Frau, 
gar freundlich hat sie ihn empfangen.41 

In unserem Jahrhundert haben sich zwei bedeutende Lyriker dieses 
Themas angenommen. In Rainer Maria Rilkes •Marienleben" findet sich 
folgendes Gedicht42: 

40 Wolfram von den Steinen, Nothkers des Dichters (Stammlers) Hymnenbuch, lateinisch- 
deutsch. Neu hrsg. v. Günter Birkner. Bern, München 1960, 29. Über Nothker vgl. auch 
Dieter Kartschoke, Geschichte der deutschen Literatur im frühen Mittelalter. München 
1990, 190 f. 
41 Ernst Schusser, Das geistliche Volkslied im Jahreslauf {= Volksmusikarchiv des Bezirks 
Oberbayern. Hrsg. v. Bezirk Oberbayern). München 1987, 74. Im Diözesanteil für das Erz- 
bistum München-Freising des Gesangbuches •Gotteslob" (München 1975) findet sich das 
Lied unter der Nr. 863, aber unter Auslassung dieser Strophe. 
42 Rainer Maria Rilke, Das Marienleben (Insel-Bücher 43).Leipzig 1916, 21. 



Michael Karger 122 

Stillung Maria mit dem Auferstandenen 

Was sie damals empfanden: ist es nicht 
vor allen Geheimnissen süß 
und immer noch irdisch: 
da Er, ein wenig blaß noch vom Grab, 
erleichtert zu ihr trat, 
an allen Seiten erstanden. 
O zu ihr zuerst. Wie waren sie da 
unaussprechlich in Heilung. 
Ja, sie heilten, das war's. Sie hatten nicht nötig, 
sich stark zu berühren, 
Er legte ihr eine Sekunde 
kaum seine nächstens 
ewige Hand an die frauliche Schulter, 
und sie begannen 
still wie die Bäume im Frühling, 
unendlich zugleich, 
diese Jahreszeit 
ihres äußersten Umgangs. 

Auf eine briefliche Anfrage nach der Entstehungszeit und den Quellen 
seines •Marienlebens" antwortete Rilke: •Die Entstehung des Marienle- 
bens, mit dem ich (im Winter 1912) einen älteren, längst übertroffenen 
Ton wieder aufnahm, war ganz äußerlich bedingt: ich erfuhr damals, 
Heinrich Vogeler, dem ich in den Westerweder Jahren gelegentlich Ma- 
riengedichte in sein Gästebuch geschrieben hatte, beabsichtige diese (frü- 
hen) Verse mit seinigen Zeichnungen herauszugeben. Dies zu verhüten 
und ihm wenigstens, falls er bei seiner Absicht bleiben sollte (was nicht 
geschah), bessere und zusammenhängendere Texte zu liefern, schrieb ich 
in wenigen Tagen, bewußt zurückfühlend, diese (bis auf eines oder zwei) 
unwichtigen Gedichte, denen das Malerhandbuch vom Berg Athos mit 
seinen Bild-Vorschriften als gegenständliche Anlehnung diente."43 

Neben der auch von Rilke betonten Bevorzugung Mariens liegt sein 
Hauptakzent auf der Überwindung aller Schmerzen: •Wie waren sie da 
alle in Heilung". Was der Dichter hier im Bild beschreibt, ist die Antwort 
auf die philosophische Frage, die im Phänomen Schmerz an uns alle ge- 
stellt ist. •Schmerz ist nicht, wie die Sünde, noch im Rückblick Gegen- 
stand der Trauer, sondern nur noch ein Gegenstand des Aufatmens. Ich 
kann auch, wenn alles gut ist, noch traurig sein darüber, daß ich jeman- 

Ruth Sieber-Rilke/Carl Sieber, Rainer Maria Rilke, Briefe aus Muzot. Leipzig 1937, 333. 



Der A uferstandene 123 

dem Schmerz zugefügt habe. Aber niemand ist traurig, weil er Schmerzen 
gelitten hat, wenn er sie nicht mehr leidet. Es ist wie nicht geschehen. Und 
das scheinbar totale Leid kann nur darum einen Sinn haben, wenn es 
noch einmal relativiert wird durch eine noch totalere Freude."44 So ist 
Rilkes etwas umständliche Distanzierung von seinem •Marienleben" 
nicht ganz gerechtfertigt.45 Rilkes Vergleich von Mutter und Sohn mit 
zwei Bäumen im Frühling in der •Jahreszeit ihres äußersten Umgangs" 
nimmt den Kosmos mit in die Betrachtung auf und erinnert an den 
Paschahymnus von Ephrem dem Syrer (4. Jh.). Sein fragmentarisch erhal- 
tenes Gedicht auf den Frühlingsmonat Nisan setzt auch die Ostererschei- 
nung mit der Verkündigung in Beziehung: •Im Nisan stieg unser Herr 
vom Himmel herab. / Und es empfing ihn Maria. Wieder im Nisan / 
wurde er auferweckt und stieg empor. Und wieder sah ihn Maria. / Sie 
führte ihn, da er herabstieg... / Selig Nisan! Denn du sahst die Empfäng- 
nis, / den Tod und die Auferstehung deines Herrn."46 Rilkes Hinweis auf 
das Malerhandbuch vom Berg Athos als Quelle führt allerdings in die 
Irre, zumindest für dieses Gedicht. Dürers •Marienleben" und seine 
•Kleine Passion", sowie die Legenda aurea dürften die eigentlichen Quel- 
len sein. Von der •Stillung Maria mit dem Auferstandenen" gibt es eine 
Liedfassung von Paul Hindemith von 1923 (Neufassung 1948). 

Das zweite Gedicht stammt von dem zeitgenössischen russischen Lyri- 
ker Jossif Brodskij47 

Die Mutter spricht zu Christus: 
,Bist du mein Sohn oder mein 
Gott? Du bist gekreuzigt 
wie finde ich nun heim? 

Wie tret ich auf die Schwelle, 
voll Ungewißheit bebend: 
bist Du mein Sohn oder Gott? 
Das heißt tot oder lebend?' 

44 Robert Spaemann, Einsprüche, Christliche Reden (= Sammlung Horizonte Neue Folge 
12). Einsiedeln 1977, 132. 
45 Vgl. die kritische Darstellung von Rilkes Marienlyrik: Karl-Josef Kuschel, Maria in der 
deutschen Literatur des 20. Jahrhunderts, in: Wolfgang Beinert/Heinrich Petri (Hrsg.), 
Handbuch der Marienkunde. Regensburg 1984, 672-682, bes. 680. 
46 Zitiert nach Wilhelm Nyssen, Maria; geisterfüllte Kirche. Mainz 1979, 88; Anm. 47, 120. 
47 Schlußteil des Gedichtes •natura morte" in: Jossif Brodskij, Einem alten Architekten in 
Rom. München 21986, 103. 



Michael Karger 124 

Und er entgegnet ihr: 
,Tot oder lebend sein, 
Weib, ist kein Unterschied, 
Sohn oder Gott, ich bin dein.' 

Bei diesem neuesten Beispiel für die Bearbeitung unseres Topos in der 
modernen Lyrik, entsprechen die drei Strophen den drei Tagen des Tri- 
duum paschale: •Du bist gekreuzigt" (= Karfreitag), •Tot oder lebend" 
(= Karsamstag), •Ich bin dein" (= Ostersonntag). Gegenüber der 
Schwülstigkeit Rilkes fällt hier die große Nüchternheit auf. Brodskij ist 
ein Meister der Aufnahme klassischer und zumeist auch vergessener Mo- 
tive, dies zeigt auch die erstaunliche Nähe zu einem Marienlied des 14. 
Jahrhunderts, das ganz von der Brautmystik im Anschluß an das Hohe- 
lied geprägt ist:48 

Ach, ich such' wie eine Waise 
Meines Herzens Trost und Freud'. 
Ihn der von der Hölle Schrecken 
Mich am Kreuze hat befreit. 
Ich weiß nicht, wohin ich soll 
Wo ich finde den Herzlieben, 
Nach dem ich bin Leides voll. 

Ich war auf der Wonne Weide, 
Als ich seiner Minne pflog, 
Nun geh ich in Herzeleide. 
Seit ich ihn nicht haben mag. 
Reine Herzenssüßigkeit, 
Jesu lieb, laß mich dich finden, 
Dann wird meine Freude breit. 

Das Gedicht entspricht zudem in seiner Intention genau der Deutung 
der •prima apparitione" in der Exerzitienauslegung von Erich Przywara 
S. J: •Denn Unsere Herrin als das Mit zu Unserem Herrn ist durch Tod 
und Hölle mit ihm bereits hineingenommen in das Hinüber, zu dem ,die 
ganze Schöpfung hinstöhnt und in Wehen liegt bis jetzt' (Rom 8,22). Un- 
ser Herr und Unsere Herrin gehen in der Auferstehung als Ein unsichtba- 
res Leben in die Kirche der Apostel ein und unter: Wie das ,Weizenkorn 
fallend in die Erde... viel Frucht bringt' (Joh 12,24)."49 

48 Stephan Beissel, Geschichte der Verehrung Marias im 16. und 17. Jahrhundert. Freiburg 
1910, 375 f. 
49 Erich Przywara, Deus semper maior, Theologie der Exerzitien. Wien, München 21964, 
Bd. 2, 144-152, 151. 



Der Auferstandene 125 

Der methodische Fortschritt des Exerzitienbuches 

Bereits Hugo Rahner hat die VC als Quelle für das Exerzitienbuch unter- 
sucht und sein Ergebnis folgendermaßen zusammengefaßt: •Denn was 
bleibt als Ergebnis? Der Nachweis, daß Inigo eben eigentlich nur drei Bü- 
cher wirklich gelesen hat, die Vita Christi des Ludolf von Sachsen, den 
Flos Sanctorum und die Nachfolge Christi, weiterhin, daß wir aus diesen 
Büchern im Exerzitienbuch allerhand Spuren nachweisen können: so 
etwa, daß Adam in den ,damaszenischen Feldern' erschaffen wurde, daß 
Maria und Josef bei der Reise nach Bethlehem einen Esel und eine Magd 
bei sich hatten, daß Marias Eltern ihr Vermögen in drei Teile teilten und 
dergleichen Kleinigkeiten mehr, die aus Ludolf stammen. Aber was soll 
das für ein tieferes Verständnis des Wesens des Exerzitienbuches?"50 

Ausgerechnet fehlt unter den •Kleinigkeiten", die tatsächlich alle aus der 
VC stammen, die Ostererscheinung. Was läßt sich nun über das Verhält- 
nis von Abhängigkeit und Eigenständigkeit des Exerzitienbuches anhand 
unseres Beispiels sagen? Die Leistung des Ignatius besteht in der Kon- 
zentration und methodischen Einordnung dieser Betrachtung in den Ge- 
samtverlauf des Exerzitienprozesses. Dabei war die VC für Ignatius eine 
Art persönliche Betrachtungsschule, der er in der Methode, in Aufbau 
und Stoff seiner Betrachtungen in den Exerzitien verpflichtet blieb. Er 
verkürzte die weitschweifigen Auslassungen Ludolfs zu knappen •Regie- 
anweisungen", gemäß seiner Bemerkung im sogenannten •Direktorium": 
•Jener, der einem anderen Weise und Ordnung für die Besinnung oder 
Betrachtung vorlegt, soll getreu die Geschichte erzählen, über die die Be- 
trachtung oder Besinnung gehalten werden soll, indem er die Haupt- 
punkte mit kurzer und inbegriffshafter Erklärung durcheilt. Denn wenn 
der Betrachtende die wahre Grundlage der Geschichte so kennenlernt, 
daß er selbständig sie überdenken und auf ihren Grund dringen kann, 
und wenn er dabei irgend etwas findet, was die Geschichte ein wenig 
mehr erhellt und kosten läßt - mag dies nun durch eigenes Eindringen 
sein, oder sofern die Einsicht durch göttliche Kraft erleuchtet wird - so 
gewährt die mehr Geschmack und geistliche Frucht, als wenn der, der die 
Übungen gibt, den Sinn der Geschichte viel erklärt und ausgeweitet 
hätte; denn nicht das viel Vielwissen sättigt die Seele und gibt ihr Ge- 
nüge, sondern das Fühlen und Kosten der Dinge von innen."51 

50 Hugo Rahner, Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner Frömmigkeit. 
Graz, Salzburg, Wien M949, 33. 
51 Exerzitien, Nr. 2. 



Michael Karger \ 2ß 

Ignatius wirkte so nun wieder seinerseits auf die Betrachtungsliteratur 
ein. Ein Beispiel für die noch unter dem persönlichen Einfluß des Heili- 
gen geschehende Veränderung der Leben-Jesu-Literatur ist das in der 
Nachfolge der Legenda aurea verfaßte •Leben der Heiligen" von Pedro 
Ribadeneira SJ (1540-1611), dem Schüler und ersten Biographen des Ig- 
natius. In seiner Begründung, warum er ein kurzes •Leben Christi" sei- 
nem Heiligenlexikon vorausschickt, sagt er: •Indem nun andere hierüber 
weitläufige Betrachtungen ausgefertiget, habe ich um allen unnotwendi- 
gen Umschweif zu verhüten, nicht alles, so beigebracht werden könnte, 
zusammengehäuft, sondern nur dieses allein kürzlich anregen wollen, 
was merkwürdigste und zum Betrachten anständigste sein möchte, wor- 
aus sich alsdann ein jeder zu seiner Seelen-Nutzen nach Belieben wählen 
könnte."52 

In diesem •Leben unseres Erlösers und Seligmachers Jesu Christi" 
wird unsere Osterbetrachtung für beachtenswert erachtet: •Bei Anbre- 
chung des dritten Tags ist der Herr als ein Obsieger des Todes der Sund 
und bösen Feinds, mit seinem aus eigener Kraft zum Leben erwecktem 
Leib aus dem Grab hervorgegangen, und mit wundersamen Glanz för- 
derst seiner heiligsten Mutter, dann Magdalena und anderen Frauen, 
endlich seinen Jüngern erschienen."53 

Es folgt die •Kurze Beschreibung des Lebens der allerseligsten Jung- 
frau Mariae", darin wird die Begegnung mit dem Auferstandenen noch 
ausführlicher beschrieben.54 

Deutung aus der Überlieferung 

•Er erschien der Jungfrau Maria. Obgleich dies in der Schrift nicht aus- 
drücklich gesagt ist, hat es doch als ausgesprochen zu gelten, wie gesagt 
wird, Er sei so vielen anderen erschienen. Denn die Schrift setzt voraus, 
daß wir Verstand haben, wie geschrieben steht: ,Seid auch ihr ohne Ein- 

52 Leben der Heiligen 1. Theil von R. P. Pedro Ribadeneira von Toleto der Societaet Jesu 
Priestern (Ohne Jahr und Erscheinungsort, Schreibweise v. Verf. modernisiert). Dt. Aus- 
gabe des 18. Jh. des Flos Sanctorum, Libro de los vidas de los Santos, 2 Bde. Madrid 
1599/1601. 
»Ebd. 41 f. 
54 Rilke las übrigens zur Zeit der Endredaktion seines •Marienlebens Ribadeneiras •Heili- 
gen-Leben", laut: Donald A. Prater, Ein klingendes Glas. Das Leben Rainer Maria Rilkes. 
Hamburg 1989, 344. So scheint es möglich, daß Rilke zu dem ungewöhnlichen Titel seines 
Gedichtes •Stillung" von Ribadeneira angeregt wurde. In dessen •Leben der allerseligsten 
Jungfrau Mariae" heißt es nämlich bei der Schilderung der Begegnung mit dem Auferstan- 
denen: •Jedoch stillete der Glory-volle Anblick ihres nunmehr lebendigen Sohnes die rin- 
nenden Zähren nicht..." (24). 



Der Auferstandene 127 

sieht."55 Im strikten Sinne nicht nachweisbar im Neuen Testament ist die 
Erscheinung doch für die im Heiligen Geist erleuchtete Vernunft von der 
zwingenden Selbstverständlichkeit einer Einsicht des gesunden Men- 
schenverstandes, meint Ignatius. Das Neue Testament schweigt zu die- 
sem Thema. •Die Kirchenlehrer Ambrosius (...) Hieronymus, Anselm v. 
Canterbury, Bernhard v. Clairvaux, Thoams v. Aquin (...) halten sich an 
dieses Schweigen. Bonaventura verneint eine solche Erscheinung aus- 
drücklich, weil Maria eine Bestätigung des Glaubens nicht nötig hat. Das 
kirchliche Lehramt hat sich zu dieser Frage nicht geäußert (...) In der lat. 
Tradition der alten Kirche finden sich zwei Namen, die diese Ansicht ver- 
traten: Paulinus v. Nola (t 431) und Sedulius (t450). Ambrosius wird zu 
Unrecht genannt (auch von Ludolf; Anm. des Verf.). Im Mittelalter traten 
für diese Ansicht ein: Rupert v. Deutz (t 1129) und Albert d. Gr. (1289). 
Im Volk hat diese Lehre durch große Prediger Verbreitung gefunden: 
Vinzens Ferrer (t 1419) und Antonin (t 1459). Im Jh. nach dem Tridenti- 
num vermehrt sich die Zahl derer, die die Erscheinung annehmen (...) Pe- 
trus Canisius (t 1597), Francisco de Suarez (t 1616), Johannes Maldona- 
tus (t 1583), Cornelius a Lapide (t 1637), Wilhelm Estis (t 1613) spricht 
sich dagegen aus."56 

Die Beurteilung im Osten: •Efräm hat in seinem Kommentar zum Dia- 
tessaron des Tatian Maria Magdalena (Joh. 20,1-18) für Maria die Mut- 
ter Jesu gehalten und auf sie die Erscheinung bezogen. Gregor v. Nyssa 
(In Christi resurrectionem oratio II) verwechselt die ,andere Maria', die 
Mutter des Jakobus (Mt 28,1) mit der Mutter Jesu und meint darum, daß 
Jesus auch ihr erschienen sei (28,9). Ähnlich Johannes Chrysostomus 
(Mt-Kommentar Hom 88,27 = BKV 27,210). So wurde im griechischen 
Bereich die Anschauung, daß der Auferstandene vor Maria erschienen 
ist, zur Tradition (...)."57 

Im Westen wurden für die Marienleben und Leben-Jesu-Bücher nach 
Ludolf die Visionen der hl. Birgitta von Schweden (1303-1373) zu einer 
wichtigen, bestätigenden Quelle. Im •Sermo angelicus", der von einem 
Engel mitgeteilten Betrachtungsanweisung für das Stundengebet der 
Schwestern für jeden Tag der Woche, heißt es: •Ebenso ist es für gewiß 
zu halten, daß, wenn auch die Schrift Erwähnung macht, Magdalena und 
die Apostel hätten früher als die anderen die Auferstehung Christi wahr- 
genommen, doch seine heiligste Mutter vor ihnen die Gewißheit der Auf- 
erstehung besaß und daß sie die erste war, welche den von den Toten Er- 

55 Exerzitien, Nr. 299. 
"Art. •Auferstehung" in: Remigius Bäumer/Leo Scheffczyk (Hrsg.), Marienlexikon. St. 
Ottilien 1988, Bd. I, 268-270, 268. 
" Ebd. 268. 



Michael Karger 128 

standenen leibhaftig erblickte und ihn, erfüllt von Trost und Freudigkeit 
des Herzens, demütigst mit Lobpreis verherrlichte."58 

Diejenigen Theologen, die eine Begegnung des Auferstandenen mit 
seiner Mutter annehmen, berufen sich, wie wir es bei Ludolf gesehen ha- 
ben, auf deren Angemessenheit. Dieser sogenannte Dezensbeweis (lat. 
decentia = Anstand, Schicklichkeit) wurde besonders von Duns Scotus 
(1266-1308) in der Auseinandersetzung um die Immaculata conceptio 
Mariae herangezogen und spielte bei der Begründung der beiden neuzeit- 
lichen Mariendogmen eine wichtige Rolle. Die Erledigung der Begeg- 
nung mit dem Auferstandenen als •unbiblisch" mißachtet, daß Maria das 
Strukturprinzip verkörpert, in dem uns das Offenbarungswort überhaupt 
nur gegeben ist: Wir haben den Logos immer nur als schon empfange- 
nen.59 Der Schrift geht das umfassende Jawort Mariens für die ganze 
Menschheit voraus. •Das Samenwort des Lebens bringt unumkehrbar 
Frucht, mitten in der es verratenden Nacht leuchtet das geschaffene 
Licht, das freie Wort im Empfangen, in dem das absolute Geschenk seine 
endliche befreite Gegenwart sich ausgeräumt hat; sie, die durch tra-ditio 
des Wortes in allem reich geworden, das Wort dennoch nicht (als Nur- 
,Mutter') für sich behält, es nicht im Schoß des Empfangenhabens ein- 
sperrt, sondern da Er, Gott selbst ihr Leben ist, mit ihm als überlieferte 
Mitteilung existiert: ihrer selbst ledig (Jungfrau'). In dieser Armut 
schenkt sie das restlos und unumkehrbar in sie hineingesprochene Wort 
dankend dem Sprechenden zurück, gibt dessen Weg frei, indem sie es 
nicht auf ihre eigenen Vorstellungen hin festlegt. Einheit mit dem Wort 
und Trennung von ihm gehen hier ununterscheidbar zusammen. Befreite 
Freiheit in der Gestalt des Dankens ist das unfehlbare Ja zu dieser Ein- 
heit. So ist der vertikal Tradierte der ,Erstgeborene unter vielen Brüdern', 
der eine Lebensgrund fruchtbarer Tradition in den Vielen."60 

58 Offenbarungen der allerseligsten Jungfrau Maria an die heiligste Birgitta über die Geheim- 
nisse ihres Lebens und Sermo Angelicus. Wien 1982, Bd. B, 196 (leicht veränderter Neu- 
druck von: C. E. Schmöger, Himmlisches Manna. Regensburg 1883). 
59 •Sie hat sehr viel vom Dogma und vom praktischen christlichen Leben schon begriffen, 
einfach aufgrund ihres bedingungslosen Jawortes und wir dürfen kühn sagen: Sie hat un- 
ter dem Kreuz auch verstanden, daß man zu Unbegreiflichen ja sagen muß. Das alles liegt 
unverbrüchlich in ihrem Gedächtnis vom ersten Augenblick der Menschwerdung an bis 
zum Begräbnis und zur Auferstehung, denn hier muß man Ignatius von Loyola zitieren: 
Jesus ist ,vor allen unserer Herrin erschienen. Obgleich die Schrift dies nicht ausdrücklich 
sagt, setzt sie doch voraus, daß wir Verstand haben, wie geschrieben steht: Seid auch ihr 
ohne Einsicht?" (Exerz. Nr. 220, 299)." Hans Urs von Balthasar, Maria für heute. Freiburg 
1987, 36 f. 
60 Ferdinand Ulrich, Tradition als Befreiung, in: J. de Vries/W. Brugger (Hrsg.), Der 
Mensch vor dem Anspruch von Wahrheit und Freiheit. Frankfurt 1973, 181-211, 202. 




