
EINÜBUNG UND WEISUNG 

•Geh hin, stelle mein Haus wieder her!" 
Überlegungen zum franziskanischen Grundauftrag 

Wie jede echte Berufung hat sich auch die des hl. Franziskus langsam entwickelt. 
Es dauerte Jahre, bis aus dem verwöhnten Jüngling in farbenfrohen Kleidern der 
Büßer in schäbiger Kutte geworden ist, aus dem reichen Kaufmannssohn ein Ver- 
ächter des Geldes. Lange träumte er von Ritterruhm und Kriegsehre. Auch noch 
um 1205, als ein Adliger aus Assisi sich rüstete, um nach Apulien zu ziehen, und 
Franz sich ihm in großer Erwartung anschloß. Er ist aber innerlich nicht mehr so 
schnurstracks auf weltliches Heldentum aus. Gefangenschaft und Krankheit ha- 
ben ihn geläutert; er ist schwankend geworden. Das beweisen seine Träume: Da 
ist einerseits der Traum vom großen, mit prächtigen Schilden und sonstigem 
Kriegsgerät ausgestatteten Palast, in dem zu regieren Franz nicht wenig gelüstet. 
Da ist ein paar Tage später der Traum in Spoleto, wo Franziskus, nun einen Ta- 
gesritt von Assisi entfernt, sich krank fühlt und in Sorge, ob er den Kriegszug in 
Apulien noch erreiche. Der Traum bekundet die innere Wende: •Warum verläßt 
du um des Knechtes willen den Herrn und um des Vasallen willen den König? 
Kehre zurück in dein Land!" Franz gehorcht dieser Eingebung und kehrt nach 
Assisi zurück. Er bleibt ganz in sich gesammelt und begibt sich im Geheimen an 
einsame Orte zum Gebet (3 Gef 5-8).' Mit Vorliebe wählt er das Kirchlein San 
Damiano. 

Ein anderer ganz neuer Bezugspunkt sind die Aussätzigen: Er speist sie nicht 
mehr nur mit Almosen ab, sondern pflegt sie mit eigener Hand. •Nach den Besu- 
chen bei den Aussätzigen war er ein anderer Mensch geworden" (3 Gef 11). 

Die umgepolte Sehnsucht nach Ruhm, das Ausprobieren neuer Möglichkeiten, 
das Bettlerspiel in Rom, die Hinwendung zu den Aussätzigen und das ernsthafte 
Sichzurückziehen zum Gebet - das sind Stichworte, welche jene Situation charak- 
terisieren, in der das Kreuz von San Damiano zu Franziskus zu sprechen ver- 
mochte. Bevor wir nämlich für diese bekannte Szene ein Wunder bemühen, soll- 
ten wir einfach die menschliche Lage bedenken, in der sich der suchende und um 
Klarheit ringende Franziskus befand: auf halbem Wege umgekehrt, daheim ver- 
lacht, jetzt mehr bei den Bettlern und Randexistenzen als bei den früheren Ju- 
gendgefährten, aufgewühlt von der Begegnung mit den Aussätzigen und in der 
Weltabgeschiedenheit des Gebetes sensibel geworden, spricht jetzt alles eine an- 
dere Sprache. Das ausdrucksstarke Kreuz wird lebendig: die offenen Augen, das 
hoheitsvolle Antlitz, die weit ausgestreckten Arme, die warmen hellen Farben 

1 Die Dreigefährtenlegende des hl. Franziskus, Einführung von S. Clasen, Übers, und Anm. 
von E. Grau. Werl/Westf. 1972, 182-187. Nach dieser Ausgabe wird im folgenden mit dem 
Kürzel 3 Gef'zitiert. 



Einübung und Weisung 130 

werden zur Einladung. Es ist dann nur noch ein kleiner Schritt zur drastischen 
Aussage des Thomas von Celano: 

•In diesem Zustand sprach zu ihm alsbald - unerhört ist's seit ewigen Zei- 
ten - das Bild des gekreuzigten Christus, wobei sich die Lippen auf dem 
Bilde bewegten. Es rief ihn beim Namen und sprach: Franziskus, geh hin 
und stell mein Haus wieder her, das, wie du siehst, ganz verfallen ist!'" 
(2 Cel 10).2 

Bei Bonaventura wird es noch dramatischer, und die Stimme erschallt sogar drei- 
mal :   •Als er mit Tränen in den Augen zum Kreuz aufschaute, hörte er mit seinen 

leiblichen Ohren, wie vom Kreuz her dreimal eine Stimme also zu ihm 
sprach: .Franziskus, geh hin und stelle mein Haus wieder her, das ganz zer- 
fällt, wie du siehst'" (LegMai II, l).3 

Am lebendigsten und wohl auch am ursprünglichsten berichten die drei Gefähr- 
ten : •Er betrat die Kirche und begann innig vor einem Bild des Gekreuzigten zu 

beten, das ihn liebevoll und gütig auf folgende Weise ansprach: Franzis- 
kus, siehst du nicht, daß mein Haus in Verfall gerät? Geh also hin und stelle 
es mir wieder her!' Zitternd und staunend sprach Franziskus: ,Gerne, Herr, 
will ich es tun.' Er meinte nämlich, daß sich das Wort auf jene Kirche San 
Damiano beziehe, die ihres hohen Alters wegen demnächst einzufallen 
drohte" (3 Gef 13). 

Betrachten wir die Szene. 

Ein Auftrag, geboren in der Stille 

Franziskus vernimmt den Auftrag in einer Atmosphäre des Gebets und der Stille. 
Er ist allein. Er kniet vor dem Kreuz. Noch kurz zuvor wollte er hoch hinaus, als 
er fein herausgeputzt hoch zu Roß in Richtung Apulien ritt. Jetzt hat er die Maße 
neu gesetzt, den richtigen Stand gefunden. Er schaut von unten nach oben, nicht 
mehr von oben herab. Jetzt sieht er die auf ihn gerichteten Augen des Gekreuzig- 
ten. In dieser Haltung der Demut, der Bodennähe, im Hören und Bereitsein, da 
begreift er. Das Kreuz - vorher nichts als ein gewöhnliches Bild, ein Zeichen, das 
man zu gut kennt, als daß man es besonders beachtet - spricht plötzlich eine deut- 
liche Sprache. Lassen wir die Worte, wie sie die drei Gefährten überlieferten, ein- 
mal auf uns wirken. Lassen auch wir uns ansprechen von dem Auftrag, der an 
Franziskus ergangen ist. Denn die Anrede vom Kreuz her wurde im Laufe der Ge- 
schichte immer wieder als der franziskanische Grundauftrag verstanden. 

2 Thomas von Celano, Leben und Wunder des hl. Franziskus von Assisi. Einf., Übers., Anm. 
von E. Grau. 4., neu bearbeitete Aufl., Werl/Westf. 1988, 230 f. 1 Cel bzw. 2 Cel = 1. bzw. 
2. Lebensbeschreibung. 
3 Bonaventura, Legenda maior, in: Franziskus - Engel des sechsten Siegels. Sein Leben 
nach den Schriften des hl. Bonaventura. Einf., Übers., Anm. von S. Clasen (FrQuSchr 7). 
Werl/Westf. 1962, 262. 



Einübung und Weisung 131 

•Siehst du nicht, daß mein Haus in Verfall gerät?" 

Die ganze Anrede besteht aus einer Frage und einer Weisung. Zuerst die Frage. 
Fast vorwurfsvoll trifft sie den Betenden. •Siehst du nicht?" Als ob er blind gewe- 
sen ist. Er hat die halbverfallenen Landkapellen gesehen, aber nichts verspürt. Er 
ging daran vorbei. Denn es war für ihn ein gewohntes Bild der Kirche: baufällig, 
altertümlich, verstaubt, ja verdreckt... Und heute? Siehst du nicht? Diese Frage 
gilt auch uns. Es ist die Frage nach der Unterscheidung der Geister. Wo laufen 
wir an Kirchen, an der Kirche vorbei, ohne den Verfall zu sehen? Schließen die 
Augen vor einem Zerfall, den wir nicht wahrhaben wollen? Wenn wir miteinan- 
der redeten, stellten wir sicher ganz unterschiedliche Symptome des Verfalls fest. 
Der eine sieht die Einsturzgefahr im Gewölbe, in der Kirchturmspitze, der andere 
im tragenden Mauerwerk, der dritte sieht die Fundamente weichen, weil viel- 
leicht das Grundwasser, der Glaube, gesunken ist. 

Wo sehe ich die Schwachstellen in der Kirche? Sehe ich sie überhaupt? Kann 
ich sie zugeben, zulassen? Welches Bild von der Kirche habe ich? Ist sie für mich 
ein •Haus voll Glorie" oder eher eine ewige Baustelle? 

• Geh also hin!" 

Nach der Frage ein erster Imperativ: •Geh!" Zu dem, der da kniet und betet, wird 
gesagt: Mach dich auf, geh! Der da wochenlang herumgesucht und alles mögliche 
ausprobiert, sich in Höhlen verkrochen und viel gebetet hat, er soll sich jetzt auf 
die Beine machen. 

Ich würde dieses •Geh" nicht so betonen, wenn es nicht tatsächlich bei Franzis- 
kus eine so große Bedeutung hätte. Ein zweites Mal hört er diesen Imperativ in 
Portiunkula, als an einem Apostelfest das Evangelium, wie der Herr seine Jünger 
zum Predigen aussandte (Mt 10,7-19 bzw. Lk 9,1-6 oder 10,1-16), verlesen wird. 
•Als der hl. Franziskus hörte, daß die Jünger Christi nicht Gold oder Silber noch 
Geld besitzen, noch Beutel, noch Reisetasche, noch Brot, noch einen Stab auf den 
Weg mitnehmen, noch Schuhe, noch zwei Röcke tragen dürfen, sondern nur das 
Reich Gottes und Buße predigen sollen, frohlockte er sogleich im Geiste und 
sprach: ,Das ist's, was ich will, das ist's, was ich suche, das verlange ich aus gan- 
zem Herzen zu tun'" (1 Cel 22; 3 Gef 25).4 

Wie ein Blitz schlug die Sendungsrede Jesu an die Apostel bzw. 70 Jünger ein. 
Sie bestimmte das weitere Leben des Franziskus und seiner Gefährten. Diese 
Weg-Weisungen gingen in beide heute noch erhaltenen Regeln ein und waren 
höchstwahrscheinlich schon Bestandteil der kurzen Urregel von 1209. Heute 
noch kann man nachlesen, wie die nichtbullierte Regel zuerst von der Aufnahme 
der Brüder und dem gemeinsamen Lebensstil spricht und dann vom Apostolat. 

4 Vgl. O. Schmucki, Schrittweise Entdeckung der evangeliumsgemäßen Lebensform durch 
den hl. Franziskus von Assist, in: Franzisk. Stud. 66 (1984), 338-421. 



Einübung und Weisung 132 

Kapitel 14 bis 17 stehen unter der Überschrift •Wie die Brüder durch die Welt zie- 
hen sollen" und wiederholen jeweils das Stichwort •gehen".5 

- •Wenn die Brüder durch die Welt ziehen, sollen sie nichts auf dem Weg mit 
sich führen, weder Beutel noch Tasche noch Brot noch Geld noch Stab..." 
(NbReg 14,1). 
- •Ich gebiete allen meinen Brüdern, Klerikern wie Laien, mögen sie durch die 
Welt ziehen oder in Niederlassungen weilen", weder ein Tier zu halten noch zu 
reiten (NbReg 15). 
- •Jeder Bruder, der auf Gottes Eingebung hin unter die Sarazenen und andere 
Ungläubige gehen will,..." (NbReg 16,3). 
- Von den Predigern (NbReg 17). 

Es macht den Unterschied zu den herkömmlichen Orden aus, daß die Minder- 
brüder die Sendungsrede Jesu aufgreifen und anfangs ganz, später teilweise her- 
umziehende Wanderprediger und Gelegenheitsarbeiter sind. Ungesichertsein 
und keine Ansprüche stellen war das den Predigern und Tagelöhnern Gemein- 
same. Auf die Predigt bezogen heißt das: Mindere pochen nicht auf Predigtrechte 
noch verlangen sie Privilegien vom Papst, um überall predigen zu dürfen. Sie hal- 
ten sich vielmehr an die Praxis und Weisung Jesu. Nachfolge ist das entschei- 
dende Fundament vollmächtiger, vom Geist erfüllter Verkündigung des Evange- 
liums. Wer darf predigen? Wer ist kompetent? In dem heute leider immer noch 
aktuellen Streit um die Laienpredigt weist z. B. Rolf Zerfaß auf Franziskus hin: 

•Es ist die spirituelle Gegentradition gegen die Fortschreibung kirchen- 
rechtlicher Zulassungsbedingungen, die sich z. B. in der Gestalt des Franz 
von Assisi überwältigend Bahn bricht. Auf die spirituelle Legitimation - im 
Unterschied zur kirchenrechtlichen - legt er seine Brüder mit beschwören- 
den Worten in seinem Testament fest, weil sich noch zu seinen Lebzeiten 
im Orden Tendenzen breitmachen, sich durch päpstliche Predigtvollmach- 
ten abzusichern, um sich so von der Zulassung durch das Volk, den Ortskle- 
rus und die Bischöfe unabhängig zu machen: ,Ich befehle allen Brüdern im 
strengen Gehorsam: sie sollen, wo immer sie sein mögen, nicht wagen, sich 
irgendein Ermächtigungsschreiben aus Rom zu erbitten, weder sie selbst 
noch durch irgendeinen Vermittler, weder für eine Kirche noch für ein 
Wohnhaus, noch unter dem Vorwand der Predigt oder ihrer Sicherheit. 
Sondern, wo man sie nicht aufnimmt, dort mögen sie, wie das Evangelium 
sagt, in ein anderes Land fliehen und dort mit dem Segen Gottes Buße tun.' 
Hier weiß noch einer, daß Vollmacht des Wortes im Ohnmachtsstatus des 
Gastes, der jeweils erst um Aufnahme bitten muß, ein sichereres Funda- 
ment hat als in der kirchenrechtlichen Autorisation, weil solche juristische 

5 K. Esser, Die Opuscula des hl. Franziskus von Assisi. Neue textkritische Edition. Zweite, er- 
weiterte und verbesserte Auflage besorgt von E. Grau. Grottaferrata (Romae) 1989. Die 
Schriften des hl. Franziskus von Assisi. Einf., Übers., Erl. von L. Hardick u. E. Grau. Werl/ 
Westf. 81984. Nach dieser Ausgabe wird zitiert mit den üblich gewordenen Abkürzungen 
und Stellenangaben in Klammer. 



Einübung und Weisung 133 

Kompetenz sehr schnell in angemaßte Kompetenz umschlägt, weil sie die 
Bedingungen gelingender Kommunikation, die Freiheit des Partners ge- 
ringachtet."6 

Wir machen doch die Erfahrung, daß eine bloß fachliche Kompetenz, daß das Di- 
plom in der Tasche und die kirchliche Beauftragung oder Weihe allein nicht mehr 
tragen. Gefragt ist nicht so sehr der Fachmann oder der Amtsträger, sondern der 
Zeuge. Ein Zeuge im biblischen Sinn aber ist ein Mensch, der die Botschaft, die er 
verkündet, mit seinem Leben deckt, sie sozusagen verleiblicht. •Ein Lebemeister 
ist mehr wert als tausend Lesemeister" (Meister Eckhart). 

Durch das fast wörtliche Nachleben und Befolgen der Aussendungsworte Jesu 
haben die frühen Minderbrüder und spätere Reformer (z. B. Johannes von Capi- 
strano, Bernardin von Siena7, Petrus von Alcantara) einen hohen Glaubwürdig- 
keitsgrad erreicht. Ist unsere Verkündigung noch glaubwürdig? Verträgt sich un- 
ser Wort, unser feierliches Gelöbnis (z. B. bei der Profeß) mit unserem tatsächli- 
chen Lebensstil? Unser Gehen zu den Menschen, unsere Sendung, unsere Mis- 
sion jeglicher Art ist nur dann und nur insoweit legitimiert, als sie Teil und Aus- 
druck der Nachfolge Jesu bleibt. Franziskus hat die Sendung der Jünger nie als 
eine Sendung zum •Wortemachen" begriffen, sondern als eine Verpflichtung auf 
die Lebenspraxis Jesu und seiner Apostel: 

•Alle Brüder sollen durch die Werke predigen. (...) Darum wollen wir Brü- 
der uns alle hüten vor allem Stolz und eitler Ruhmsucht. Und wir wollen 
uns in acht nehmen vor der Weisheit dieser Welt und vor der Klugheit des 
Fleisches. Denn der Geist des Fleisches drängt und treibt sehr an, Worte zu 
machen, wenig aber zum Wirken" (NbReg 17,3.9-11).8 

•... und stelle mein Haus wieder her!" 

Der allgemeine Imperativ aufzubrechen und zu gehen mündet in den konkrete- 
ren: •Stelle mein Haus wieder her (repara domum meant)". Es geht also nicht um 
einen Neubau, sondern um Instandsetzung von etwas, das schon besteht. 

Thomas von Celano betont das besonders: 
•Das erste Werk, das der selige Franziskus in Angriff nimmt..., ist, daß er 
Gott ein Haus baut. Er will es nicht neu aufbauen, sondern das altbrüchige 
richtet er wieder her, das altehrwürdige bessert er aus. Das Fundament 
reißt er nicht heraus, sondern baut auf ihm weiter, wodurch er, wenn auch 
wohl unbewußt, das Vorrecht immer für Christus wahrt: ,Denn einen ande- 
ren Grund kann niemand legen als den, der gelegt ist, nämlich Christus Je- 
sus'" (1 Cel 18). 

6 R. Zerfaß, Menschliche Seelsorge. Für eine Spiritualität von Priestern und Laien im Ge- 
meindedienst. Freiburg, Basel, Wien "1988, 138f. mit Zitat aus dem Testament des hl. 
Franz (Test 25-26); vgl. Schriften (Anm. 5), 219. 
7 Vgl. I. Origo, Der Heilige der Toskana. Leben und Zeit des Bernardino von Siena. Aus 
dem Engl. u. Ital. übers, von Uta-Elisabeth Trott. München 1989. 
8 Franziskus, Schriften, 193 f. 



Einübung und Weisung 134 

Hier ist etwas Wichtiges ausgesprochen: Keiner fängt von vorne an. Wir bauen 
auf dem weiter, was andere grundgelegt haben. Auf die Kirche bezogen, geht es 
immer um eine erneuerte, nicht um eine neue Kirche. In den vielen Büchern von 
Kirchen-Träumern über Kirchen-Träume ist verdächtig viel von einer neuen Kir- 
che die Rede. Bei allem, was sie an Berechtigtem wünschen, muß klar sein, daß es 
nur die eine Kirche Jesu Christi gibt, deren Fundament und Schlußstein er selber 
ist. Die Kirche ist die staubige Pilgerin durch die Jahrhunderte, das Volk Gottes, 
zu dem wir als mehr oder weniger lebendige Glieder gehören. Wir können die 
Kirche nicht neu machen, wohl aber durch unser Leben erneuern, verlebendigen. 

Etwas näher besehen, kann man dem Auftrag •Stelle mein Haus wieder her" vier 
Bedeutungen abgewinnen: 

Das Haus Gottes: das Kirchengebäude 

Die erste Bedeutung ist die nächstliegende. Wir haben schon davon gesprochen. 
Es ist der Auftrag, wie Franz ihn zuerst verstanden hat. Er macht sich unverzüg- 
lich ans Werk, bettelt Steine und Mörtel und geht mit Schaufel und Kelle um. So 
repariert er nacheinander drei Kirchen im Umland von Assisi: San Damiano, Por- 
tiunkula und San Pietro. Manche der älteren Biographen meinen Franziskus fast 
entschuldigen zu müssen, daß er den Auftrag so plump auf die nächstbesten Ka- 
pellen bezog. Doch m. E. zeigt diese Phase etwas ganz Typisches an ihm: er han- 
delt spontan, ohne Wenn und Aber. Wie er beim Hören der Sendungsrede sofort 
den Stab wegwirft, die Schuhe auszieht und die Einsiedlertracht mit einer kreuz- 
förmig zugeschnittenen Kutte und den Gürtel mit einem Strick vertauscht, so setzt 
er ins Werk um, was er als Auftrag vom Kreuz vernommen hat. Und das ist keine 
Kleinigkeit! Von Haus aus eher verwöhnt, läßt er sich auf ungelernte Handarbeit 
ein. Dazu kommt das lästige Betteln in der Heimatstadt. Wie die Leute reagierten, 
können wir uns vorstellen und ist ja auch zur Genüge überliefert (3 Gef 21-24). 

Unterbewerten wir also nicht diese Bauphase. Sie zeigt, wie wörtlich und ernst 
Franz den Auftrag nimmt, und daß gerade im Tun dessen, was man begriffen hat, 
die Berufung wächst. Roger Schutz sagt: •Verwirkliche vom Evangelium das, was 
du begriffen hast. Das genügt!" 

Als zweites, scheint mir, können wir auch eine Linie ziehen von dieser prakti- 
schen Kirchenrenovierung zu seinem Kirchenverständnis. Er hebt niemals so 
vom Boden ab, daß er einer nur erträumten oder erdachten Kirche das Wort re- 
det. Während die Katharer jedes Kirchengebäude wie auch Kreuzzeichen ableh- 
nen und andere Schwärmer in kleinen Zirkeln die Geistkirche feiern, bleibt Fran- 
ziskus der sichtbaren Kirche, so baufällig und verkommen sie ist, treu. Er steht 
voll in und zur real existierenden Kirche, weiß sich aber ganz entschieden dazu 
berufen, sie zu erneuern. 



Einübung und Weisung 135 

Das Haus Gottes: die Gemeinde 

Im Ausführen des Auftrags, wie er ihn zuerst verstanden hat, wird Franziskus 
bald klar, daß es nicht seine Aufgabe sein kann, ein Leben lang verfallene Kapel- 
len wiederherzustellen. Er erkennt, daß •sich das göttliche Gespräch auf jene Kir- 
che bezieht, die Christus mit seinem eigenen Blut erworben hat" (2 Cel 11). Er 
überträgt den Auftrag vom Kirchengebäude auf die Kirchengemeinde, von den 
Quadersteinen auf die lebendigen Steine. 

•Laßt euch als lebendige Steine zu einem geistigen Haus (domus spiritualis) auf- 
bauen, zu einer heiligen Priesterschaft, um durch Jesus Christus geistige Opfer 
darzubringen, die Gott gefallen" (1 Petr 2,5). In diesen einer neutestamentlichen 
Taufkatechese entstammenden Versen werden die Würdetitel Israels auf das Volk 
der Getauften angewandt. Es wird dargestellt, was es bedeutet, getauft zu sein, 
und wie Kirche, Gottes lebendiges Haus, in dieser Welt erwächst. Haus bedeutet 
im Sinn der Bibel nicht nur das steinerne Bauwerk, sondern auch Sippe, Familie. 
Wenn Jesus zum kleinen Zachäus, der ihn bei sich aufgenommen und Unrecht 
wiedergutzumachen versprochen hat, sagt: •Heute ist diesem Hause Heil wider- 
fahren" (Lk 19,9), dann meint Jesus damit eben die ganze Familie des verhaßten 
Zöllners. Dieser Sprachgebrauch lebt ja auch bei uns weiter, wenn wir etwa vom 
Haus Habsburg oder ähnlichem sprechen. Die erwähnte Stelle aus dem 1. Petrus- 
brief will klarmachen: Die Getauften sollen aus ursprünglich einander Fremden 
zu einer Familie werden, zur Familie Gottes.9 Nebem dem Wort Haus ist vor al- 
lem das Adjektiv geistig zu bedenken. •Das bedeutet nicht, wie es unser Sprach- 
empfinden nahelegt, ein Haus im bloß bildlichen, also uneigentlichen und un- 
wirklichen Sinn. Das Wort geistigist hier vom Heiligen Geist hergeleitet, also von 
der schöpferischen Kraft, ohne die es überhaupt nichts Wirkliches gäbe. Ein gei- 
stiges, vom Heiligen Geist gebautes Haus ist also erst das eigentlich wirkliche 
Haus. Zusammengehörigkeit, die vom Heiligen Geist herkommt, reicht tiefer, ist 
stärker und lebendiger als bloße Blutsverwandtschaft. Menschen, die durch das 
gemeinsame Berührtsein vom Heiligen Geist zusammengeführt sind, stehen sich 
näher, als jede andere Verwandtschaft es bewirken könnte."10 

Hierin liegt auch der tiefere Grund, warum Franziskus seine Gefährten Brüder 
nennt. Sie sind zusammengeführt vom Heiligen Geist. •Der Herr hat mir Brüder 
gegeben", bekennt Franziskus im Testament (Test 14), und in der Regel führt er 
jeden Neuzutritt auf göttliche Inspiration zurück: •Wenn jemand auf Gottes Ein- 
gebung hin (inspiratione divina) dieses Leben annehmen will und zu unseren Brü- 
dern kommt, werde er liebevoll von ihnen aufgenommen" (NbReg 2,1). Auch Pre- 
digt und Mission unter Andersgläubigen entspringen dem Antrieb des Heiligen 
Geistes: •Jeder Bruder, der auf göttliche Eingebung hin (inspiratione divinajunter 
die Sarazenen und andere Ungläubige gehen will, soll mit der Erlaubnis seines 

9 Auf das Priesterseminar angewandt vgl. J. Card. Ratzinger, Perspektiven der Priesterbil- 
dung heute, in: J. Card. Ratzinger/P.-W. Scheele, Unser Auftrag. Besinnung auf den prie- 
sterlichen Dienst, hrsg. von K. Hillenbrand. Würzburg 1990, 11-38. 
10 J. Card. Ratzinger, a.a.O. 14. 



Einübung und Weisung 136 

Ministers und Dieners gehen" (NbReg 16,3)." Nur am Rande bemerkt sei, daß 
Franziskus auch in der knapp umschriebenen Lebensform, die er Klara und ihren 
Schwestern gibt, ihre Lebensentscheidung auf •göttliche Eingebung" zurückführt 
(LebKlara l).12 

Das geistige Haus, das Franziskus baut, die Gemeinschaft, die ihm zuwächst, ist 
eine neue Familie Gottes. In den beiden Fassungen des Briefes an die Gläubigen 
schreibt er: 

•Braut/Bräutigam sind wir, wenn die gläubige Seele durch den Heiligen 
Geist unserem Herrn Jesus Christus verbunden wird. Brüder sind wir ihm, 
wenn wir den Willen des Vaters tun, der im Himmel ist; Mütter sind wir, 
wenn wir ihn durch die göttliche Liebe und ein reines und lauteres Gewis- 
sen in unserem Herzen und Leibe tragen; wir gebären ihn durch ein heiliges 
Wirken, das anderen als Vorbild leuchten soll" (1 BrGl 1,8-10; 2 BrGl 
51-53).13 

Diese Worte, die im Grunde Mt 12,50 auslegen, sind das Herzstück franziskani- 
scher Mystik14 und die zugleich tiefste Begründung franziskanischer Mission. 

Mit der spirituellen Vertiefung des Auftrags geht gleichzeitig eine Ausweitung 
einher. Franz überträgt die Kreuzanrede von der Orts- auf die Universalkirche. So 
sehr er die kleinen Kirchen liebt und darin gerne verweilt (vgl. Test 4.18), so klebt 
er doch nicht an den von ihm restaurierten Kapellen. Er zieht weiter - mit den er- 
sten elf Gefährten bis Rom. Dort will er ganz bewußt seine Sendung vom Papst 
bestätigt bekommen. Er fühlt sich eben berufen für die gesamte Kirche, nicht nur 
für Assisi und nicht nur für Italien. 

In der Tat hat der Mann aus Assisi die Gesamtkirche erneuert. Durch seine In- 
itiative entstand eine Basisgemeinde, eine Bruderschaft, zu der jeder Zugang 
hatte, ob gebildet oder ungebildet, ob Kleriker oder Laie. Diese fraternitas will 
keine elitäre Gruppe sein, sondern eine Gemeinschaft von Armen, die unter den 
Bedingungen kleiner Leute (fratres minores) lebt und solidarisch mit den Armen. 
In dieser radikalen Lebensform nach dem Evangelium liegt das unverkennbar 
Neue, gegen dessen Verlust Franziskus bis zum Tode kämpft. 

Wir müssen uns die Frage stellen: Wenn wir tun, was alle tun; wenn wir bauen, 
Lohn erhalten... kurz: leben und wohnen, wie der mittelständische Bürger von 

11 Franziskus, Schriften, 178, 191; vgl. L. Lehmann, Grundzüge franziskanischen Missions- 
verständnisses nach Regula non bullata 16, in: FranzStud66 (1984), 68-81; ders., Prinzipien 
franziskanischer Mission nach den frühen Quellen, in: Laurentianum 26 (1985), 311-360. 
12 Franziskus, Schriften, 134. 
13 Franziskus, Schriften, 55, 64. Vgl. dazu L. Lehmann, Exsultatio et exhortatio de poeniten- 
tia. Zu Form und Inhalt der •Epistola adfideles /", in: Metodi di lettura delle Fonti Frances- 
cane. Roma 1988, 393-437. 
14 Vgl. O. Schmucki, Zur Mystik des hl. Franziskus von Assisi im Lichte seiner Schriften, in: 
Abendländische Mystik im Mittelalter. Symposion Kloster Engelberg 1984, hrsg. von K 
Ruh. Stuttgart 1986, 241-268. Auch G. Ruhbach/J. Sudbrack (Hrsg.), Christliche Mystik. 
Texte aus zwei Jahrtausenden, München 1989, 131-138, haben den Abschnitt aus dem Brief 
an die Gläubigen und andere Franziskus-Texte in ihre Sammlung aufgenommen. 



Einübung und Weisung 137 

heute lebt und wohnt, worin liegt dann unser Spezifikum? Wo ist unser Beitrag 
zur Verchristlichung der Kirche, d. h. dazu, daß die Kirche mehr dem Evangelium 
entspricht. Würde Franziskus heute nicht auch protestieren, wie er in seinem Te- 
stament protestiert hat: 

- gegen den Verlust der Radikalität (Buße), 
- gegen die Entfernung von den Aussätzigen, 
- gegen die Wiedereingliederung in das System, das man einmal verlassen hat, 
- gegen die Vernachlässigung der Kirchen, des Kreuzes und des Gebets, 
- gegen die Loslösung von der Kirche (Eucharistie, Stundengebet), 
- gegen den Verlust an Volksnähe und gegen die Elitenbildung, 
- gegen die Entfernung von den Bedingungen der Arbeiter, 
- gegen die rechtliche Absicherung und zuviel Sicherheit, 
- gegen Individualismus und Verlust an Gehorsam.15 

Das Haus Gottes: der Mensch 

Bisher haben wir den Auftrag auf die Kirche eingegrenzt, auf die Kirche im gro- 
ßen und die Kirche im kleinen. Das war das nächstliegende und entspricht auch 
herkömmlichem Verständnis. Neuere Autoren machen aber darauf aufmerksam, 
daß der Auftrag nicht lautet: •Stelle meine Kirche wieder her", sondern: •mein 
Haus". Haus hat eine viel weitere Bedeutung. Neben der schon genannten im 
Sinne von Sippe, Gemeinde, Volk ist auf die sehr konkrete, personbezogene Be- 
deutung hinzuweisen. Es gibt in der Patristik und im Mittelalter etliche Traktate 
über •das innere Haus" (de interiori domo). So schrieb z. B. Gerhoch von Rei- 
chersberg (t 1169) ein •Buch über den Bau Gottes".16 Er meint damit nichts ande- 
res als die menschliche Person, das Individuum. Ein solches Verständnis gründet 
ja auch ganz in der Schrift: •Ihr seid auf das Fundament der Apostel und Prophe- 
ten gebaut; der Schlußstein ist Christus Jesus selbst. Durch ihn wird der ganze 
Bau zusammengehalten und wächst zu einem heiligen Tempel im Herrn. Durch 
ihn werdet auch ihr im Geist zu einer Wohnung Gottes erbaut" (Eph 2,19-22). 

Es ist gut möglich, daß Franz nach und nach dieses mehr innerliche Verständ- 
nis erwarb und so sich selbst als das Haus verstand, das wiederherzustellen er ge- 
rufen war. Jedenfalls spielt die Vorstellung von der Einwohnung Gottes im Men- 
schen bei ihm eine ganz große Rolle. Im erwähnten Brief an alle Gläubigen sagt er 
von denen, •die Buße tun und darin bis zum Ende verharren", daß •der Geist des 
Herrn auf ihnen ruhen wird (vgl. Jes 11,2; 1 Petr 4,14), und er wird sich in ihnen 
eine Wohnung und Bleibe (vgl. Joh 14,23) schaffen" (2 BrGl 1.48). Mit der Idee 
von der Geburt Gottes im Herzen des Menschen steht Franziskus in einer langen 
biblisch-patristischen Tradition.17 Immer wieder betont er in den uns noch erhal- 

15 Vgl. A. Rotzetter, in: Franz von Assisi. Arm unter Armen. München 1987, 38 f. 
16 Über de aedificio Dei, in: PL 194, 1191C - 1335 A; vgl. auch den anonymen Tractatus de 
interiori domo, in: PL 184, 507C - 560C. 
17 Viele Belege und Zitate finden sich bei H. Rahner, Die Gottesgeburt, in: Symbole der Kir- 



Einübung und Weisung 138 

tenen Schriften, daß wir dem dreifaltigen Gott in uns Raum bereiten sollen (vgl. 
NbReg 22,27; Erm 1,12; ErklVat 2).18 Vorbild ist ihm Maria, in der das Wort Got- 
tes Fleisch geworden ist und •in der war und ist alle Fülle der Gnade und jegli- 
ches Gute" (GrMar 3). Darum nennt er sie auch •Haus Gottes, Palast und Gezelt 
Gottes" (GrMar 4). Sie ist sozusagen die erste konsekrierte Kirche; sie ist Jung- 
frau-Mutter-Kirche in einer Person, virgo ecclesia facta, wie Franziskus im selben 
Gruß an Maria sagt.19 

Haus Gottes sein, das ist die Würde des Menschen, seine Berufung. Geht es 
doch im ganzen NT darum, alles zu tun, damit wir zum geistigen Tempel Gottes 
erbaut werden. Als Gegenpol zur weit ausgespannten Sendung, die gesamte Kir- 
che zu erneuern, ist es gut, hier auf die eigene Personmitte verwiesen zu werden, 
den Kreuzesauftrag also nicht nur in seiner universalen Weite, sondern auch in 
seiner mystischen Tiefe zu verstehen. Wer immer nur nach außen schaut, auf das, 
was zu bauen und zu reparieren ist, verliert sich leicht in Geschäftigkeit und äuße- 
rem Betrieb. Er bleibt gern an den Strukturen hängen und zählt die Verdienste 
nach Baumaßnahmen (man lese daraufhin nur mal die Nachrufe auf Pfarrer!). 
Wer das Reich Gottes durch möglichst viel Aktivismus herbeiführen zu können 
glaubt, hat die Gleichnisse von der selbstwachsenden Saat und vom Senfkorn (Mt 
13,24-33) noch nicht verinnerlicht. Betriebsamkeit ist für Rolf Zerfaß einer der 
Faktoren, welche die Seelsorge heute unmenschlich machen: •Wir gewöhnen uns 
an, Termine wahrzunehmen und außer Terminen nehmen wir fast nichts mehr 
wahr.... Priester sind nicht mehr zu haben, wenn man sie braucht.... Ich will nicht 
davon reden, was wir Priester mit diesem modernen Seelsorgsstil den Menschen 
antun. Es ist schlimm genug, was wir uns selber antun: Unser Leben gerät unter 
der Hand zu einer permanenten Aufarbeitung unserer Termine."20 

•Geh hin und stelle mein Haus wieder her!" Dieses Haus bist du selber. Das ei- 
gene Haus in Ordnung bringen - das heißt nach dem NT und nach Franziskus 
nichts anderes als Buße tun. Es bedeutet kurz gesagt: a) Sich im eigenen Haus 
(auch im Keller) aus kennen, b) Positives und Negatives unterscheiden und aner- 
kennen und c) Dunkles und Sünde aufrichtig bekennen. Buße war der lebens- 
lange Weg des Franziskus, an dessen Ende er versöhnt war mit sich (•Schwester 
Krankheit" und •Bruder Tod"), mit Gott und mit allen Geschöpfen. Er war ein 
von allem Unrat gereinigtes Haus Gottes geworden, eine neue Schöpfung, sicht- 
barer und spürbarer als bei anderen Christen seiner Zeit. Vor allem nach der Stig- 
matisation trifft auf ihn voll und ganz das Wort des hl. Paulus zu: •Ich bin mit 
Christus gekreuzigt. Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir" (Gal 2,20). 
Franziskus ist •das Christus-Symbol des Mittelalters" (W. Nigg). 

ehe, Salzburg 1964, 11-87; vgl. J. Sudbrack, Die Lehre von der dreifachen Gottesgeburt, in: 
GuL7,% (1965), 405-410. 
18 Franziskus, Schriften, 199, 100, 96 und öfter. 
19 Franziskus, Opuscula (Anm. 5), 418: •Ave Domina, saneta Regina, saneta Dei genitrix 
Maria, quae es virgo ecclesia facta et electa a sanetissimo Patre de caelo...". Vgl. L. Leh- 
mann, Franziskus - Meister des Gebets, Werl/Westf. 1989, 130-135. 
20 R. Zerfaß, Menschliche Seelsorge (Anm. 6), 39. 



Einübung und Weisung 139 

Das Haus Gottes: die Schöpfung 

Kommen wir zu einer letzten Bedeutung von •domus Dei". Mit •Haus Gottes" ist 
in der patristischen und frühmittelalterlichen Literatur auch das ganze Univer- 
sum gemeint, Himmel und Erde als von Gott geschaffen.21 Man stellt sich vor, 
Gott wohnt in seiner Schöpfung wie in einem Haus; in ihm geht er als Hausherr 
umher. Er hat die Schöpfung den Menschen anvertraut. Über alle Geschöpfe darf 
der Mensch herrschen, aber Gott allein dienen (vgl. 4. Hochgebet). 

Es kann sein, daß Franz auch diese Bedeutung von •domus Dei" kannte oder 
mit der Zeit den Auftrag von San Damiano auch in diesem Sinn auslegte. Jeden- 
falls ist nicht von der Hand zu weisen, daß er eine besonders intensive Beziehung 
zu den Geschöpfen lebte. Man muß ihn nicht wie Hans Mislin einen •ökologi- 
schen Revolutionär" nennen22, aber sicher ist, daß sein Verhalten zur Umwelt von 
einer so eigenartigen Ehrfurcht und Zartheit getragen war, daß es den Zeitgenos- 
sen auffiel. Augenzeugen berichten: 

•Wenn er sich die Hände wusch, wählte er den Ort so, daß er das Wasser 
nachher nicht mit den Füßen trat. Ging er über einen Felsen, trat er mit Ehr- 
furcht auf aus Liebe zu dem, der Fels genannt wird. Dem Bruder, der das 
Brennholz herrichtete, sagte er sogar, er solle nicht den ganzen Baum fäl- 
len, sondern den Stumpf stehen lassen, damit er wieder ausschlage. Dem 
Bruder Gärtner riet er auch, nicht den ganzen Garten mit Gemüse anzu- 
pflanzen, sondern einen Teil der Erde freizulassen, damit sie dort blühende 
Kräuter hervorbringe. 
Wir, die wir mit ihm waren, sahen ihn innerlich und äußerlich fast an allen 
Geschöpfen sich immer so sehr freuen, sie berühren und gern sehen. Dann 
schien sein Geist nicht auf der Erde, sondern im Himmel zu sein. Und dies 
ist offenkundig und wahr. Denn wegen der vielen Tröstungen, die er immer 
wieder in den Geschöpfen Gottes erfuhr, komponierte er kurz vor seinem 
Sterben das Lob des Herrn über seine Geschöpfe, um die Herzen derer, die es 
hörten, zum Lob Gottes zu bewegen, damit der Herr in seinen Geschöpfen 
von allen gelobt werde" (LegPer 88).23 

Der vielfach bezeugte, uns schriftlich überkommene Sonnengesang ist ein großar- 
tiges Manifest christlicher Schöpfungsfrömmigkeit.24 In der Tat sollten wir uns 
dagegen wehren, wenn dieses zum Lobe des Schöpfers verfaßte Lied der Ge- 
schöpfe heute oft für eine unverbindliche Naturmystik oder eine kämpferische 
Umweltschutzpolitik vereinnahmt wird. Das in einer Nacht des Leides entstan- 
dene Lied ist weder bloße Naturlyrik noch Naturmystik, sondern eine Hymne an 

21 Vgl. J. Gaillard, Domus Dei, in: Diet. Spirit. Ill, Paris 1957, 1557-1567. 
22 H. Mislin/S. Latour, Franziskus: der ökumenisch-ökologische Revolutionär, Berg - Bod- 
man 1982. 
23 Textsammlung von Perugia (=Legenda Perusina), hier zitiert aus: Franz von Assisi(hnm. 
15), 186 f. 
24 Vgl. dazu L. Lehmann, Franziskus - Meister des Gebets, 238-274. W. Ligges/L. Leh- 
mann, Sonnengesang. Innsbruck, Wien "1990. 



Einübung und Weisung 140 

Gott, dessen Schönheit sich im Geschöpf offenbart und der in Christus die Welt 
erlöst hat. Durch das Versöhnungswerk Christi ist das ganze All zu einer kosmi- 
schen Bruderschaft zusammengeschlossen. Franziskus will als Bruder aller Ge- 
schöpfe mit ihnen Gott loben und für sie danken. Der Sonnengesang stellt den 
Menschen aber auch vor Entscheidungen. Dieser ist in seinem sozialen Verhalten 
gefordert. Verzeihen, dulden, Frieden stiften, gottergeben sterben rühren an das 
Wesen unserer Existenz und unserer Beziehungen. Darum bleibt das Lied für jede 
Zeit aktuell. Die heutige ökologische Krise, das Problem der Friedenssicherung 
wie auch das Verdrängen des Todes in unserer Gesellschaft steigern noch seine 
Aktualität und rufen nach unserer Antwort. Wir würden unseren Auftrag heute 
verraten, wenn wir den Schrei der Schöpfung nicht vernähmen, dem Waldsterben 
tatenlos zusähen und selbst noch von uns aus die Umwelt über Gebühr belaste- 
ten. In diesen Fragen sind wir beileibe nicht Vorreiter, sondern müssen/dürfen 
uns bescheiden anderen Gruppen anschließen. Aber in der Diskussion und in un- 
serem Einsatz sollten wir die franziskanische Rückbesinnung auf das Evangelium 
nicht vergessen. Die richtige Beziehung zu den Geschöpfen gründet in der Bezie- 
hung zum Schöpfer. Oder um die Ansichten des genannten Biologen Mislin auf 
einen Nenner zu bringen: Die Umweltkrise ist Produkt und Ausdruck einer In- 
nenweltkrise. Darum kann sie auch nur von innen her, d. h. religiös überwunden 
werden. In diesem Sinn äußern sich auch New-Age-Autoren, für die deshalb Reli- 
giosität von Bedeutung ist, ohne sich indes zum Christentum zu bekennen.25 Der 
Slogan der vergangenen Jahre •Jesus ja - Kirche nein" hat sich gewandelt in: 
•Religion ja - Jesus nein". Da gilt es sehr, die Geister zu unterscheiden. Eine Wie- 
derkehr des Religiösen ist noch keine Evangelisierung, diese muß aber die Zei- 
chen einer neuen Religiosität wahrnehmen und Ansätze aufgreifen. 

Zusammenfassung 

Die Auslegung des Auftrags vom Kreuz her hat uns mehrere Perspektiven für un- 
ser Reflektieren und Handeln eröffnet: 
- die Frage an sich heranlassen: •Siehst du nicht, daß mein Haus zerfällt?" 
- genau hinschauen und unterscheiden, was zerbricht 
- erkennen, anerkennen, bekennen 
- sich aufmachen, aufbrechen, das Halbverfallene, Unansehnliche angehen, ab- 

brechen, neu gestalten 
- Kirchen renovieren als echt franziskanische Aufgabe 
- Gemeinde aufbauen, andere erbauen, heilende Beziehungen knüpfen 
- global denken, lokal handeln: die Kirche am Ort missionarisch erneuern 

25 Es seien nur genannt: F. Capra, Wendezeit. Bausteine für ein neues Weltbild. Bern 1983; 
ders., Das neue Denken. Aufbruch zum neuen Bewußtsein. Bern 1987; S. Grof, Heilung 
durch veränderte Bewußtseinszustände. Ein Leitfaden. München 1987. Vgl. dazu, eine Fülle 
von Literatur verarbeitend, J. Sudbrack, Neue Religiosität. Herausforderung für Christen. 
Mainz 21987; ders., Mystik. Selbsterfahrung - Kosmische Erfahrung - Gotteserfahrung. 
Mainz, Stuttgart 21988. 



Einübung und Weisung 141 

- die eigene Würde erkennen: •Sei, was du bist: Haus Gottes!" In diesem •Tem- 
pel des Hl. Geistes" Ordnung schaffen (Buße, Umkehr) 

- anderen ihre Würde (wiedergeben 
- das Haus Gottes, die Schöpfung, ehrfürchtig betreten; in ihm Gast sein und Pil- 

ger, ohne Besitzansprüche 
- in vielen kleinen Schritten die Umweltbelastung abbauen 
- nicht nur natürliche Biotope, sondern auch geistliche Oasen schaffen. 

Fragen zur persönlichen Besinnung und zum Gruppengespräch 

1. Das Haus des Klosters 
Wenn wir das Kloster als Haus Gottes betrachten in dem vierfachen Sinn (Ge- 
bäude, Gemeinschaft, Individuum, Umwelt) - welche Konsequenzen ergeben 
sich dann daraus? Welcher Lebens- und Umgangsstil herrscht dann in diesem 
Haus? 

2. Das Haus der Kirche 
a) Wie hat Franziskus die Kirche erneuert? 

Begebenheiten zusammenstellen und Parallelen zu heute suchen. 
b) Wie haben franziskanische Frauen und Männer immer wieder erneuernd auf 

die Kirche gewirkt? 
c) Was ist heute an der Kirche krank, baufällig? 

Welche Diagnose stellen wir, und welche Therapie bieten wir an? 
d) Wo ist heute unser Platz in der Kirche? 

3. Das Haus, das ich selber bin 
a) Wie bringe ich mich selbst immer wieder in Ordnung? 
b) Wie lasse ich mir helfen, und wie helfe ich anderen? (correctio fraterna) 
c) Das Leben in Buße war für Franziskus eine Art •Selbstverwirklichung". 

Wie können wir heute sinnvoll ein Leben in Buße führen? 

4. Das Haus der Schöpfung 
a) Woran krankt die Schöpfung? 
b) Welche Grundhaltung prägte Franziskus' Verhältnis und Verhalten zur Welt? 
c) Wie und wo tragen wir zur Bewahrung der Schöpfung bei? 
d) Welche konkreten Schritte können wir noch tun, um die Belastung der Umwelt 

zu reduzieren? 
Leonhard Lehmann OfinCap, Münster 




