EINUBUNG UND WEISUNG

,,Geh hin, stelle mein Haus wieder her!*

Uberlegungen zum franziskanischen Grundauftrag

Wie jede echte Berufung hat sich auch die des hl. Franziskus langsam entwickelt.
Es dauerte Jahre, bis aus dem verwhnten Jiingling in farbenfrohen Kleidern der
BiiBer in schabiger Kutte geworden ist, aus dem reichen Kaufmannssohn ein Ver-
dchter des Geldes. Lange trdumte er von Ritterruhm und Kriegsehre. Auch noch
um 1205, als ein Adliger aus Assisi sich riistete, um nach Apulien zu ziehen, und
Franz sich ihm in groBer Erwartung anschloB. Er ist aber innerlich nicht mehr so
schnurstracks auf weltliches Heldentum aus. Gefangenschaft und Krankheit ha-
ben ihn geldutert; er ist schwankend geworden. Das beweisen seine Triume: Da
ist einerseits der Traum vom groBen, mit prichtigen Schilden und sonstigem
Kriegsgerdt ausgestatteten Palast, in dem zu regieren Franz nicht wenig geliistet.
Da ist ein paar Tage spiiter der Traum in Spoleto, wo Franziskus, nun einen Ta-
gesritt von Assisi entfernt, sich krank fiihlt und in Sorge, ob er den Kriegszug in
Apulien noch erreiche. Der Traum bekundet die innere Wende: ,, Warum verliBt
du um des Knechtes willen den Herrn und um des Vasallen willen den Kénig?
Kehre zuriick in dein Land!“ Franz gehorcht dieser Eingebung und kehrt nach
Assisi zuriick. Er bleibt ganz in sich gesammelt und begibt sich im Geheimen an
einsame Orte zum Gebet (3 Gef 5-8).! Mit Vorliebe wihlt er das Kirchlein San
Damiano.

Ein anderer ganz neuer Bezugspunkt sind die Aussétzigen: Er speist sie nicht
mehr nur mit Almosen ab, sondern pflegt sie mit eigener Hand. ,,Nach den Besu-
chen bei den Aussitzigen war er ein anderer Mensch geworden® (3 Gef 11).

Die umgepolte Sehnsucht nach Ruhm, das Ausprobieren neuer Moglichkeiten,
das Bettlerspiel in Rom, die Hinwendung zu den Aussitzigen und das ernsthafte
Sichzuriickziehen zum Gebet - das sind Stichworte, welche jene Situation charak-
terisieren, in der das Kreuz von San Damiano zu Franziskus zu sprechen ver-
mochte. Bevor wir ndmlich fiir diese bekannte Szene ein Wunder bemiihen, soll-
ten wir einfach die menschliche Lage bedenken, in der sich der suchende und um
Klarheit ringende Franziskus befand: auf halbem Wege umgekehrt, daheim ver-
lacht, jetzt mehr bei den Bettlern und Randexistenzen als bei den friiheren Ju-
gendgefahrten, aufgewithlt von der Begegnung mit den Aussitzigen und in der
Weltabgeschiedenheit des Gebetes sensibel geworden, spricht jetzt alles eine an-
dere Sprache. Das ausdrucksstarke Kreuz wird lebendig: die offenen Augen, das
hoheitsvolle Antlitz, die weit ausgestreckten Arme, die warmen hellen Farben

! Die Dreigefiihrtenlegende des hi. Franziskus, Einfiihrung von S. Clasen, Ubers. und Anm.
von E. Grau. Werl/Westf. 1972, 182-187. Nach dieser Ausgabe wird im folgenden mit dem
Kiirzel 3 Gef zitiert.



Einiibung und Weisung 130

werden zur Einladung. Es ist dann nur noch ein kleiner Schritt zur drastischen
Aussage des Thomas von Celano:
,»In diesem Zustand sprach zu ihm alsbald - unerhért ist’s seit ewigen Zei-
ten - das Bild des gekreuzigten Christus, wobei sich die Lippen auf dem
Bilde bewegten. Es rief ihn beim Namen und sprach: ,Franziskus, geh hin
und stell mein Haus wieder her, das, wie du siehst, ganz verfallen ist!‘“
(2 Cel 10).2

Bei Bonaventura wird es noch dramatischer, und die Stimme erschallt sogar drei-

mal: ,,Als er mit Trinen in den Augen zum Kreuz aufschaute, hérte er mit seinen
leiblichen Ohren, wie vom Kreuz her dreimal eine Stimme also zu ihm
sprach: ,Franziskus, geh hin und stelle mein Haus wieder her, das ganz zer-
fallt, wie du siehst*“ (LegMai II,1).2

Am lebendigsten und wohl auch am urspriinglichsten berichten die drei Geféhr-

ten: ,,Erbetrat die Kirche und begann innig vor einem Bild des Gekreuzigten zu
beten, das ihn liebevoll und giitig auf folgende Weise ansprach: ,Franzis-
kus, siehst du nicht, dafl mein Haus in Verfall gerdt? Geh also hin und stelle
es mir wieder her!* Zitternd und staunend sprach Franziskus: ,Gerne, Herr,
will ich es tun.’ Er meinte nimlich, daB sich das Wort auf jene Kirche San
Damiano beziehe, die ihres hohen Alters wegen demnichst einzufallen
drohte* (3 Gef 13).

Betrachten wir die Szene.

Ein Auftrag, geboren in der Stille

Franziskus vernimmt den Auftrag in einer Atmosphire des Gebets und der Stille.
Er ist allein. Er kniet vor dem Kreuz. Noch kurz zuvor wollte er hoch hinaus, als
er fein herausgeputzt hoch zu RoB in Richtung Apulien ritt. Jetzt hat er die MaBe
neu gesetzt, den richtigen Stand gefunden. Er schaut von unten nach oben, nicht
mehr von oben herab. Jetzt sieht er die auf ihn gerichteten Augen des Gekreuzig-
ten. In dieser Haltung der Demut, der Bodennihe, im Hoéren und Bereitsein, da
begreift er. Das Kreuz — vorher nichts als ein gew6hnliches Bild, ein Zeichen, das
man zu gut kennt, als daB3 man es besonders beachtet - spricht plétzlich eine deut-
liche Sprache. Lassen wir die Worte, wie sie die drei Gefihrten iiberlieferten, ein-
mal auf uns wirken. Lassen auch wir uns ansprechen von dem Auftrag, der an
Franziskus ergangen ist. Denn die Anrede vom Kreuz her wurde im Laufe der Ge-
schichte immer wieder als der franziskanische Grundauftrag verstanden.

2 Thomas von Celano, Leben und Wunder des hl. Franziskus von Assisi. Einf., Ubers., Anm.
von E. Grau. 4., neu bearbeitete Aufl., Werl/Westf. 1988, 230f. 1 Cel bzw. 2 Cel=1. bzw.
2. Lebensbeschreibung.
3 Bonaventura, Legenda maior, in: Franziskus — Engel des sechsten Siegels. Sein Leben
nach den Schriften des hl. Bonaventura. Einf., Ubers., Anm. von S. Clasen (FrQuSchr 7).
Werl/Westf. 1962, 262.



Einiibung und Weisung 131

. Siehst du nicht, daf3 mein Haus in Verfall gerdt?

Die ganze Anrede besteht aus einer Frage und einer Weisung. Zuerst die Frage.
Fast vorwurfsvoll trifft sie den Betenden. ,,Siehst du nicht?“ Als ob er blind gewe-
sen ist. Er hat die halbverfallenen Landkapellen gesehen, aber nichts verspiirt. Er
ging daran vorbei. Denn es war fiir ihn ein gewohntes Bild der Kirche: baufillig,
altertiimlich, verstaubt, ja verdreckt... Und heute? Siehst du nicht? Diese Frage
gilt auch uns. Es ist die Frage nach der Unterscheidung der Geister. Wo laufen
wir an Kirchen, an der Kirche vorbei, ohne den Verfall zu sehen? SchlieBen die
Augen vor einem Zerfall, den wir nicht wahrhaben wollen? Wenn wir miteinan-
der redeten, stellten wir sicher ganz unterschiedliche Symptome des Verfalls fest.
Der eine sieht die Einsturzgefahr im Gewdélbe, in der Kirchturmspitze, der andere
im tragenden Mauerwerk, der dritte sieht die Fundamente weichen, weil viel-
leicht das Grundwasser, der Glaube, gesunken ist.

Wo sehe ich die Schwachstellen in der Kirche? Sehe ich sie iiberhaupt? Kann
ich sie zugeben, zulassen? Welches Bild von der Kirche habe ich? Ist sie fiir mich
ein ,,Haus voll Glorie“ oder eher eine ewige Baustelle?

, Geh also hin!“

Nach der Frage ein erster Imperativ: ,,Geh!“ Zu dem, der da kniet und betet, wird
gesagt: Mach dich auf, geh! Der da wochenlang herumgesucht und alles mégliche
ausprobiert, sich in Héhlen verkrochen und viel gebetet hat, er soll sich jetzt auf
die Beine machen.

Ich wiirde dieses ,,Geh“ nicht so betonen, wenn es nicht tatsidchlich bei Franzis-
kus eine so groBe Bedeutung hitte. Ein zweites Mal hort er diesen Imperativ in
Portiunkula, als an einem Apostelfest das Evangelium, wie der Herr seine Jinger
zum Predigen aussandte (Mt 10,7-19 bzw. Lk 9,1-6 oder 10, 1-16), verlesen wird.
,»Als der hl. Franziskus horte, daB die Jiinger Christi nicht Gold oder Silber noch
Geld besitzen, noch Beutel, noch Reisetasche, noch Brot, noch einen Stab auf den
Weg mitnehmen, noch Schuhe, noch zwei Rocke tragen diirfen, sondern nur das
Reich Gottes und BuBle predigen sollen, frohlockte er sogleich im Geiste und
sprach: ,Das ist’s, was ich will, das ist’s, was ich suche, das verlange ich aus gan-
zem Herzen zu tun* (1 Cel 22; 3 Gef 25).4

Wie ein Blitz schlug die Sendungsrede Jesu an die Apostel bzw. 70 Jiinger ein.
Sie bestimmte das weitere Leben des Franziskus und seiner Gefdhrten. Diese
Weg-Weisungen gingen in beide heute noch erhaltenen Regeln ein und waren
hochstwahrscheinlich schon Bestandteil der kurzen Urregel von 1209. Heute
noch kann man nachlesen, wie die nichtbullierte Regel zuerst von der Aufnahme
der Briider und dem gemeinsamen Lebensstil spricht und dann vom Apostolat.

4 Vgl. O. Schmucki, Schrittweise Entdeckung der evangeliumsgemdfien Lebensform durch
den hl. Franziskus von Assisi, in: Franzisk. Stud. 66 (1984), 338-421.



Einiibung und Weisung 132

Kapitel 14 bis 17 stehen unter der Uberschrift ,, Wie die Briider durch die Welt zie-
hen sollen* und wiederholen jeweils das Stichwort ,,gehen“.’

- »Wenn die Briider durch die Welt ziehen, sollen sie nichts auf dem Weg mit
sich fiithren, weder Beutel noch Tasche noch Brot noch Geld noch Stab...“
(NbReg 14,1).

- ,Ich gebiete allen meinen Briidern, Klerikern wie Laien, mégen sie durch die
Welt ziehen oder in Niederlassungen weilen“, weder ein Tier zu halten noch zu
reiten (NbReg 15).

- ,Jeder Bruder, der auf Gottes Eingebung hin unter die Sarazenen und andere
Ungldubige gehen will, ...“ (NbReg 16,3).

- Von den Predigern (NbReg [7).

Es macht den Unterschied zu den herkémmlichen Orden aus, daB die Minder-
briider die Sendungsrede Jesu aufgreifen und anfangs ganz, spiter teilweise her-
umziehende Wanderprediger und Gelegenheitsarbeiter sind. Ungesichertsein
und keine Anspriiche stellen war das den Predigern und Tagelshnern Gemein-
same. Auf die Predigt bezogen heif3it das: Mindere pochen nicht auf Predigtrechte
noch verlangen sie Privilegien vom Papst, um iiberall predigen zu diirfen. Sie hal-
ten sich vielmehr an die Praxis und Weisung Jesu. Nachfolge ist das entschei-
dende Fundament vollmichtiger, vom Geist erfilllter Verkiindigung des Evange-
liums. Wer darf predigen? Wer ist kompetent? In dem heute leider immer noch
aktuellen Streit um die Laienpredigt weist z. B. Rolf ZerfaB auf Franziskus hin:

»Es ist die spirituelle Gegentradition gegen die Fortschreibung kirchen-
rechtlicher Zulassungsbedingungen, die sich z. B. in der Gestalt des Franz
von Assisi iiberwiltigend Bahn bricht. Auf die spirituelle Legitimation — im
Unterschied zur kirchenrechtlichen - legt er seine Briider mit beschwéren-
den Worten in seinem Testament fest, weil sich noch zu seinen Lebzeiten
im Orden Tendenzen breitmachen, sich durch pépstliche Predigtvollmach-
ten abzusichern, um sich so von der Zulassung durch das Volk, den Ortskle-
rus und die Bischdfe unabhingig zu machen: ,Ich befehle allen Briidern im
strengen Gehorsam: sie sollen, wo immer sie sein mégen, nicht wagen, sich
irgendein Ermiéchtigungsschreiben aus Rom zu erbitten, weder sie selbst
noch durch irgendeinen Vermittler, weder fiir eine Kirche noch fiir ein
Wohnhaus, noch unter dem Vorwand der Predigt oder ihrer Sicherheit.
Sondern, wo man sie nicht aufnimmt, dort mégen sie, wie das Evangelium
sagt, in ein anderes Land fliehen und dort mit dem Segen Gottes BuBe tun.
Hier wei3 noch einer, daBB Vollmacht des Wortes im Ohnmachtsstatus des
Gastes, der jeweils erst um Aufnahme bitten muB, ein sichereres Funda-
ment hat als in der kirchenrechtlichen Autorisation, weil solche juristische

5 K. Esser, Die Opuscula des hl. Franziskus von Assisi. Neue textkritische Edition. Zweite, er-
weiterte und verbesserte Auflage besorgt von E. Grau. Grottaferrata (Romae) 1989. Die
Schriften des hl. Franziskus von Assisi. Einf., Ubers., Erl. von L. Hardick u. E. Grau. Werl/
Westf. #1984. Nach dieser Ausgabe wird zitiert mit den iiblich gewordenen Abkiirzungen
und Stellenangaben in Klammer.



Einiibung und Weisung 133

Kompetenz sehr schnell in angemaBte Kompetenz umschligt, weil sie die
Bedingungen gelingender Kommunikation, die Freiheit des Partners ge-
ringachtet.“®

Wir machen doch die Erfahrung, daB3 eine blof fachliche Kompetenz, daB das Di-
plom in der Tasche und die kirchliche Beauftragung oder Weihe allein nicht mehr
tragen. Gefragt ist nicht so sehr der Fachmann oder der Amtstréger, sondern der
Zeuge. Ein Zeuge im biblischen Sinn aber ist ein Mensch, der die Botschaft, die er
verkiindet, mit seinem Leben deckt, sie sozusagen verleiblicht. ,.Ein Lebemeister
ist mehr wert als tausend Lesemeister” (Meister Eckhart).

Durch das fast wortliche Nachleben und Befolgen der Aussendungsworte Jesu
haben die frithen Minderbriider und spétere Reformer (z. B. Johannes von Capi-
strano, Bernardin von Siena’, Petrus von Alcantara) einen hohen Glaubwiirdig-
keitsgrad erreicht. Ist unsere Verkiindigung noch glaubwiirdig? Vertrigt sich un-
ser Wort, unser feierliches Geldbnis (z. B. bei der Profef) mit unserem tatséchli-
chen Lebensstil? Unser Gehen zu den Menschen, unsere Sendung, unsere Mis-
sion jeglicher Art ist nur dann und nur insoweit legitimiert, als sie Teil und Aus-
druck der Nachfolge Jesu bleibt. Franziskus hat die Sendung der Jinger nie als
eine Sendung zum ,,Wortemachen* begriffen, sondern als eine Verpflichtung auf
die Lebenspraxis Jesu und seiner Apostel:

,,Alle Briider sollen durch die Werke predigen. (...) Darum wollen wir Brii-
der uns alle hiiten vor allem Stolz und eitler Ruhmsucht. Und wir wollen
uns in acht nehmen vor der Weisheit dieser Welt und vor der Klugheit des
Fleisches. Denn der Geist des Fleisches dringt und treibt sehr an, Worte zu
machen, wenig aber zum Wirken“ (NbReg 17,3.9-11).8

... und stelle mein Haus wieder her!*

Der allgemeine Imperativ aufzubrechen und zu gehen miindet in den konkrete-
ren: ,,Stelle mein Haus wieder her (repara domum meam)“. Es geht also nicht um
einen Neubau, sondern um Instandsetzung von etwas, das schon besteht.

Thomas von Celano betont das besonders:

., Das erste Werk, das der selige Franziskus in Angriff nimmt..., ist, daB er
Gott ein Haus baut. Er will es nicht neu aufbauen, sondern das altbriichige
richtet er wieder her, das altehrwiirdige bessert er aus. Das Fundament
reiBt er nicht heraus, sondern baut auf ihm weiter, wodurch er, wenn auch
wohl unbewuBt, das Vorrecht immer fiir Christus wahrt: ,Denn einen ande-
ren Grund kann niemand legen als den, der gelegt ist, nimlich Christus Je-
sus (1 Cel 18).

¢ R. ZerfaB, Menschliche Seelsorge. Fiir eine Spiritualitit von Priestern und Laien im Ge-
meindedienst. Freiburg, Basel, Wien 41988, 138f. mit Zitat aus dem Testament des hl.
Franz (Test 25-26); vgl. Schriften (Anm. 5), 219.

7Vgl. 1. Origo, Der Heilige der Toskana. Leben und Zeit des Bernardino von Siena. Aus
dem Engl. u. Ital. iibers. von Uta-Elisabeth Trott. Miinchen 1989.

8 Franziskus, Schriften, 193f.



Einiibung und Weisung 134

Hier ist etwas Wichtiges ausgesprochen: Keiner fingt von vorne an. Wir bauen
auf dem weiter, was andere grundgelegt haben. Auf die Kirche bezogen, geht es
immer um eine erneuerte, nicht um eine neue Kirche. In den vielen Biichern von
Kirchen-Trdumern iber Kirchen-Traume ist verdichtig viel von einer neuen Kir-
che die Rede. Bei allem, was sie an Berechtigtem wiinschen, mu8 klar sein, daf es
nur die eine Kirche Jesu Christi gibt, deren Fundament und SchluBstein er selber
ist. Die Kirche ist die staubige Pilgerin durch die Jahrhunderte, das Volk Gottes,
zu dem wir als mehr oder weniger lebendige Glieder gehdren. Wir kénnen die
Kirche nicht neu machen, wohl aber durch unser Leben erneuern, verlebendigen.

Etwas niher besehen, kann man dem Auftrag ,,Stelle mein Haus wieder her* vier
Bedeutungen abgewinnen:

Das Haus Gottes: das Kirchengebdude

Die erste Bedeutung ist die nachstliegende. Wir haben schon davon gesprochen.
Es ist der Auftrag, wie Franz ihn zuerst verstanden hat. Er macht sich unverziig-
lich ans Werk, bettelt Steine und Maértel und geht mit Schaufel und Kelle um. So
repariert er nacheinander drei Kirchen im Umland von Assisi: San Damiano, Por-
tiunkula und San Pietro. Manche der 4lteren Biographen meinen Franziskus fast
entschuldigen zu miissen, daBl er den Auftrag so plump auf die nichstbesten Ka-
pellen bezog. Doch m. E. zeigt diese Phase etwas ganz Typisches an ihm: er han-
delt spontan, ohne Wenn und Aber. Wie er beim Héren der Sendungsrede sofort
den Stab wegwirft, die Schuhe auszieht und die Einsiedlertracht mit einer kreuz-
férmig zugeschnittenen Kutte und den Giirtel mit einem Strick vertauscht, so setzt
er ins Werk um, was er als Auftrag vom Kreuz vernommen hat. Und das ist keine
Kleinigkeit! Von Haus aus eher verwéhnt, 148t er sich auf ungelernte Handarbeit
ein. Dazu kommt das l4stige Betteln in der Heimatstadt. Wie die Leute reagierten,
konnen wir uns vorstellen und ist ja auch zur Geniige uberliefert (3 Gef 21-24).

Unterbewerten wir also nicht diese Bauphase. Sie zeigt, wie wortlich und ernst
Franz den Auftrag nimmt, und daB gerade im Tun dessen, was man begriffen hat,
die Berufung wichst. Roger Schutz sagt: ,, Verwirkliche vom Evangelium das, was
du begriffen hast. Das geniigt!“

Als zweites, scheint mir, kénnen wir auch eine Linie ziehen von dieser prakti-
schen Kirchenrenovierung zu seinem Kirchenverstindnis. Er hebt niemals so
vom Boden ab, daB} er einer nur ertriumten oder erdachten Kirche das Wort re-
det. Wihrend die Katharer jedes Kirchengebiude wie auch Kreuzzeichen ableh-
nen und andere Schwirmer in kleinen Zirkeln die Geistkirche feiern, bleibt Fran-
ziskus der sichtbaren Kirche, so baufillig und verkommen sie ist, treu. Er steht
voll in und zur real existierenden Kirche, weiB sich aber ganz entschieden dazu
berufen, sie zu erneuern.



Einiibung und Weisung 135

Das Haus Gottes: die Gemeinde

Im Ausfithren des Auftrags, wie er ihn zuerst verstanden hat, wird Franziskus
bald klar, daB es nicht seine Aufgabe sein kann, ein Leben lang verfallene Kapel-
len wiederherzustellen. Er erkennt, daB ,,sich das gbttliche Gesprich auf jene Kir-
che bezieht, die Christus mit seinem eigenen Blut erworben hat* (2 Cel 11). Er
iibertrigt den Auftrag vom Kirchengebiude auf die Kirchengemeinde, von den
Quadersteinen auf die lebendigen Steine.

,LaBt euch als lebendige Steine zu einem geistigen Haus (domus spiritualis) auf-
bauen, zu einer heiligen Priesterschaft, um durch Jesus Christus geistige Opfer
darzubringen, die Gott gefallen“ (1 Petr 2,5). In diesen einer neutestamentlichen
Taufkatechese entstammenden Versen werden die Wiirdetitel Israels auf das Volk
der Getauften angewandt. Es wird dargestellt, was es bedeutet, getauft zu sein,
und wie Kirche, Gottes lebendiges Haus, in dieser Welt erwéchst. Haus bedeutet
im Sinn der Bibel nicht nur das steinerne Bauwerk, sondern auch Sippe, Familie.
Wenn Jesus zum kleinen Zachius, der ihn bei sich aufgenommen und Unrecht
wiedergutzumachen versprochen hat, sagt: ,,Heute ist diesem Hause Heil wider-
fahren® (Lk 19,9), dann meint Jesus damit eben die ganze Familie des verhafiten
Zésliners. Dieser Sprachgebrauch lebt ja auch bei uns weiter, wenn wir etwa vom
Haus Habsburg oder dhnlichem sprechen. Die erwihnte Stelle aus dem 1. Petrus-
brief will klarmachen: Die Getauften sollen aus urspriinglich einander Fremden
zu einer Familie werden, zur Familie Gottes.> Nebem dem Wort Haus ist vor al-
lem das Adjektiv geistig zu bedenken. ,,Das bedeutet nicht, wie es unser Sprach-
empfinden nahelegt, ein Haus im blo bildlichen, also uneigentlichen und un-
wirklichen Sinn. Das Wort geistig ist hier vom Heiligen Geist hergeleitet, also von
der schopferischen Kraft, ohne die es iiberhaupt nichts Wirkliches gébe. Ein gei-
stiges, vom Heiligen Geist gebautes Haus ist also erst das eigentlich wirkliche
Haus. Zusammengehérigkeit, die vom Heiligen Geist herkommt, reicht tiefer, ist
stirker und lebendiger als bloBe Blutsverwandtschaft. Menschen, die durch das
gemeinsame Beriihrtsein vom Heiligen Geist zusammengefiihrt sind, stehen sich
ndher, als jede andere Verwandtschaft es bewirken kdnnte.“!0

Hierin liegt auch der tiefere Grund, warum Franziskus seine Gefahrten Briider
nennt. Sie sind zusammengefiihrt vom Heiligen Geist. ,,Der Herr hat mir Briider
gegeben®, bekennt Franziskus im Testament (Test 14), und in der Regel fiihrt er
jeden Neuzutritt auf géttliche Inspiration zuriick: ,,Wenn jemand auf Gottes Ein-
gebung hin (inspiratione divina) dieses Leben annehmen will und zu unseren Brii-
dern kommt, werde er liebevoll von ihnen aufgenommen® (NbReg 2,1). Auch Pre-
digt und Mission unter Andersglidubigen entspringen dem Antrieb des Heiligen
Geistes: ,,Jeder Bruder, der auf gottliche Eingebung hin (inspiratione divina)unter
die Sarazenen und andere Ungliubige gehen will, soll mit der Erlaubnis seines

9 Auf das Priesterseminar angewandt vgl. J. Card. Ratzinger, Perspektiven der Priesterbil-
dung heute, in: J. Card. Ratzinger/P.-W. Scheele, Unser Auftrag. Besinnung auf den prie-
sterlichen Dienst, hrsg. von K. Hillenbrand. Wiirzburg 1990, 11-38.

10 J, Card. Ratzinger, a.a.0. 14.



Einiibung und Weisung 136

Ministers und Dieners gehen“ (NbReg 16,3).!! Nur am Rande bemerkt sei, daB
Franziskus auch in der knapp umschriebenen Lebensform, die er Klara und ihren
Schwestern gibt, ihre Lebensentscheidung auf ,,gottliche Eingebung* zuriickfiihrt
(LebKlara 1).12

Das geistige Haus, das Franziskus baut, die Gemeinschaft, die ihm zuwichst, ist
eine neue Familie Gottes. In den beiden Fassungen des Briefes an die Gliubigen
schreibt er:

»Braut/Bréutigam sind wir, wenn die gliubige Seele durch den Heiligen
Geist unserem Herrn Jesus Christus verbunden wird. Briider sind wir ihm,
wenn wir den Willen des Vaters tun, der im Himmel ist; Mitter sind wir,
wenn wir ihn durch die gottliche Liebe und ein reines und lauteres Gewis-
sen in unserem Herzen und Leibe tragen; wir gebiren ihn durch ein heiliges
Wirken, das anderen als Vorbild leuchten soll“ (1 BrGl 1,8-10; 2 BrGl
51-53).13

Diese Worte, die im Grunde Mt 12,50 auslegen, sind das Herzstiick franziskani-
scher Mystik'* und die zugleich tiefste Begriindung franziskanischer Mission.

Mit der spirituellen Vertiefung des Auftrags geht gleichzeitig eine Ausweitung
einher. Franz libertrigt die Kreuzanrede von der Orts- auf die Universalkirche. So
sehr er die kleinen Kirchen liebt und darin gerne verweilt (vgl. Test 4.18), so klebt
er doch nicht an den von ihm restaurierten Kapellen. Er zieht weiter — mit den er-
sten elf Gefihrten bis Rom. Dort will er ganz bewuBt seine Sendung vom Papst
bestdtigt bekommen. Er fiihlt sich eben berufen fiir die gesamte Kirche, nicht nur
fiir Assisi und nicht nur fiir Italien.

In der Tat hat der Mann aus Assisi die Gesamtkirche erneuert. Durch seine In-
itiative entstand eine Basisgemeinde, eine Bruderschaft, zu der jeder Zugang
hatte, ob gebildet oder ungebildet, ob Kleriker oder Laie. Diese JSraternitas will
keine elitire Gruppe sein, sondern eine Gemeinschaft von Armen, die unter den
Bedingungen kieiner Leute (fratres minores/lebt und solidarisch mit den Armen.
In dieser radikalen Lebensform nach dem Evangelium liegt das unverkennbar
Neue, gegen dessen Verlust Franziskus bis zum Tode kdampft.

Wir miissen uns die Frage stellen: Wenn wir tun, was alle tun; wenn wir bauen,
Lohn erhalten... kurz: leben und wohnen, wie der mittelstindische Biirger von

! Franziskus, Schriften, 178, 191; vgl. L. Lehmann, Grundziige franziskanischen Missions-
verstdndnisses nach Regula non bullata 16, in: FranzStud 66 (1984), 68-81; ders., Prinzipien
Jranziskanischer Mission nach den frithen Quellen, in: Laurentianum 26 (1985), 311-360.

'2 Franziskus, Schriften, 134.

3 Franziskus, Schriften, 55, 64. Vgl. dazu L. Lehmann, Exsultatio et exhortatio de poeniten-
tia. Zu Form und Inhalt der , Epistola ad fideles I*,in: Metodi di lettura delle Fonti Frances-
cane. Roma 1988, 393-437.

“ Vgl. O. Schmucki, Zur Mystik des hi. Franziskus von Assisi im Lichte seiner Schriften, in:
Abendlindische Mystik im Mittelalter. Symposion Kloster Engelberg 1984, hrsg. von K.
Ruh. Stuttgart 1986, 241-268. Auch G. Ruhbach/J. Sudbrack (Hrsg.), Christliche Mystik.
Texte aus zwei Jahrtausenden, Miinchen 1989, 131-138, haben den Abschnitt aus dem Brief
an die Gliubigen und andere Franziskus-Texte in ihre Sammlung aufgenommen.



Einiibung und Weisung 137

heute lebt und wohnt, worin liegt dann unser Spezifikum? Wo ist unser Beitrag
zur Verchristlichung der Kirche, d. h. dazu, daB} die Kirche mehr dem Evangelium
entspricht. Wiirde Franziskus heute nicht auch protestieren, wie er in seinem 7Te-
stament protestiert hat:

- gegen den Verlust der Radikalitdt (BuB3e),

- gegen die Entfernung von den Aussitzigen,

- gegen die Wiedereingliederung in das System, das man einmal verlassen hat,
- gegen die Vernachlassigung der Kirchen, des Kreuzes und des Gebets,

- gegen die Losldsung von der Kirche (Eucharistie, Stundengebet),

- gegen den Verlust an Volksndhe und gegen die Elitenbildung,

- gegen die Entfernung von den Bedingungen der Arbeiter,

- gegen die rechtliche Absicherung und zuviel Sicherheit,

- gegen Individualismus und Verlust an Gehorsam.'s

Das Haus Gottes: der Mensch

Bisher haben wir den Auftrag auf die Kirche eingegrenzt, auf die Kirche im gro-
Ben und die Kirche im kleinen. Das war das nichstliegende und entspricht auch
herkémmlichem Verstindnis. Neuere Autoren machen aber darauf aufmerksam,
daBl der Auftrag nicht lautet: ,,Stelle meine Kirche wieder her“, sondern: ,,mein
Haus*. Haus hat eine viel weitere Bedeutung. Neben der schon genannten im
Sinne von Sippe, Gemeinde, Volk ist auf die sehr konkrete, personbezogene Be-
deutung hinzuweisen. Es gibt in der Patristik und im Mittelalter etliche Traktate
iiber ,,das innere Haus* (de interiori domo). So schrieb z. B. Gerhoch von Rei-
chersberg (t 1169) ein ,,Buch iiber den Bau Gottes“.!¢ Er meint damit nichts ande-
res als die menschliche Person, das Individuum. Ein solches Verstindnis griindet
ja auch ganz in der Schrift: ,,Ihr seid auf das Fundament der Apostel und Prophe-
ten gebaut; der Schluflstein ist Christus Jesus selbst. Durch ihn wird der ganze
Bau zusammengechalten und wichst zu einem heiligen Tempel im Herrn. Durch
ihn werdet auch ihr im Geist zu einer Wohnung Gottes erbaut“ (Eph 2, 19-22).
Es ist gut méglich, daB3 Franz nach und nach dieses mehr innerliche Verstind-
nis erwarb und so sich selbst als das Haus verstand, das wiederherzustellen er ge-
rufen war. Jedenfalls spielt die Vorstellung von der Einwohnung Gottes im Men-
schen bei ihm eine ganz groB3e Rolle. Im erwidhnten Brief an alle Gliubigensagt er
von denen, ,,die BuBe tun und darin bis zum Ende verharren®, daf3 ,,der Geist des
Herrn auf ihnen ruhen wird (vgl. Jes 11,2; 1 Petr 4, 14), und er wird sich in ihnen
eine Wohnung und Bleibe (vgl. Joh 14,23) schaffen* (2 BrGl 1.48). Mit der Idee
von der Geburt Gottes im Herzen des Menschen steht Franziskus in einer langen
biblisch-patristischen Tradition.”” Immer wieder betont er in den uns noch erhal-

15 Vgl. A. Rotzetter, in: Franz von Assisi. Arm unter Armen. Miinchen 1987, 38f.

16 Liber de aedificio Dei, in: PL 194, 1191 C - 1335A; vgl. auch den anonymen Tractatus de
interiori domo, in: PL 184, 507C - 560C.

17 Viele Belege und Zitate finden sich bei H. Rahner, Die Gottesgeburt, in: Symbole der Kir-



Einiibung und Weisung 138

tenen Schriften, daB3 wir dem dreifaltigen Gott in uns Raum bereiten sollen (vgl.
NbReg 22,27; Erm 1,12; ErklVat 2).'® Vorbild ist ihm Maria, in der das Wort Got-
tes Fleisch geworden ist und ,,in der war und ist alle Fiille der Gnade und jegli-
ches Gute“ (GrMar 3). Darum nennt er sie auch ,,Haus Gottes, Palast und Gezelt
Gottes* (GrMar 4). Sie ist sozusagen die erste konsekrierte Kirche; sie ist Jung-
frau-Mutter-Kirche in einer Person, virgo ecclesia facta, wie Franziskus im selben
Gruf3 an Maria sagt."”

Haus Gottes sein, das ist die Wiirde des Menschen, seine Berufung. Geht es
doch im ganzen NT darum, alles zu tun, damit wir zum geistigen Tempel Gottes
erbaut werden. Als Gegenpol zur weit ausgespannten Sendung, die gesamte Kir-
che zu erneuern, ist es gut, hier auf die eigene Personmitte verwiesen zu werden,
den Kreuzesauftrag also nicht nur in seiner universalen Weite, sondern auch in
seiner mystischen Tiefe zu verstehen. Wer immer nur nach auf3en schaut, auf das,
was zu bauen und zu reparieren ist, verliert sich leicht in Geschiftigkeit und duf3e-
rem Betrieb. Er bleibt gern an den Strukturen hingen und zihlt die Verdienste
nach BaumaBnahmen (man lese daraufhin nur mal die Nachrufe auf Pfarrer!).
Wer das Reich Gottes durch moglichst viel Aktivismus herbeifiihren zu kénnen
glaubt, hat die Gleichnisse von der selbstwachsenden Saat und vom Senfkorn (Mt
13,24-33) noch nicht verinnerlicht. Betriebsamkeit ist fiir Rolf ZerfaB3 einer der
Faktoren, welche die Seelsorge heute unmenschlich machen: ,,Wir gewhnen uns
an, Termine wahrzunehmen und aufier Terminen nehmen wir fast nichts mehr
wabhr. ... Priester sind nicht mehr zu haben, wenn man sie braucht. ... Ich will nicht
davon reden, was wir Priester mit diesem modernen Seelsorgsstil den Menschen
antun. Es ist schlimm genug, was wir uns selber antun: Unser Leben gerit unter
der Hand zu einer permanenten Aufarbeitung unserer Termine.*2°

.»Geh hin und stelle mein Haus wieder her!* Dieses Haus bist du selber. Das ei-
gene Haus in Ordnung bringen - das heiBBt nach dem NT und nach Franziskus
nichts anderes als Bufle tun. Es bedeutet kurz gesagt: a) Sich im eigenen Haus
(auch im Keller) auskennen, b) Positives und Negatives unterscheiden und aner-
kennen und c¢) Dunkles und Siinde aufrichtig bekennen. BuBle war der lebens-
lange Weg des Franziskus, an dessen Ende er verséhnt war mit sich (,,Schwester
Krankheit“ und ,,Bruder Tod*), mit Gott und mit allen Geschépfen. Er war ein
von allem Unrat gereinigtes Haus Gottes geworden, eine neue Schopfung, sicht-
barer und spiirbarer als bei anderen Christen seiner Zeit. Vor allem nach der Stig-
matisation trifft auf ihn voll und ganz das Wort des hl. Paulus zu: ,Ich bin mit
Christus gekreuzigt. Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir* (Gal 2, 20).
Franziskus ist ,,das Christus-Symbol des Mittelalters* (W. Nigg).

che, Salzburg 1964, 11-87; vgl. J. Sudbrack, Die Lehre von der dreifachen Gottesgeburt, in:
GulL 38 (1965), 405-410.

18 Franziskus, Schriften, 199, 100, 96 und ofter.

1% Franziskus, Opuscula (Anm. 5), 418: ,,Ave Domina, sancta Regina, sancta Dei genitrix
Maria, quae es virgo ecclesia facta et electa a sanctissimo Patre de caelo...“. Vgl. L. Leh-
mann, Franziskus — Meister des Gebets, Werl/Westf. 1989, 130-135.

20 R. Zerfal, Menschliche Seelsorge (Anm. 6), 39.



Einiibung und Weisung 139

Das Haus Gottes: die Schopfung

Kommen wir zu einer letzten Bedeutung von ,,domus Dei“. Mit ,,Haus Gottes* ist
in der patristischen und frithmittelalterlichen Literatur auch das ganze Univer-
sum gemeint, Himmel und Erde als von Gott geschaffen.?’ Man stellt sich vor,
Gott wohnt in seiner Schopfung wie in einem Haus; in ihm geht er als Hausherr
umber. Er hat die Schépfung den Menschen anvertraut. Uber alle Geschépfe darf
der Mensch herrschen, aber Gott allein dienen (vgl. 4. Hochgebet).

Es kann sein, daB Franz auch diese Bedeutung von ,,domus Dei“ kannte oder
mit der Zeit den Auftrag von San Damiano auch in diesem Sinn auslegte. Jeden-
falls ist nicht von der Hand zu weisen, daB er eine besonders intensive Beziehung
zu den Geschopfen lebte. Man muB ihn nicht wie Hans Mislin einen ,,6kologi-
schen Revolutionir* nennen??, aber sicher ist, daf sein Verhalten zur Umwelt von
einer so eigenartigen Ehrfurcht und Zartheit getragen war, dal es den Zeitgenos-
sen auffiel. Augenzeugen berichten:

. Wenn er sich die Hinde wusch, wihlte er den Ort so, da3 er das Wasser
nachher nicht mit den Fiilen trat. Ging er iiber einen Felsen, trat er mit Ehr-
furcht auf aus Liebe zu dem, der Fels genannt wird. Dem Bruder, der das
Brennholz herrichtete, sagte er sogar, er solle nicht den ganzen Baum fil-
len, sondern den Stumpf stehen lassen, damit er wieder ausschlage. Dem
Bruder Girtner riet er auch, nicht den ganzen Garten mit Gemiise anzu-
pflanzen, sondern einen Teil der Erde freizulassen, damit sie dort bliihende
Kriuter hervorbringe.

Wir, die wir mit ihm waren, sahen ihn innerlich und duBerlich fast an allen
Geschopfen sich immer so sehr freuen, sie beriithren und gern sehen. Dann
schien sein Geist nicht auf der Erde, sondern im Himmel zu sein. Und dies
ist offenkundig und wahr. Denn wegen der vielen Tréstungen, die er immer
wieder in den Geschopfen Gottes erfuhr, komponierte er kurz vor seinem
Sterben das Lob des Herrn iiber seine Geschopfe, um die Herzen derer, die es
horten, zum Lob Gottes zu bewegen, damit der Herr in seinen Geschopfen
von allen gelobt werde“ (LegPer 88).2

Der vielfach bezeugte, uns schriftlich iiberkommene Sonnengesang ist ein groflar-
tiges Manifest christlicher Schépfungsfrommigkeit.?* In der Tat sollten wir uns
dagegen wehren, wenn dieses zum Lobe des Schopfers verfaBite Lied der Ge-
schopfe heute oft fiir eine unverbindliche Naturmystik oder eine kdampferische
Umweltschutzpolitik vereinnahmt wird. Das in einer Nacht des Leides entstan-
dene Lied ist weder bloBe Naturlyrik noch Naturmystik, sondern eine Hymne an

2 Vgl. J. Gaillard, Domus Dei, in: Dict. Spirit. 11, Paris 1957, 1557-1567.

2 H. Mislin/S. Latour, Franziskus: der 6kumenisch-ékologische Revolutiondr, Berg - Bod-
man 1982.

23 Textsammlung von Perugia (= Legenda Perusina), hier zitiert aus: Franz von Assisi (Anm.
15), 186f.

2 Vgl. dazu L. Lehmann, Franziskus — Meister des Gebets, 238-274. W. Ligges/L. Leh-
mann, Sonnengesang. Innsbruck, Wien 41990.



Einiibung und Weisung 140

Gott, dessen Schonheit sich im Geschdpf offenbart und der in Christus die Welt
erlost hat. Durch das Versdhnungswerk Christi ist das ganze All zu einer kosmi-
schen Bruderschaft zusammengeschlossen. Franziskus will als Bruder aller Ge-
schopfe mit ihnen Gott loben und fiir sie danken. Der Sonnengesang stellt den
Menschen aber auch vor Entscheidungen. Dieser ist in seinem sozialen Verhalten
gefordert. Verzeihen, dulden, Frieden stiften, gottergeben sterben riihren an das
Wesen unserer Existenz und unserer Bezichungen. Darum bleibt das Lied fiir jede
Zeit aktuell. Die heutige 6kologische Krise, das Problem der Friedenssicherung
wie auch das Verdringen des Todes in unserer Gesellschaft steigern noch seine
Aktualitit und rufen nach unserer Antwort. Wir wiirden unseren Auftrag heute
verraten, wenn wir den Schrei der Schopfung nicht verndhmen, dem Waldsterben
tatenlos zusidhen und selbst noch von uns aus die Umwelt iiber Gebiihr belaste-
ten. In diesen Fragen sind wir beileibe nicht Vorreiter, sondern miissen/diirfen
uns bescheiden anderen Gruppen anschlieBen. Aber in der Diskussion und in un-
serem Einsatz sollten wir die franziskanische Riickbesinnung auf das Evangelium
nicht vergessen. Die richtige Beziehung zu den Geschopfen griindet in der Bezie-
hung zum Schépfer. Oder um die Ansichten des genannten Biologen Mislin auf
einen Nenner zu bringen: Die Umweltkrise ist Produkt und Ausdruck einer In-
nenweltkrise. Darum kann sie auch nur von innen her, d. h. religids iiberwunden
werden. In diesem Sinn dufern sich auch New-Age-Autoren, fiir die deshalb Reli-
giositdt von Bedeutung ist, ohne sich indes zum Christentum zu bekennen.?s Der
Slogan der vergangenen Jahre ,Jesus ja - Kirche nein“ hat sich gewandelt in:
»Religion ja - Jesus nein®. Da gilt es sehr, die Geister zu unterscheiden. Eine Wie-
derkehr des Religidsen ist noch keine Evangelisierung, diese mufl aber die Zei-
chen einer neuen Religiositit wahrnehmen und Ansitze aufgreifen.

Zusammenfassung

Die Auslegung des Auftrags vom Kreuz her hat uns mehrere Perspektiven fiir un-

ser Reflektieren und Handeln erdffnet:

- die Frage an sich heranlassen: ,,Siehst du nicht, daB mein Haus zerf#llt 7«

- genau hinschauen und unterscheiden, was zerbricht

— erkennen, anerkennen, bekennen

- sich aufmachen, aufbrechen, das Halbverfallene, Unansehnliche angehen, ab-
brechen, neu gestalten

- Kirchen renovieren als echt franziskanische Aufgabe

- Gemeinde aufbauen, andere erbauen, heilende Beziehungen kniipfen

- global denken, lokal handeln: die Kirche am Ort missionarisch erneuern

% Es seien nur genannt: F. Capra, Wendezeit. Bausteine fiir ein neues Welthild. Bern 1983;
ders., Das neue Denken. Aufbruch zum neuen Bewuptsein. Bern 1987; S. Grof, Heilung
durch verdnderte Bewuftseinszustinde. Ein Leitfaden. Miinchen 1987. Vgl. dazu, eine Fiille
von Literatur verarbeitend, J. Sudbrack, Neue Religiositit. Herausforderung fiir Christen.
Mainz 21987; ders., Mystik. Selbsterfahrung — Kosmische Erfahrung — Gotteserfahrung.
Mainz, Stuttgart 21988.



Einiibung und Weisung 141

die eigene Wiirde erkennen: ,,Sei, was du bist: Haus Gottes!" In diesem ,,Tem-
pel des Hl. Geistes“ Ordnung schaffen (Bu3e, Umkehr)

anderen ihre Wiirde (wieder)geben

— das Haus Gottes, die Schépfung, ehrfiirchtig betreten; in ihm Gast sein und Pil-
ger, ohne Besitzanspriiche

in vielen kleinen Schritten die Umweltbelastung abbauen

nicht nur natiirliche Biotope, sondern auch geistliche Oasen schaffen.

Fragen zur persdnlichen Besinnung und zum Gruppengespriach

1. Das Haus des Klosters
Wenn wir das Kloster als Haus Gottes betrachten in dem vierfachen Sinn (Ge-
biude, Gemeinschaft, Individuum, Umwelt) - welche Konsequenzen ergeben
sich dann daraus? Welcher Lebens- und Umgangsstil herrscht dann in diesem
Haus?

2. Das Haus der Kirche

a) Wie hat Franziskus die Kirche erneuert?
Begebenheiten zusammenstellen und Parallelen zu heute suchen.

b) Wie haben franziskanische Frauen und Ménner immer wieder erneuernd auf
die Kirche gewirkt?

¢) Was ist heute an der Kirche krank, baufillig?
Welche Diagnose stellen wir, und welche Therapie bieten wir an?

d) Wo ist heute unser Platz in der Kirche?

3. Das Haus, das ich selber bin

a) Wie bringe ich mich selbst immer wieder in Ordnung?

b) Wie lasse ich mir helfen, und wie helfe ich anderen? (correctio fraterna)

¢) Das Leben in BuB3e war fiir Franziskus eine Art ,,Selbstverwirklichung®.
Wie kénnen wir heute sinnvoll ein Leben in BuBe fiithren?

4. Das Haus der Schopfung
a) Woran krankt die Schépfung?
b) Welche Grundhaltung prigte Franziskus’ Verhiltnis und Verhalten zur Welt?
¢) Wie und wo tragen wir zur Bewahrung der Schépfung bei?
d) Welche konkreten Schritte kénnen wir noch tun, um die Belastung der Umwelt
zu reduzieren?
Leonhard Lehmann OfmCap, Miinster





