BUCHBESPRECHUNGEN

Meditation

Meditation und Gottesdienst. Mit Beitr.
v. Gerhard Ruhbach, Reinhard Deich-
griber u. a. Géttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht 1989. 196 S., kart., DM 28,-.

Im Horizont eines seit Jahren wachsenden
Interesses an Spiritualitit und Meditation
christlicher wie nichtchristlicher Provenienz
hat man damit rechnen diirfen, daB kirchli-
ches Bemiihen um Gottesdienst und Predigt
sich schwerpunktmiBig mit meditativen Zu-
gingen befassen wird. Das geschieht bikon-
fessionell mit Beginn des Kirchenjahres
1990/91 in Gestalt einer eigenen Predigt-
text-Reihe, die G. Ruhbach, A. Griin und U.
Wilckes herausgeben. Der hier vorzustel-
lende Einfiihrungsband ,,Meditation und
Gottesdienst”, auch unabhingig von der
Reihe bezichbar und in sich geschlossen,
stellt einen vielversprechenden Auftakt dar.

Das Programm orientiert sich an einem
Meditationsbegriff, der im Kontext christli-
cher Theologie beheimatet und daher im
wesentlichen gegenstindlich orientiert ist.
Es will ihn trotz seines Schillerns festhalten
und von seinem viele Jahrhunderte zihlen-
den kirchlichen Gebrauch her bestimmen.
Besinnung, vertiefende Wahrnehmung,
Konzentration, Aufmerksamkeit sind ge-
meint, was in bezug auf alle gottesdienstli-
chen Elemente ausgefiihrt wird.

Fir besonders gelungen halte ich R.
Deichgribers einfiihrende Behandlung der
Frage ,,Was ist Meditation?*. Man spiirt ihr
ab, daB sie aus reicher personlicher Erfah-
rung mit christlicher Spiritualitdt schépft.
Behutsam wird der Leser an das Thema her-
angefiihrt, um in ihrer Schlichtheit iiberzeu-
gende Anleitungen zu empfangen. Deren
Spannweite reicht von dufleren Vorausset-
zungen des Meditierens bis hin zu tiefen
theologischen Uberlegungen. Teilweise
nimmt er, auch in seinem Beitrag iiber die
»Meditation biblischer Gattungen“, schon
Homiletisches vorweg. Denn ,Meditation
und Predigt” behandelt in einem ecigenen
Kapitel G. Ruhbach, der auBerdem den
evangelischen Teil der Abendmahlsthema-
tik ibernimmt. Eine Reihe von Beitrigen

sucht meditative Zugénge auf dem Gebiet
der Liturgik, beispielsweise der von K.-F.
Wiggermann iiber meditative Vollziige oder
der von A. Griin {ibers Kirchenjahr. Es feh-
len auch nicht Uberlegungen zur Rolle der
Meditation beim gottesdienstlichen und
beim tiglichen Gebet.

DaB Schweigen ein integrales Moment je-
der Form von Meditation darstellt, beleuch-
ten die Antoren im Hinblick auf die indivi-
duelle Praxis wie auf liturgische Vollziige.
Zu einer ,Theologie des Wortes* bilden
Schweigen und Stille keinen Widerspruch,
vielmehr verleihen sie dem Wort ein um so
stirkeres Gewicht. Das gilt indessen fiir das
gesamte Programm: Meditation als wich-
tige, obschon keinesfalls einzige Form der
Wahrnehmung 148t Inhaltsfragen offen,
stellt ihre Wirksamkeit in den Dienst weit-
gehend beliebiger Inhalte. So ist sie als Me-
thode gerade auch in anderen Religionen zu
Hause. Eine Konzentration auf die Me-
thode, wie sie mit dem Einfiihrungsband
und der gesamten Reihe intendiert ist, 148t
sich zwar im Zeichen des Nachholbedarfs
in Sachen Meditation rechtfertigen, ja be-
griilen, setzt sich aber der Versuchung aus,
theologische Fragen des Inhalts tiber Ge-
biihr zu vernachldssigen. Dieser Gefahr
sind die Autoren des Einfiihrungsbandes
aufgrund ihrer spiirbaren Orientierung an
bewuBt christlicher Spiritualitit weithin
entgangen. Dennoch wire zu fragen, ob
nicht einige Abstiirze ins Phrasenhafte oder
theologisch doch recht Zweifelhafte (,,Das
Fasten fiihrt uns in die Wahrheit ... Wir kén-
nen nichts mehr verdrangen* [79] - ,,Im Ge-
schopf des Windes kdnnen wir den Schop-
fergeist selbst erahnen und ertasten [86] —
Das Schweigen ohne Gedanken und Bilder
»ist das Einssein mit Gott“ [177}]) vermeid-
bar gewesen wiren, oder ob nicht etwa eine
Besinnung zum Verhiltnis vom Gesetz und
Evangelium angebracht gewesen wire, von
der aus ,,Meditation* als Vollzug und Werk-
zeug theologisch noch schirfer hitte be-
leuchtet werden kdnnen.

Ungeachtet dessen verdient das Werk als
ganzes hohes Lob: Nachdem ¢s in durchaus



Buchbesprechungen

umsichtiger, gut nachvollziehbarer Weise
an eine noch immer viel zu wenig beachtete
und gelebte Dimension christlich-religidsen
Vollzugs erinnert, empfehle ich es nicht nur
allen mit der Meditationsthematik noch we-
nig vertrauten Pfarrern, sondern auch allen
Theologie-Studenten als ein Standardwerk
fiir ihre praktisch-theologische Ausbildung.

Werner Thiede

Bours, Johannes: Halt an, wo laufst du
hin? Bildmeditation. Hrsg. u. eingef. v.
Paul Deslaers. Freiburg, Basel, Wien,
Herder 1990. 152 S., geb., DM 36,-.

,»Gott ist unermeBlich, um auch als schon
Gefundener immer weiter gesucht werden
zu konnen.“ Was Augustinus (in Joh Tr.
63,1) mit diesem Wort ausdriicken mdochte,
meint nicht, daBl der Weg zu Gott auf eine
rein geistige Ebene oder in eine hohere Gei-
stigkeit fithrt. Die christliche Gotteserfah-
rung liegt nicht jenseits des Offenbarungs-
wortes, sie ist vielmehr worthaft und fleisch-
haft, weil ganz hineingenommen in die
Leiblichkeit des Gotteswortes. Die Begeg-
nung mit Gottes Wort kommt aus der Wach-
heit der Sinne. Dies wird auf dem Weg vom
Alten zum Neuen Testament besonders
deutlich im Zeugnis des Bildes: Von der
prophetischen Bildvision bis hin zur neute-
stamentlichen Apokalypse verbindet sich
Gottes Wort aufs engste mit dem Bild, das
in seiner Sinnenhaftigkeit geheimnisvoll
und nicht voll ausdeutbar bleibt. Die Bild-
gestalt, die zur Wort- und Fleischgestalt der
christlichen Offenbarung gehért, steht zwi-
schen menschlichem Wort und gottlichem
Offenbarungswort.

»Alle Religiositit lebt von Metaphern
und Symbolen“ (11). Was im Rahmen einer
theologischen Asthetik (H. U. von Baltha-
sar) eigens zu bedenken wire, findet auf
dem Weg der Meditation des Bildes seinen
konkreten Ausdruck. Es handelt sich um
jene Weise der Meditation, ,die sich in ei-
ner ganzheitlichen Zuwendung mit den sin-
nenhaften und geistigen Kriften offnet in
einem verweilenden Horen und Schauen
und (die) in der Tiefe der Seele (in der Er-
lebnisschicht) zu einer Begegnung, Beriih-
rung, Erfahrung, Einigung fithrt* (J. Bours).
Die Tiefenschau des Bildes 148t den Be-
trachter auf seinen eigenen Lebens- und
Glaubensweg schauen und Gottes Gegen-

155

wart in der Geschichte entdecken, angefan-
gen bei der Schopfung bis hin zu Jesus Chri-
stus, der ,,das Bild des unsichtbaren Gottes*
ist (Kol 1, 15).

Die praktische Seite einer Theologie des
Bildes findet der Leser in dem vorliegenden
Buch, das dem Leser das Lebenswerk eines
»Klassikers* der Bildmeditation erschliet.
Die Bedeutung des Buches ergibt sich zu-
nichst daraus, daB es einen ,,Einblick in die
Frommigkeitsgeschichte der Nachkriegs-
zeit* (9) gibt. Die 56 Bildmeditationen, die
Paul Deslaers gesammelt und mit einer Ein-
fiihrung versehen hat, enthalten Meditatio-
nen aus dem Zeitraum von mehr als drei
Jahrzehnten; es sind die Jahre, in denen Jo-
hannes Bours in der Theologenausbildung
tatig war. Entstanden im Collegium Borro-
maeum in Miinster, waren die Meditationen
urspriinglich fiir den kleinen Kreis der Stu-
denten gedacht. In den allabendlichen
~Puncta Meditationis”, die urspriinglich
Wortmeditationen waren, ging es Johannes
Bours um eine ,,Be-Sinnung*, die alle Sinne
anregt. Ein- bis zweimal im Monat legte
Bours eine Bildmeditation vor, fiir die er ei-
gens ¢in ,,praktisches Modell*“ erfand, ,,bei
dem die entsprechende Bildkarte von auf-
klappbaren Textseiten gerahmt wird, damit
das Bild auch beim Lesen des Textes vor
Augen sein kann“ (9). Das Anliegen, das
Bours mit der Meditation verfolgt, wird
deutlich im Blick auf den zeitgeschichtli-
chen Kontext: Die vorkonziliare Zeit be-
stimmte eine eher diskursive Frommigkeit;
sie hinterlieB bei den Studenten einen Uber-
druBl an Wort und Gedanken. Die intellek-
tualistische und moralistische Verengung,
die mit der herkémmlichen Spiritualitit ge-
geben war, versuchte Bours dadurch zu
iberwinden, daB er in seinen Bildmeditatio-
nen den Weg der Tiefenmeditation ein-
schldgt, ein Weg, der die Innenbilder
menschlichen Lebens aufleuchten 148t. Der
Betrachter wird angeleitet, das Bild nicht
nur anzuschauen, sondern selbst ,,im Bilde
zu sein“ und die Aussage ,,hinter dem Bild“
zu erkennen; dies wird moglich, wenn sich
der Betrachter dem Bild in der Haltung der
~Sehgeduld” nihert. Bildkriterien, von de-
nen sich Bours auf dem Weg zur Tiefenme-
ditation des Bildes leiten 14Bt, sind: Das
Bild soll der Altersphase des Betrachters an-
gemessen sein und seinem Heil dienen; es



Buchbesprechungen

soll einfach und heilend sein und den Be-

trachter so ansprechen, daB es ihn in die

Dynamik seiner Glaubenssendung fiihrt.
Michael Schneider SJ

Stachel, Giinter: Gebet, Meditation,
Schweigen. Schritte der Spiritualitit.
(Herder Taschenbuch; 1623) Freiburg
1. Br., Herder 1989. 188 S., kart., DM
14,90.

Dies ist das Buch eines bekannten Reli-
gionspadagogen. Ist es deshalb schon ein
religionspddagogisches Buch? Man weist
gegenwirtig zu Recht immer nachdriickli-
cher darauf hin, da Seelsorge und Reli-
gionsunterricht wirkungslos bleiben, ja sich
schidlich auswirken miissen, wenn sie nicht
getragen sind von spiritueller Kultur und
Praxis der Lehrenden und ,,Sorgenden“ (so
etwa Henri J. M. Nouwen). Aber es wiire wi-
dersinnig, die Einiibung in spirituelle Kul-
tur, wie Stachel sie beschreibt, um der Stei-
gerung pastoraler und didaktischer Kompe-
tenz willen auf sich zu nehmen. Sie ist kein
Pflichtpensum fiir erfolgreich sein wollende
Lehrer, sondern Herausforderung fiir jeden,
der sich als Glaubender bzw. als zu glauben
Versuchender ernst nimmt. Und es versteht
sich von selbst, daB ,nemo dat, quod non
hat“ - daB niemand das Ernstnehmen des
Glaubensweges vermitteln kann, der sich
selbst als zu glauben Versuchenden nicht
ernst nimmt.

Die ,Schritte der Spiritualitit“, die Sta-
chel skizziert, mégen manchem Leser selbst-
verstandlich vorkommen; aber Stachel gibt
doch m. E. wertvolle Hilfen, sie zu gehen.
Die Hinweise zum Beten - insbesondere
zum Bittgebet — haben denn auch ihr Ge-
wicht weniger in den ,theoretischen“ Vor-
klarungen als in den von eindrucksvoll er-
schlossenen Texten ausgehenden Hilfen,
sich auf den Vollzug selbst einzulassen.
Hilfreich und als Korrektiv an heute allzu
selbstverstindlichen Akzentsetzungen
wichtig sind Stachels aus alten Traditionen
schopfende Hinweise zur Schriftmedita-
tion, der Meditation-Rezitation etwa von
Psalmworten oder der Bergpredigt. Die Pra-
xis der rezitierenden, die Worte , wieder-
kduenden“ Schriftmeditation ist uns ja weit-
hin abhanden gekommen und durch die ge-
brauchlichen flachen Bibeliibersetzungen

156

sehr erschwert; Stachel merkt zu Recht im-
mer wieder Oberflidchlichkeiten und Fehler
etwa der Einheitsiibersetzung an. So ist es
geradezu ein Gliick, daB uns mit der Stier-
Ubersetzung jetzt ein deutsches Neues Te-
stament geschenkt ist, das an Einfiihlung
und Sprachkraft der Buber-Ubersetzung
des ,,Alten* Testaments nahekommt.

Auch zu den Themen ,,Schweigen® und
»Mystik“ wird man bei Stachel weniger
»~neue Informationen“ finden als hilfreiche,
bewegende Impulse, die heute vielfach be-
sprochenen Wege auch zu gehen. Man kann
dieses Buch kaum aus der Hand legen, ohne
sich der Frage zu stellen, wie man es selbst
hilt mit der ,,Achtsamkeit*, mit der Suche
nach dem Frieden, der den erfiillt, der nicht
immer nur und in allem ,,das Seine“ sucht.
Texte etwa von Simone Weil, Marguérite
Poréte, Meister Eckhart nehmen den Leser
an der Hand - Stachel versteht es meister-
haft, sie nahezubringen - und fordern dazu
heraus, die Frage auszuhalten, ob man das
lingst Gewuf3te auch geschmeckt hat. Ins-
gesamt ein Buch, das man nicht unberiihrt
aus der Hand legt und auch dann gewi3
nicht an einen entlegenen Platz im Biicher-
schrank stellt; ein Buch, das man manchem
Weggefihrten gern in die Hand geben
mdochte. Jiirgen Werbick

Schaller, Hans: Ja zu meinen Umwe-
gen. (Topos Taschenbuch; 199) Mainz,
Matthias-Griinewald-Verlag 1990. 117
S., kart., DM 9,80.

»Ja zu meinen Umwegen. — Ein nicht sehr
plausibler Titel; besonders in einer Zeit, in
der man schnell vorankommen muB, wo ra-
sche Erledigung und Effizienz gefragt sind.
Da haben nur kiirzeste Wege eine Chance.“
- So leitet H. Schaller sein zuletzt erschiene-
nes Taschenbuch ein. Es schlieBt unmittel-
bar an das Biichlein: Wie finde ich meinen
Weg (Topos, Bd. 157) an, das vor allem die
Entscheidungsfindung behandelt.

Mit diesen weiterfiihrenden Gedanken,
die aber in sich eine geschlossene Einheit
bilden und an einen noch breiteren Leser-
kreis gerichtet sind, lenkt uns der Autor auf
eine eher ungewohnliche Spur. Er geht dem
Menschen dort nach, wo er in Engpissen
des Lebens keinen Ausweg mehr sieht; wo
er getroffene und gelebte Entscheidungen



Buchbesprechungen

anzweifelt oder umgestoBen hat und Bruch-
stiicke seines Lebens in Hinden hilt; wo er
sich wegen seines Versagens quilt, es nicht
zulassen und annehmen kann. Hier weist H.
Schaller nene Wege: ,Es lebt in uns eine vi-
tale Hoffnung, kraft derer wir uns weigern,
gemachte Umwege einfach als sinnlos abzu-
tun. Wir suchen deshalb unaufhérlich nach
Sinn und Erhellung, ahnen instinktiv, daf3
hinter scheinbarem Leerlauf etwas Lebendi-
ges sich bereit hilt, daBl in den Bruchstellen
unserer Biographie verdeckte Markierun-
gen und Richtungsanzeigen liegen kon-
nen... Wo zeigt sich der rote Hoffnungsfa-
den, der sich nnversehrt durch dieses zer-
brochene Ganze eines Lebens hindurch-

zieht?*
Der Autor behandelt dieses Thema mit
menschlicher Wirme, psychologischem

Einfiihlungsvermégen und spiritueller Tiefe
und eréffnet dem Leser neue Zuginge, um
sein Leben und seine individuelle Situation
besser ausleuchten, bejahen und veréndern
zu koénnen. Sehr ansprechend ist die Le-
bensnihe dieser Ausfithrungen, die sich
vorerst ganz an der menschlichen Situation
orientieren, diese dann aber in ihrer religio-
sen Dimension erhellen und somit den ,,ro-
ten Hoffnungsfaden* auch durch die
Bruchstiicke menschlichen Lebens auf-
scheinen lassen. Ein ermutigendes Buch,
das nicht nur Menschen in Problemsituatio-
nen hilfreich sein wird, sondern auch jenen,
die andere auf schwierigen Wegstrecken be-
gleiten. Elfriede Horner

Huth, Almut/Werner Huth: Handbuch
der Meditation. Minchen, Kosel
1990. 284 S., geb., DM 39_80.

Noch kein Buch iiber Meditation - auch
nicht von K. Tilmann oder Kl. Thomas, die
nicht erwidhnt werden — hat mich so gefes-
selt wie dieses aus der Hand des Miinchner
Psychoanalytiker-Ehepaars. Man erhilt
wichtige Einblicke, Hinweise, Ratschlige,
hort von Erfahrungen und deren Deutun-
gen. Genaue Inhaltsangabe, Sach- und Na-
mensregister, Literaturliste erleichtern den
Umgang. Themen hervorzuheben wire Un-
recht an den anderen.

Ein durchgehender Zug des Buches ladt
ein zum Dialog. Huth betont: ,,Es gibt keine
,nackte’ Erfahrung ohne bewuBte und unbe-

157

wullte Voraussetzungen, sondern jede Er-
fahrung wird zwangsldufig von der eigenen
Denkvoraussetzung interpretiert.” (105) Es
sind hier die des Psychologen: Meditation
als ,,Schulungsweg des BewuBtseins* (155),
und zwar des ,hellen* (Guardini) Bewuf3t-
seins. So wird der schamanistische Weg wie
vieles von C. G. Jung beiseite geschoben,
dafiir aber der der Aufkldrung hervorgeho-
ben. ,Meditativer Tanz“ (136) verdient
keine Aufnahme ins Register. Die Ekstase
tritt gegeniiber der Enstase (ein Wort wohl
schon von Rousselot, nicht erst von Eliade)
zuriick. Der ,,Meister* dhnelt dem freudia-
nischen Therapeuten, wobei man sowohl
die Fehldeutung des Exerzitien-,,Meisters*
(den Ignatius nicht kennt!), wie die Behaup-
tung, daB bei Tauler, Teresa, Franz von As-
sisi, Luther ,,Lebemeister* zu finden seien,
korrigieren miif3te.

Diese Anfragen treffen das psychologi-
sche Paradigma von ,Meditation®, die
Huth insbesondere nach Graf Diirckheim
entwickelt, wobei er sich dessen scharf ab-
lehnendem Kritiker, A. Rosenberg, seltsa-
merweise ,besonders verpflichtet fiihlt“.
Auch E. Underhill, deren Mystikbuch ,,bis
heute uniibertroffen* ist, hat sich in ihrem
bei uns verschwiegenem spiteren Vorwort
von ihrer psychologisierenden Mystikdar- -
stellung distanziert.

Von einem Fachpsychologen hitte man
etwas zuar empirischen Meditations- und
Mystik-Forschung der skandinavischen
Schule (z. B. H. Sundén) erwartet, und dem
theologischen Leser fehlt die Auseinander-
setzung mit der , Leidensmystik“, die den
von Huth hochgeschitzten K. Rahner be-
stimmte, oder mit der Kreuzesmeditation
von Rosenberg.

Diese Fragen grenzen das Buch anf sei-
nen Eigenwert ein: Meditation als ,,Schu-
lungsweg des BewuBtseins“. Und hierza
bietet es soviel Wichtiges, daB3 es nieman-
dem fehlen darf, der sich ernsthaft mit Me-
ditation beschiftigt. Josef Sudbrack SJ

Gentschy, Michael: Yoga und christli-
che Spiritualitiat. Ein Werkbuch. Miin-
chen, Pfeiffer 1989. 304 S., kart., DM
28,-.

Noch ein neues Buch iiber Yoga? Schon
wieder ein neues Buch iiber den Ost-West-



Buchbesprechungen

Dialog? Keine Sorge, daB hier nur wieder
und wieder das Gleiche geschrieben und ab-
geschrieben wird, oder daB die immer glei-
chen Vorurteile und Vorbehalte wieder an-
gefiihrt werden.

Hier hat sich jemand wirklich griindlich
informiert und offensichtlich praktiziert er
auch, wovon er spricht. Gentschy versucht in
seinem Buch ,,dem interessierten Abendlin-
der bzw. Christen den klassischen Yoga von
moglichst vielen Seiten her nahe zu bringen
und Wege aufzuzeigen, wie 6stliche Spiri-
tualitdt die christliche Glaubens- und Le-
benspraxis bereichern kann, ohne die Iden-
titat des Christentums zu bedrohen®. Er hat
intensives Quellenstudium betrieben, greift
auf die jeweils neuesten Ubersetzungen der
Upanishaden, der Bhagavatgita und des
Yogasutra zuriick, welche die philosophi-
schen Grundlagenwerke des Yoga sind. Er
hat sich mit den Pionieren auf dem Gebiete
des Yoga im Westen auseinandergesetzt
(Eliade, Glasenapp, Zimmer und Deussen),
genauso wie mit zeitgendssischen ,bilatera-
len“ Denkern (Griffith, Sundaresan, u. a.).
Aus dem christlichen Abendland zieht er
zum Vergleich das Johannes-Evangelium
als ,,spirituellstes* Evangelium heran, den
Kirchenvater Augustinus, den Mystiker
Dionysios Areopagita und Johannes Cas-
sian ,den Wiistenvater*. Immer wieder
nimmt er auch Erkenntnisse westlicher Psy-
chologie und Soziologie zu Hilfe, um eine
Briicke zu schlagen, Vorurteile abzubauen,
Vorbehalte zu entkriften und auch dem so-
genannten aufgeklirten Westler intellektu-
elle Einordnungen zu erleichtern, mit Er-
folg, wie ich finde. Dennoch, es handelt sich
bei diesem Buch nicht um eine rein wissen-
schaftliche Erdrterung, sondern eher um ein
Werkbuch (so der Untertitel), mit dem der
Leser arbeiten kann und soll. Gentschy
weist immer wieder auf die Notwendigkeit
hin, mit einem Lehrer zu arbeiten, wobei
ihm bewuBt ist, daB es heute schwer sein
diirfte, einen geeigneten Lehrer zu finden,
vor allem dort, wo Yoga fiir mehr als nur
Gymnastik mit seltsamen Verrenkungen an-
gesehen wird. Ich kann, wie der Autor, nur
jeden warnen, die ausfiihrlich dargestellten
Ubungen (v. a. des Pranayama und der Me-
ditationspraxis) ohne entsprechende, indi-
viduelle Anleitung durchzufiihren.

Zugegebenermaflen diirfte es aber

158

schwierig sein, einen Mittelweg zu finden
zwischen Autodidaktentum, Volkshoch-
schulyoga ,,zum Abnehmen*, und der unre-
flektierten Hingabe an einen Modeguru (de-
ren Zeit glicklicherweise abzulaufen
scheint). Die Menschen suchen heute nach
Méglichkeiten der StreBbewiltigung, nach
Ruhe, Einkehr etc. Sie suchen eine vom
Dogma unverstellte Glaubenserfahrung. Sie
suchen konkrete Lebenshilfe, nicht nur
Ideale. Wie der Dalai Lama so deutlich in
einem Gesprich sagte, ,ihr beschreibt das
Ziel in wunderbaren Bildern, emotional an-
sprechend und gewiB voller VerheiBung,
aber der Weg ist unklar. Wie kann ein
Mensch wirklich Schritt fiir Schritt, im tagli-
chen Leben, besser werden? Kennt das
Christentum hier ganz konkrete Anweisun-
gen, die der jeweiligen Situation entspre-
chen?

So sind viele den Weg nach Osten gegan-
gen, sind ausgebrannt wieder zuriickgekehrt
oder ,gingen verloren“. Seit einiger Zeit
nun entdeckt die Kirche wieder mehr ihre
eigenen spirituellen Wurzeln, angeregt
durch die Auseinandersetzung mit dem
Osten.

Die Kirche entdeckt den Kérper (alleror-
ten wird heute Leiberfahrung, Eutonie, und
auch schon ,,christlicher Yoga* angeboten).
Die Kirche entdeckt die Meditation.

Die Kirche entdeckt die Psychoanalyse,
iberhaupt die Psychotherapie...

Bei all diesen Entdeckungen (wobei
»viele Spédne fallen, weil gehobelt wird*)
kann man feststellen, da3 man dort, wo man
sich ehrlich, furchtlos und beherzt ausein-
andersetzt, fast immer nur bereichert her-
vorgeht aus der Beriihrung mit dem ver-
meintlich Bedrohlichen und anderen.

Michael Gentschys Buch ist fiir mich ein
wichtiger Beitrag im interreligidsen Dialog,
ein Beispiel fiir Offnung und Toleranz fiir
das Fremde, ohne dabei die eigenen Wur-
zeln preiszugeben. Warum auch? Finde ich
erst zu einer Beruhigung des ,ewig ge-
schwitzigen Mentals” (so ein Ziel des Yoga)
kann sich mir die Ruhe des ,Seelengrun-
des* auftun, worin mir erst recht die Wahr-
heiten meiner eigenen Tradition aufgehen,
der Tradition, in der ich beheimatet bin.

Nach der Lektiire von Gentschys Buch
wird man neugierig auf die Originaltexte,
ob christlich, ob hinduistisch oder beides.



Buchbesprechungen

Man sollte dabei aber Gentschys sehr lie-
benswiirdiges Nachwort im Kopf behalten:
»Was zihlt, ist nicht die Theorie, sondern
die Praxis. Es ist gefihrlich, sich in Theo-
rien und Reflexionen zu verlieren. Nehmen
Sie dieses Buch und all die vielleicht interes-
santen Gedanken, Ratschlige und Tips
nicht als letzte Konsequenz. Legen Sie es
wieder beiseite und beginnen Sie sich in die
Haltung des Nach-Innen-Lauschens einzu-
iiben und zu meditieren.* Peter Rehm

Witt, Detlef: Erneuerung durch Medi-
tation. Wege zum urspriinglichen Men-
schen. Mit 21 Abb. Miinchen, Kosel
1990. 210 S., brosch., DM 29,80.

Der Autor geht davon aus, dal der natiirli-
che, urspriingliche Mensch ein Kontempla-
tiver ist. Wer aber lebt schon kontemplativ,
natiirtich, urspriinglich? Ist Erneuerung
durch Meditation méglich? ,,Vor Gott zéhlt,
ob ein Mensch sich auf den Weg macht. Er
holt jeden da ab, wo dieser sich gerade be-
findet (Phil 3,12) und fiihrt ihn unbegrenzt
weiter (2 Kor 3,19) in das Licht, das er letzt-
lich selbst ist und das zugleich das Innerste
eines jeden Menschen ist (Joh 1)* (35).

D. Witt ist in der biblischen Uberliefe-
rung beheimatet. Von der jiidisch-christli-
chen Offenbarungsreligion her entdeckt
und deutet er in den Ur(Erfahrungs-)religio-
nen auBlerbiblischer Provenienz vieles, was
spirituelle Einheit besagt. Nicht jeder wird
ihm dabei in jedem Fall zustimmen. Ihm
geht es vor allem darum, herauszustellen,
worin sich religiése Erfahrungen und spiri-
tuelle Begrifflichkeiten gleichen; die jewei-
lige Unvergleichbarkeit herauszuarbeiten
ist nicht sein Interesse. Der Autor weiB sich
der Praxis der Zenmeditation verpflichtet.
Von dorther ergibt sich seine Theoriebil-
dung.

Die Kapiteliiberschriften spiegein die be-
handelte Thematik wider: der urspriingliche
Mensch, die Degeneration des Menschen,
Erde, Wasser, Geisthauch, Feuer, die erneute
Geburt in der Goldelixierlehre, die erneute
Geburt in der Geschichte des Volkes Israel
und in Jesus Christus, Reinkarnation — Auf-
erstehung der Toten.

Viele kognitive Details, phinomenologi-
sche Einzelbeobachtungen und etymologi-
sche Hinweise auf verschiedene Kultur-

159

kreise sind fiir die Weise der Darstellung ty-
pisch: ,Die Hohle, in der das Feuer, das
zum Himmel fiihrt, verborgen ist, ist die un-
tere Leibeshohle (Bibel: Splanchna, Koilia;
im Taoismus: das untere Elixierfeld; im
Zen: Hara), aus der durch Einlassen in das
Selbst (Atman/Geisthauch) der unsterbli-
che Mensch (Purusha/Christus/Buddhana-
tur) in uns zur Welt kommt*“ (116).

Alles in allem: ein konkreter, manchmal
vielleicht etwas naiver Versuch, das Ge-
spriach der Weltreligionen mit ihren medita-
tiven Praktiken und Symbolen existentiell
zu riskieren. Die theologische Basis ist die
Uberzeugung des Autors: ,,Der in den ge-
schichtslosen Ursprungsreligionen primir
als immanent wirkend erfahrene Ursprung-
Gott ist derselbe wie der als transzendent er-
fahrene Gott der Geschichte des Volkes Is-
rael“ (160). Paul Imhof SJ

Waldenfels, Hans: Begegnung der Re-
ligionen. Theologische Versuche I (Be-
gegnung: ). Bonn, Borengisser 1990,
377 S., geb., DM 43,80.

In diesem I. Band der neuen Reihe ,,Begeg-
nung” findet man religionsgeschichtlich Be-
kanntes, auch Neues. Alles ist wohlgeord-
net und wird auf einem sehr hohen Grad an
ProblembewuBtsein prisentiert. Es handelt
sich um ein Buch, das in kenntnisreicher
Weise eine Offenheit fiir andere Religionen
wie eine Entschiedenheit zum eigenen
christlichen Glauben miteinander in Ein-
klang bringt. Ein im positiven Sinn des Wor-
tes katholisches Buch, das die Dialogfahig-
keit férdert. Theologische Ansitze, religiose
Bewegungen und groB3e Weltreligionen wer-
den vorgestellt, verschiedene Stromungen
in den Weltreligionen differenziert bedacht.
Informativ wird die jeweilige Entstehungs-
geschichte dargeboten: Wie kam es zum
Hinduismus bzw. den Hindu-Religionen,
zum Buddhismus, zum Islam, zu Taoismus
und Konfuzianismus? Was sind entschei-
dende Texte und Heilige Schriften?
Fragen nach der Transzendenz, nach der
Sikularisierung, dem Frieden, der Wahr-
heit, dem Absolutheitsanspruch des Chri-
stentums und dem Wesen Jesu werden eror-
tert. Es finden sich interessante Einzelunter-
suchungen, etwa tiber die Stellung von Ma-
ria und Jesus in Koran und Talmud. Was



Buchbesprechungen

besagt in den verschiedenen Religionen
z.B. Befreiung und Erldsung, Erkenntnis
und Erleuchtung, Heil und Offenbarung?

Die christliche Perspektive wird vom Au-
tor auf dem Boden des I1. Vatikanums (No-
stra aetate) erarbeitet. Man kann seinem Ur-
teil nur beipflichten, daB der interreligitse
Dialog nicht nur auf der Basis theoretischer
Erdrterungen zu fithren ist, sondern es zu ei-
nem Austausch geistlicher Erfahrung kom-
men muB (vgl. 154). Angstfrei diirfen die
Christen davon ausgehen: ,,Gott will, daB
alle Menschen gerettet werden® (1 Tim 2, 4).
In der Sicht des Glaubigen ist Jesus dabei
die Epiphanie des Heils.

Auf zwei Details sei noch aufmerksam ge-
macht, ndmlich erstens das Interesse bei
Buddhisten an der kenotischen Christolo-
gie. ,,Gerade die Radikalitidt der Selbstent-
duBerung Gottes im Kreuzestod Jesu (vgl.
Phil 2) wird heute zu einem Beriihrungs-
punkt zwischen Christen und Buddhisten*
(163). Und zweitens, daB es lohnt, MiBver-
stindnisse zu kldren, die im jeweiligen
sprachlichen Vorverstindnis begriindet
sind. ,,Im durchschnittlichen asiatischen
Verstdndnis ist ,Person‘ bis heute Ausdruck
von Unterscheidung und Vereinzelung,
nicht Ausdruck von Wiirde und Einzigartig-
keit. DaBl die Rede von einem ,personalen
Gott* angesichts des negativen Vorverstind-
nisses von ,Person‘ unverstindlich bleiben
muBl, ist von hier aus erkldrlich“ (161).
Uberginge zu einem gemeinsamen Verste-
henshorizont sind méglich.

Dem Grundanliegen von H. Waldenfels
ist zuzustimmen: Es ist Zeit fiir eine neue
Begegnung der Religionen, denn ,,bei aller
Betonung ethnischer, nationaler, kultureller
und religioser Eigenheiten war das BewuBt-
sein, zu einer weltumfassenden Schicksals-
gemeinschaft zu gehéren, niemals in der
Menschheit so stark ausgebildet wie in un-
serer Zeit“ (334). Paul Imhof ST

Levenson, Claude B.:Dalai Lama. Die
autorisierte Biographie des Nobel-
preistriagers. Aus d. Franz. v. Elisabeth
Mainberger-Ruh.  Ziirich, Benziger
1990. 368 S., geb., DM 46,—,

Die in der Schweiz lebende Journalistin, die
durch gréBere, gehaltvolle Arbeiten be-

160

kannt wurde, legt die Lebensbeschreibung
einer der faszinierendsten Persénlichkeiten
unserer Zeit vor. Eingeflossen sind neben
Zitaten aus Publikationen auch viele per-
sénliche Gespriche der Autorin mit dem
Dalai Lama. Drei Ebenen sind in gut lesba-
rer Weise ineinandergeschoben.

Einmal ist es die politische Geschichte
des Landes Tibet. Uber die Reihe der Vor-
ginger des 14. Dalai Lama, der den Ge-
burtsnamen Tenzin Gyatso trigt, und iiber
seine Berufungs- und Vertreibungsge-
schichte entwickelt Levenson einen Uber-
blick iiber das Werden und die heutigen
Probleme des uralten Kulturlandes, das un-
ter der chinesischen Besetzung leben muB.
Im letzten Kapitel sind fiir die deutsche
Ubersetzung auch die jungsten Ereignisse
nachgetragen.

Bei der Lektiire tut sich ein Einblick in
die tibetanische Kultur und Religion auf,
die gerade durch die Verkniipfung mit der
Person des Dalai Lama eigenstidndiges Pro-
fil gewinnt. Man begegnet der selbstver-
stindlichen Begegnung mit der Natur, der
friedvollen Ruhe und der Menschenfreund-
lichkeit einer groBen Kultur.

Hiermit aber wird die dritte und eigentli-
che Ebene der Verdffentlichung beriihrt,
das Vorstellen und Deuten der Person des
Dalai Lama. Er wird liebevoll als die reife,
iberlegene, aus der Tradition des Maha-
yana-Buddhismus erwachsene Gestalt ge-
schildert, deren lautere Weisheit zu Recht
mit dem Friedensnobelpreis geehrt wurde -
seine Dankesrede findet sich im Anhang.
Aber zugleich stellt sich die Frage: Ob er
selbst noch das vertritt, was der fromme Ti-
betaner von der ,Inkarnation des Buddha
des Grenzenlosen Mitleids, Gottkénig,
Herrscher tiber das Schneeland, Ozean der
Weisheit” erwartet. Der Dalai Lama selbst
bezweifelt es und meint zu einem Problem
von heute: ,,Offiziell, in der Offentlichkeit
habe ich zu dieser Frage nicht Stellung ge-
nommen und bin nicht sicher, ob die Tibe-
ter bereit sind, eine Diskussion zu diesem
Thema zuzulassen.“

Gerade diese Verarbeitung der buddhisti-
schen Tradition in ein modernes, vielleicht
eher philosophisches Konzept, macht den
Dalai Lama so faszinierend und auch so
wichtig. Josef Sudbrack SJ





