
BUCHBESPRECHUNGEN 

Meditation 

Meditation und Gottesdienst. Mit Beitr. 
v. Gerhard Ruhbach, Reinhard Deich- 
gräber u. a. Göttingen, Vandenhoeck & 
Ruprecht 1989. 196 S., kart., DM 28,-. 

Im Horizont eines seit Jahren wachsenden 
Interesses an Spiritualität und Meditation 
christlicher wie nichtchristlicher Provenienz 
hat man damit rechnen dürfen, daß kirchli- 
ches Bemühen um Gottesdienst und Predigt 
sich schwerpunktmäßig mit meditativen Zu- 
gängen befassen wird. Das geschieht bikon- 
fessionell mit Beginn des Kirchenjahres 
1990/91 in Gestalt einer eigenen Predigt- 
text-Reihe, die G. Ruhbach, A. Grün und U. 
Wilckes herausgeben. Der hier vorzustel- 
lende Einführungsband •Meditation und 
Gottesdienst", auch unabhängig von der 
Reihe beziehbar und in sich geschlossen, 
stellt einen vielversprechenden Auftakt dar. 

Das Programm orientiert sich an einem 
Meditationsbegriff, der im Kontext christli- 
cher Theologie beheimatet und daher im 
wesentlichen gegenständlich orientiert ist. 
Es will ihn trotz seines Schillerns festhalten 
und von seinem viele Jahrhunderte zählen- 
den kirchlichen Gebrauch her bestimmen. 
Besinnung, vertiefende Wahrnehmung, 
Konzentration, Aufmerksamkeit sind ge- 
meint, was in bezug auf alle gottesdienstli- 
chen Elemente ausgeführt wird. 

Für besonders gelungen halte ich R. 
Deichgräbers einführende Behandlung der 
Frage •Was ist Meditation?". Man spürt ihr 
ab, daß sie aus reicher persönlicher Erfah- 
rung mit christlicher Spiritualität schöpft. 
Behutsam wird der Leser an das Thema her- 
angeführt, um in ihrer Schlichtheit überzeu- 
gende Anleitungen zu empfangen. Deren 
Spannweite reicht von äußeren Vorausset- 
zungen des Meditierens bis hin zu tiefen 
theologischen Überlegungen. Teilweise 
nimmt er, auch in seinem Beitrag über die 
•Meditation biblischer Gattungen", schon 
Homiletisches vorweg. Denn •Meditation 
und Predigt" behandelt in einem eigenen 
Kapitel G. Ruhbach, der außerdem den 
evangelischen Teil der Abendmahlsthema- 
tik übernimmt. Eine Reihe von Beiträgen 

sucht meditative Zugänge auf dem Gebiet 
der Liturgik, beispielsweise der von K.-F. 
Wiggermann über meditative Vollzüge oder 
der von A. Grün übers Kirchenjahr. Es feh- 
len auch nicht Überlegungen zur Rolle der 
Meditation beim gottesdienstlichen und 
beim täglichen Gebet. 

Daß Schweigen ein integrales Moment je- 
der Form von Meditation darstellt, beleuch- 
ten die Autoren im Hinblick auf die indivi- 
duelle Praxis wie auf liturgische Vollzüge. 
Zu einer •Theologie des Wortes" bilden 
Schweigen und Stille keinen Widerspruch, 
vielmehr verleihen sie dem Wort ein um so 
stärkeres Gewicht. Das gilt indessen für das 
gesamte Programm: Meditation als wich- 
tige, obschon keinesfalls einzige Form der 
Wahrnehmung läßt Inhaltsfragen offen, 
stellt ihre Wirksamkeit in den Dienst weit- 
gehend beliebiger Inhalte. So ist sie als Me- 
thode gerade auch in anderen Religionen zu 
Hause. Eine Konzentration auf die Me- 
thode, wie sie mit dem Einführungsband 
und der gesamten Reihe intendiert ist, läßt 
sich zwar im Zeichen des Nachholbedarfs 
in Sachen Meditation rechtfertigen, ja be- 
grüßen, setzt sich aber der Versuchung aus, 
theologische Fragen des Inhalts über Ge- 
bühr zu vernachlässigen. Dieser Gefahr 
sind die Autoren des Einführungsbandes 
aufgrund ihrer spürbaren Orientierung an 
bewußt christlicher Spiritualität weithin 
entgangen. Dennoch wäre zu fragen, ob 
nicht einige Abstürze ins Phrasenhafte oder 
theologisch doch recht Zweifelhafte (•Das 
Fasten führt uns in die Wahrheit... Wir kön- 
nen nichts mehr verdrängen" [79] - •Im Ge- 
schöpf des Windes können wir den Schöp- 
fergeist selbst erahnen und ertasten" [86] - 
Das Schweigen ohne Gedanken und Bilder 
•ist das Einssein mit Gott" [177]) vermeid- 
bar gewesen wären, oder ob nicht etwa eine 
Besinnung zum Verhältnis vom Gesetz und 
Evangelium angebracht gewesen wäre, von 
der aus •Meditation" als Vollzug und Werk- 
zeug theologisch noch schärfer hätte be- 
leuchtet werden können. 

Ungeachtet dessen verdient das Werk als 
ganzes hohes Lob: Nachdem es in durchaus 



Buchbesprechungen 155 

umsichtiger, gut nachvollziehbarer Weise 
an eine noch immer viel zu wenig beachtete 
und gelebte Dimension christlich-religiösen 
Vollzugs erinnert, empfehle ich es nicht nur 
allen mit der Meditationsthematik noch we- 
nig vertrauten Pfarrern, sondern auch allen 
Theologie-Studenten als ein Standardwerk 
für ihre praktisch-theologische Ausbildung. 

Werner Thiede 

Bours, Johannes: Halt an, wo laufst du 
hin? Bildmeditation. Hrsg. u. eingef. v. 
Paul Deslaers. Freiburg, Basel, Wien, 
Herder 1990. 152 S., geb., DM 36,-. 

•Gott ist unermeßlich, um auch als schon 
Gefundener immer weiter gesucht werden 
zu können." Was Augustinus (in Joh Tr. 
63,1) mit diesem Wort ausdrücken möchte, 
meint nicht, daß der Weg zu Gott auf eine 
rein geistige Ebene oder in eine höhere Gei- 
stigkeit führt. Die christliche Gotteserfah- 
rung liegt nicht jenseits des Offenbarungs- 
wortes, sie ist vielmehr worthaft und fleisch- 
haft, weil ganz hineingenommen in die 
Leiblichkeit des Gotteswortes. Die Begeg- 
nung mit Gottes Wort kommt aus der Wach- 
heit der Sinne. Dies wird auf dem Weg vom 
Alten zum Neuen Testament besonders 
deutlich im Zeugnis des Bildes: Von der 
prophetischen Bildvision bis hin zur neute- 
stamentlichen Apokalypse verbindet sich 
Gottes Wort aufs engste mit dem Bild, das 
in seiner Sinnenhaftigkeit geheimnisvoll 
und nicht voll ausdeutbar bleibt. Die Bild- 
gestalt, die zur Wort- und Fleischgestalt der 
christlichen Offenbarung gehört, steht zwi- 
schen menschlichem Wort und göttlichem 
Offenbarungswort. 

•Alle Religiosität lebt von Metaphern 
und Symbolen" (11). Was im Rahmen einer 
theologischen Ästhetik (H. U. von Baltha- 
sar) eigens zu bedenken wäre, findet auf 
dem Weg der Meditation des Bildes seinen 
konkreten Ausdruck. Es handelt sich um 
jene Weise der Meditation, •die sich in ei- 
ner ganzheitlichen Zuwendung mit den sin- 
nenhaften und geistigen Kräften öffnet in 
einem verweilenden Hören und Schauen 
und (die) in der Tiefe der Seele (in der Er- 
lebnisschicht) zu einer Begegnung, Berüh- 
rung, Erfahrung, Einigung führt" (J. Bours). 
Die Tiefenschau des Bildes läßt den Be- 
trachter auf seinen eigenen Lebens- und 
Glaubensweg schauen und Gottes Gegen- 

wart in der Geschichte entdecken, angefan- 
gen bei der Schöpfung bis hin zu Jesus Chri- 
stus, der •das Bild des unsichtbaren Gottes" 
ist(Kol 1,15). 

Die praktische Seite einer Theologie des 
Bildes findet der Leser in dem vorliegenden 
Buch, das dem Leser das Lebenswerk eines 
•Klassikers" der Bildmeditation erschließt. 
Die Bedeutung des Buches ergibt sich zu- 
nächst daraus, daß es einen •Einblick in die 
Frömmigkeitsgeschichte der Nachkriegs- 
zeit" (9) gibt. Die 56 Bildmeditationen, die 
Paul Deslaers gesammelt und mit einer Ein- 
führung versehen hat, enthalten Meditatio- 
nen aus dem Zeitraum von mehr als drei 
Jahrzehnten; es sind die Jahre, in denen Jo- 
hannes Bours in der Theologenausbildung 
tätig war. Entstanden im Collegium Borro- 
maeum in Münster, waren die Meditationen 
ursprünglich für den kleinen Kreis der Stu- 
denten gedacht. In den allabendlichen 
•Puncta Meditationis", die ursprünglich 
Wortmeditationen waren, ging es Johannes 
Bours um eine •Be-Sinnung", die alle Sinne 
anregt. Ein- bis zweimal im Monat legte 
Bours eine Bildmeditation vor, für die er ei- 
gens ein •praktisches Modell" erfand, •bei 
dem die entsprechende Bildkarte von auf- 
klappbaren Textseiten gerahmt wird, damit 
das Bild auch beim Lesen des Textes vor 
Augen sein kann" (9). Das Anliegen, das 
Bours mit der Meditation verfolgt, wird 
deutlich im Blick auf den zeitgeschichtli- 
chen Kontext: Die vorkonziliare Zeit be- 
stimmte eine eher diskursive Frömmigkeit; 
sie hinterließ bei den Studenten einen Über- 
druß an Wort und Gedanken. Die intellek- 
tualistische und moralistische Verengung, 
die mit der herkömmlichen Spiritualität ge- 
geben war, versuchte Bours dadurch zu 
überwinden, daß er in seinen Bildmeditatio- 
nen den Weg der Tiefenmeditation ein- 
schlägt, ein Weg, der die Innenbilder 
menschlichen Lebens aufleuchten läßt. Der 
Betrachter wird angeleitet, das Bild nicht 
nur anzuschauen, sondern selbst •im Bilde 
zu sein" und die Aussage •hinter dem Bild" 
zu erkennen; dies wird möglich, wenn sich 
der Betrachter dem Bild in der Haltung der 
•Sehgeduld" nähert. Bildkriterien, von de- 
nen sich Bours auf dem Weg zur Tiefenme- 
ditation des Bildes leiten läßt, sind: Das 
Bild soll der Altersphase des Betrachters an- 
gemessen sein und seinem Heil dienen; es 



Buchbesprechungen 156 

soll einfach und heilend sein und den Be- 
trachter so ansprechen, daß es ihn in die 
Dynamik seiner Glaubenssendung führt. 

Michael Schneider SJ 

Stachel, Günter: Gebet, Meditation, 
Schweigen. Schritte der Spiritualität. 
(Herder Taschenbuch; 1623) Freiburg 
i. Br., Herder 1989. 188 S., kart., DM 
14,90. 

Dies ist das Buch eines bekannten Reli- 
gionspädagogen. Ist es deshalb schon ein 
religionspädagogisches Buch? Man weist 
gegenwärtig zu Recht immer nachdrückli- 
cher darauf hin, daß Seelsorge und Reli- 
gionsunterricht wirkungslos bleiben, ja sich 
schädlich auswirken müssen, wenn sie nicht 
getragen sind von spiritueller Kultur und 
Praxis der Lehrenden und •Sorgenden" (so 
etwa Henri J. M. Nouwen). Aber es wäre wi- 
dersinnig, die Einübung in spirituelle Kul- 
tur, wie Stachel sie beschreibt, um der Stei- 
gerung pastoraler und didaktischer Kompe- 
tenz willen auf sich zu nehmen. Sie ist kein 
Pflichtpensum für erfolgreich sein wollende 
Lehrer, sondern Herausforderung für jeden, 
der sich als Glaubender bzw. als zu glauben 
Versuchender ernst nimmt. Und es versteht 
sich von selbst, daß •nemo dat, quod non 
hat" - daß niemand das Ernstnehmen des 
Glaubensweges vermitteln kann, der sich 
selbst als zu glauben Versuchenden nicht 
ernst nimmt. 

Die •Schritte der Spiritualität", die Sta- 
chel skizziert, mögen manchem Leser selbst- 
verständlich vorkommen; aber Stachel gibt 
doch m. E. wertvolle Hilfen, sie zu gehen. 
Die Hinweise zum Beten - insbesondere 
zum Bittgebet - haben denn auch ihr Ge- 
wicht weniger in den •theoretischen" Vor- 
klärungen als in den von eindrucksvoll er- 
schlossenen Texten ausgehenden Hilfen, 
sich auf den Vollzug selbst einzulassen. 
Hilfreich und als Korrektiv an heute allzu 
selbstverständlichen Akzentsetzungen 
wichtig sind Stachels aus alten Traditionen 
schöpfende Hinweise zur Schriftmedita- 
tion, der Meditation-Rezitation etwa von 
Psalmworten oder der Bergpredigt. Die Pra- 
xis der rezitierenden, die Worte •wieder- 
käuenden" Schriftmeditation ist uns ja weit- 
hin abhanden gekommen und durch die ge- 
bräuchlichen  flachen  Bibelübersetzungen 

sehr erschwert; Stachel merkt zu Recht im- 
mer wieder Oberflächlichkeiten und Fehler 
etwa der Einheitsübersetzung an. So ist es 
geradezu ein Glück, daß uns mit der Stier- 
Übersetzung jetzt ein deutsches Neues Te- 
stament geschenkt ist, das an Einfühlung 
und Sprachkraft der Buber-Übersetzung 
des •Alten" Testaments nahekommt. 

Auch zu den Themen •Schweigen" und 
•Mystik" wird man bei Stachel weniger 
•neue Informationen" finden als hilfreiche, 
bewegende Impulse, die heute vielfach be- 
sprochenen Wege auch zu gehen. Man kann 
dieses Buch kaum aus der Hand legen, ohne 
sich der Frage zu stellen, wie man es selbst 
hält mit der •Achtsamkeit", mit der Suche 
nach dem Frieden, der den erfüllt, der nicht 
immer nur und in allem •das Seine" sucht. 
Texte etwa von Simone Weil, Marguerite 
Porete, Meister Eckhart nehmen den Leser 
an der Hand - Stachel versteht es meister- 
haft, sie nahezubringen - und fordern dazu 
heraus, die Frage auszuhalten, ob man das 
längst Gewußte auch geschmeckt hat. Ins- 
gesamt ein Buch, das man nicht unberührt 
aus der Hand legt und auch dann gewiß 
nicht an einen entlegenen Platz im Bücher- 
schrank stellt; ein Buch, das man manchem 
Weggefährten gern in die Hand geben 
möchte. Jürgen Werbick 

Schaller, Hans: Ja zu meinen Umwe- 
gen. (Topos Taschenbuch; 199) Mainz, 
Matthias-Grünewald-Verlag 1990. 117 
S., kart., DM 9,80. 

•Ja zu meinen Umwegen. - Ein nicht sehr 
plausibler Titel; besonders in einer Zeit, in 
der man schnell vorankommen muß, wo ra- 
sche Erledigung und Effizienz gefragt sind. 
Da haben nur kürzeste Wege eine Chance." 
- So leitet H. Schaller sein zuletzt erschiene- 
nes Taschenbuch ein. Es schließt unmittel- 
bar an das Büchlein: Wie finde ich meinen 
Weg (Topos, Bd. 157) an, das vor allem die 
Entscheidungsfindung behandelt. 

Mit diesen weiterführenden Gedanken, 
die aber in sich eine geschlossene Einheit 
bilden und an einen noch breiteren Leser- 
kreis gerichtet sind, lenkt uns der Autor auf 
eine eher ungewöhnliche Spur. Er geht dem 
Menschen dort nach, wo er in Engpässen 
des Lebens keinen Ausweg mehr sieht; wo 
er getroffene und gelebte Entscheidungen 



Buchbesprechungen 157 

anzweifelt oder umgestoßen hat und Bruch- 
stücke seines Lebens in Händen hält; wo er 
sich wegen seines Versagens quält, es nicht 
zulassen und annehmen kann. Hier weist H. 
Schaller neue Wege: •Es lebt in uns eine vi- 
tale Hoffnung, kraft derer wir uns weigern, 
gemachte Umwege einfach als sinnlos abzu- 
tun. Wir suchen deshalb unaufhörlich nach 
Sinn und Erhellung, ahnen instinktiv, daß 
hinter scheinbarem Leerlauf etwas Lebendi- 
ges sich bereit hält, daß in den Bruchstellen 
unserer Biographie verdeckte Markierun- 
gen und Richtungsanzeigen liegen kön- 
nen ... Wo zeigt sich der rote Hoffnungsfa- 
den, der sich unversehrt durch dieses zer- 
brochene Ganze eines Lebens hindurch- 
zieht?" 

Der Autor behandelt dieses Thema mit 
menschlicher Wärme, psychologischem 
Einfühlungsvermögen und spiritueller Tiefe 
und eröffnet dem Leser neue Zugänge, um 
sein Leben und seine individuelle Situation 
besser ausleuchten, bejahen und verändern 
zu können. Sehr ansprechend ist die Le- 
bensnähe dieser Ausführungen, die sich 
vorerst ganz an der menschlichen Situation 
orientieren, diese dann aber in ihrer religiö- 
sen Dimension erhellen und somit den •ro- 
ten Hoffnungsfaden" auch durch die 
Bruchstücke menschlichen Lebens auf- 
scheinen lassen. Ein ermutigendes Buch, 
das nicht nur Menschen in Problemsituatio- 
nen hilfreich sein wird, sondern auch jenen, 
die andere auf schwierigen Wegstrecken be- 
gleiten. Elfriede Homer 

Huth, Almut/Werner Huth: Handbuch 
der Meditation. München, Kösel 
1990. 284 S., geb., DM 39,80. 

Noch kein Buch über Meditation - auch 
nicht von Kl. Tilmann oder Kl. Thomas, die 
nicht erwähnt werden - hat mich so gefes- 
selt wie dieses aus der Hand des Münchner 
Psychoanalytiker-Ehepaars. Man erhält 
wichtige Einblicke, Hinweise, Ratschläge, 
hört von Erfahrungen und deren Deutun- 
gen. Genaue Inhaltsangabe, Sach- und Na- 
mensregister, Literaturliste erleichtern den 
Umgang. Themen hervorzuheben wäre Un- 
recht an den anderen. 

Ein durchgehender Zug des Buches lädt 
ein zum Dialog. Huth betont: •Es gibt keine 
,nackte' Erfahrung ohne bewußte und unbe- 

wußte Voraussetzungen, sondern jede Er- 
fahrung wird zwangsläufig von der eigenen 
Denkvoraussetzung interpretiert." (105) Es 
sind hier die des Psychologen: Meditation 
als •Schulungsweg des Bewußtseins" (155), 
und zwar des •hellen" (Guardini) Bewußt- 
seins. So wird der schamanistische Weg wie 
vieles von C. G. Jung beiseite geschoben, 
dafür aber der der Aufklärung hervorgeho- 
ben. •Meditativer Tanz" (136) verdient 
keine Aufnahme ins Register. Die Ekstase 
tritt gegenüber der Enstase (ein Wort wohl 
schon von Rousselot, nicht erst von Eliade) 
zurück. Der •Meister" ähnelt dem freudia- 
nischen Therapeuten, wobei man sowohl 
die Fehldeutung des Exerzitien-•Meisters" 
(den Ignatius nicht kennt!), wie die Behaup- 
tung, daß bei Tauler, Teresa, Franz von As- 
sisi, Luther •Lebemeister" zu finden seien, 
korrigieren müßte. 

Diese Anfragen treffen das psychologi- 
sche Paradigma von •Meditation", die 
Huth insbesondere nach Graf Dürckheim 
entwickelt, wobei er sich dessen scharf ab- 
lehnendem Kritiker, A. Rosenberg, seltsa- 
merweise •besonders verpflichtet fühlt". 
Auch E. Underhill, deren Mystikbuch •bis 
heute unübertroffen" ist, hat sich in ihrem 
bei uns verschwiegenem späteren Vorwort 
von ihrer psychologisierenden Mystikdar- 
stellung distanziert. 

Von einem Fachpsychologen hätte man 
etwas zur empirischen Meditations- und 
Mystik-Forschung der skandinavischen 
Schule (z. B. H. Sunden) erwartet, und dem 
theologischen Leser fehlt die Auseinander- 
setzung mit der •Leidensmystik", die den 
von Huth hochgeschätzten K. Rahner be- 
stimmte, oder mit der Kreuzesmeditation 
von Rosenberg. 

Diese Fragen grenzen das Buch auf sei- 
nen Eigenwert ein: Meditation als •Schu- 
lungsweg des Bewußtseins". Und hierzu 
bietet es soviel Wichtiges, daß es nieman- 
dem fehlen darf, der sich ernsthaft mit Me- 
ditation beschäftigt. Josef Sudbrack SJ 

Gentschy, Michael: Yoga und christli- 
che Spiritualität. Ein Werkbuch. Mün- 
chen, Pfeiffer 1989. 304 S., kart., DM 
28,-. 

Noch ein neues Buch über Yoga? Schon 
wieder ein neues Buch über den Ost-West- 



Buchbesprechungen 158 

Dialog? Keine Sorge, daß hier nur wieder 
und wieder das Gleiche geschrieben und ab- 
geschrieben wird, oder daß die immer glei- 
chen Vorurteile und Vorbehalte wieder an- 
geführt werden. 

Hier hat sich jemand wirklich gründlich 
informiert und offensichtlich praktiziert er 
auch, wovon er spricht. Gentschy versucht in 
seinem Buch •dem interessierten Abendlän- 
der bzw. Christen den klassischen Yoga von 
möglichst vielen Seiten her nahe zu bringen 
und Wege aufzuzeigen, wie östliche Spiri- 
tualität die christliche Glaubens- und Le- 
benspraxis bereichern kann, ohne die Iden- 
tität des Christentums zu bedrohen". Er hat 
intensives Quellenstudium betrieben, greift 
auf die jeweils neuesten Übersetzungen der 
Upanishaden, der Bhagavatgita und des 
Yogasutra zurück, welche die philosophi- 
schen Grundlagenwerke des Yoga sind. Er 
hat sich mit den Pionieren auf dem Gebiete 
des Yoga im Westen auseinandergesetzt 
(Eliade, Glasenapp, Zimmer und Deussen), 
genauso wie mit zeitgenössischen •bilatera- 
len" Denkern (Griffith, Sundaresan, u. a.). 
Aus dem christlichen Abendland zieht er 
zum Vergleich das Johannes-Evangelium 
als •spirituellstes" Evangelium heran, den 
Kirchenvater Augustinus, den Mystiker 
Dionysios Areopagita und Johannes Cas- 
sian •den Wüstenvater". Immer wieder 
nimmt er auch Erkenntnisse westlicher Psy- 
chologie und Soziologie zu Hilfe, um eine 
Brücke zu schlagen, Vorurteile abzubauen, 
Vorbehalte zu entkräften und auch dem so- 
genannten aufgeklärten Westler intellektu- 
elle Einordnungen zu erleichtern, mit Er- 
folg, wie ich finde. Dennoch, es handelt sich 
bei diesem Buch nicht um eine rein wissen- 
schaftliche Erörterung, sondern eher um ein 
Werkbuch (so der Untertitel), mit dem der 
Leser arbeiten kann und soll. Gentschy 
weist immer wieder auf die Notwendigkeit 
hin, mit einem Lehrer zu arbeiten, wobei 
ihm bewußt ist, daß es heute schwer sein 
dürfte, einen geeigneten Lehrer zu finden, 
vor allem dort, wo Yoga für mehr als nur 
Gymnastik mit seltsamen Verrenkungen an- 
gesehen wird. Ich kann, wie der Autor, nur 
jeden warnen, die ausführlich dargestellten 
Übungen (v. a. des Pranayama und der Me- 
ditationspraxis) ohne entsprechende, indi- 
viduelle Anleitung durchzuführen. 

Zugegebenermaßen     dürfte     es     aber 

schwierig sein, einen Mittelweg zu finden 
zwischen Autodidaktentum, Volkshoch- 
schulyoga •zum Abnehmen", und der unre- 
flektierten Hingabe an einen Modeguru (de- 
ren Zeit glücklicherweise abzulaufen 
scheint). Die Menschen suchen heute nach 
Möglichkeiten der Streßbewältigung, nach 
Ruhe, Einkehr etc. Sie suchen eine vom 
Dogma unverstellte Glaubenserfahrung. Sie 
suchen konkrete Lebenshilfe, nicht nur 
Ideale. Wie der Dalai Lama so deutlich in 
einem Gespräch sagte, •ihr beschreibt das 
Ziel in wunderbaren Bildern, emotional an- 
sprechend und gewiß voller Verheißung, 
aber der Weg ist unklar. Wie kann ein 
Mensch wirklich Schritt für Schritt, im tägli- 
chen Leben, besser werden? Kennt das 
Christentum hier ganz konkrete Anweisun- 
gen, die der jeweiligen Situation entspre- 
chen?" 

So sind viele den Weg nach Osten gegan- 
gen, sind ausgebrannt wieder zurückgekehrt 
oder •gingen verloren". Seit einiger Zeit 
nun entdeckt die Kirche wieder mehr ihre 
eigenen spirituellen Wurzeln, angeregt 
durch die Auseinandersetzung mit dem 
Osten. 

Die Kirche entdeckt den Körper (alleror- 
ten wird heute Leiberfahrung, Eutonie, und 
auch schon •christlicher Yoga" angeboten). 
Die Kirche entdeckt die Meditation. 

Die Kirche entdeckt die Psychoanalyse, 
überhaupt die Psychotherapie... 

Bei all diesen Entdeckungen (wobei 
•viele Späne fallen, weil gehobelt wird") 
kann man feststellen, daß man dort, wo man 
sich ehrlich, furchtlos und beherzt ausein- 
andersetzt, fast immer nur bereichert her- 
vorgeht aus der Berührung mit dem ver- 
meintlich Bedrohlichen und anderen. 

Michael Gentschys Buch ist für mich ein 
wichtiger Beitrag im interreligiösen Dialog, 
ein Beispiel für Öffnung und Toleranz für 
das Fremde, ohne dabei die eigenen Wur- 
zeln preiszugeben. Warum auch? Finde ich 
erst zu einer Beruhigung des •ewig ge- 
schwätzigen Mentals" (so ein Ziel des Yoga) 
kann sich mir die Ruhe des •Seelengrun- 
des" auftun, worin mir erst recht die Wahr- 
heiten meiner eigenen Tradition aufgehen, 
der Tradition, in der ich beheimatet bin. 

Nach der Lektüre von Gentschys Buch 
wird man neugierig auf die Originaltexte, 
ob christlich, ob hinduistisch oder beides. 



Buchbesprechungen 159 

Man sollte dabei aber Gentschys sehr lie- 
benswürdiges Nachwort im Kopf behalten: 
•Was zählt, ist nicht die Theorie, sondern 
die Praxis. Es ist gefährlich, sich in Theo- 
rien und Reflexionen zu verlieren. Nehmen 
Sie dieses Buch und all die vielleicht interes- 
santen Gedanken, Ratschläge und Tips 
nicht als letzte Konsequenz. Legen Sie es 
wieder beiseite und beginnen Sie sich in die 
Haltung des Nach-Innen-Lauschens einzu- 
üben und zu meditieren." Peter Rehm 

Witt, Detlef: Erneuerung durch Medi- 
tation. Wege zum ursprünglichen Men- 
schen. Mit 21 Abb. München, Kösel 
1990. 210 S., brosch., DM 29,80. 

Der Autor geht davon aus, daß der natürli- 
che, ursprüngliche Mensch ein Kontempla- 
tiver ist. Wer aber lebt schon kontemplativ, 
natürlich, ursprünglich? Ist Erneuerung 
durch Meditation möglich? •Vor Gott zählt, 
ob ein Mensch sich auf den Weg macht. Er 
holt jeden da ab, wo dieser sich gerade be- 
findet (Phil 3,12) und führt ihn unbegrenzt 
weiter (2 Kor 3,19) in das Licht, das er letzt- 
lich selbst ist und das zugleich das Innerste 
eines jeden Menschen ist (Joh 1)" (35). 

D. Witt ist in der biblischen Überliefe- 
rung beheimatet. Von der jüdisch-christli- 
chen Offenbarungsreligion her entdeckt 
und deutet er in den Ur(Erfahrungs-)religio- 
nen außerbiblischer Provenienz vieles, was 
spirituelle Einheit besagt. Nicht jeder wird 
ihm dabei in jedem Fall zustimmen. Ihm 
geht es vor allem darum, herauszustellen, 
worin sich religiöse Erfahrungen und spiri- 
tuelle Begrifflichkeiten gleichen; die jewei- 
lige Unvergleichbarkeit herauszuarbeiten 
ist nicht sein Interesse. Der Autor weiß sich 
der Praxis der Zenmeditation verpflichtet. 
Von dorther ergibt sich seine Theoriebil- 
dung. 

Die Kapitelüberschriften spiegeln die be- 
handelte Thematik wider: der ursprüngliche 
Mensch, die Degeneration des Menschen, 
Erde, Wasser, Geisthauch, Feuer, die erneute 
Geburt in der Goldelixierlehre, die erneute 
Geburt in der Geschichte des Volkes Israel 
und in Jesus Christus, Reinkarnation - Auf- 
erstehung der Toten. 

Viele kognitive Details, phänomenologi- 
sche Einzelbeobachtungen und etymologi- 
sche  Hinweise auf verschiedene  Kultur- 

kreise sind für die Weise der Darstellung ty- 
pisch: •Die Höhle, in der das Feuer, das 
zum Himmel führt, verborgen ist, ist die un- 
tere Leibeshöhle (Bibel: Splanchna, Koilia; 
im Taoismus: das untere Elixierfeld; im 
Zen: Hara), aus der durch Einlassen in das 
Selbst (Atman/Geisthauch) der unsterbli- 
che Mensch (Purusha/Christus/Buddhana- 
tur) in uns zur Welt kommt" (116). 

Alles in allem: ein konkreter, manchmal 
vielleicht etwas naiver Versuch, das Ge- 
spräch der Weltreligionen mit ihren medita- 
tiven Praktiken und Symbolen existentiell 
zu riskieren. Die theologische Basis ist die 
Überzeugung des Autors: •Der in den ge- 
schichtslosen Ursprungsreligionen primär 
als immanent wirkend erfahrene Ursprung- 
Gott ist derselbe wie der als transzendent er- 
fahrene Gott der Geschichte des Volkes Is- 
rael" (160). Paul ImhofSJ 

Waldenfels, Hans: Begegnung der Re- 
ligionen. Theologische Versuche I (Be- 
gegnung: I). Bonn, Borengässer 1990, 
377 S., geb., DM 43,80. 

In diesem I. Band der neuen Reihe •Begeg- 
nung" findet man religionsgeschichtlich Be- 
kanntes, auch Neues. Alles ist wohlgeord- 
net und wird auf einem sehr hohen Grad an 
Problembewußtsein präsentiert. Es handelt 
sich um ein Buch, das in kenntnisreicher 
Weise eine Offenheit für andere Religionen 
wie eine Entschiedenheit zum eigenen 
christlichen Glauben miteinander in Ein- 
klang bringt. Ein im positiven Sinn des Wor- 
tes katholisches Buch, das die Dialogfähig- 
keit fördert. Theologische Ansätze, religiöse 
Bewegungen und große Weltreligionen wer- 
den vorgestellt, verschiedene Strömungen 
in den Weltreligionen differenziert bedacht. 
Informativ wird die jeweilige Entstehungs- 
geschichte dargeboten: Wie kam es zum 
Hinduismus bzw. den Hindu-Religionen, 
zum Buddhismus, zum Islam, zu Taoismus 
und Konfuzianismus? Was sind entschei- 
dende Texte und Heilige Schriften? 

Fragen nach der Transzendenz, nach der 
Säkularisierung, dem Frieden, der Wahr- 
heit, dem Absolutheitsanspruch des Chri- 
stentums und dem Wesen Jesu werden erör- 
tert. Es finden sich interessante Einzelunter- 
suchungen, etwa über die Stellung von Ma- 
ria und Jesus in Koran und Talmud. Was 



Buchbesprechungen 

besagt in den verschiedenen Religionen 
z.B. Befreiung und Erlösung, Erkenntnis 
und Erleuchtung, Heil und Offenbarung? 

Die christliche Perspektive wird vom Au- 
tor auf dem Boden des II. Vatikanums (No- 
stra aetate) erarbeitet. Man kann seinem Ur- 
teil nur beipflichten, daß der interreligiöse 
Dialog nicht nur auf der Basis theoretischer 
Erörterungen zu führen ist, sondern es zu ei- 
nem Austausch geistlicher Erfahrung kom- 
men muß (vgl. 154). Angstfrei dürfen die 
Christen davon ausgehen: •Gott will, daß 
alle Menschen gerettet werden" (1 Tim 2,4). 
In der Sicht des Gläubigen ist Jesus dabei 
die Epiphanie des Heils. 

Auf zwei Details sei noch aufmerksam ge- 
macht, nämlich erstens das Interesse bei 
Buddhisten an der kenotischen Christolo- 
gie. •Gerade die Radikalität der Selbstent- 
äußerung Gottes im Kreuzestod Jesu (vgl. 
Phil 2) wird heute zu einem Berührungs- 
punkt zwischen Christen und Buddhisten" 
(163). Und zweitens, daß es lohnt, Mißver- 
ständnisse zu klären, die im jeweiligen 
sprachlichen Vorverständnis begründet 
sind. •Im durchschnittlichen asiatischen 
Verständnis ist,Person' bis heute Ausdruck 
von Unterscheidung und Vereinzelung, 
nicht Ausdruck von Würde und Einzigartig- 
keit. Daß die Rede von einem .personalen 
Gott' angesichts des negativen Vorverständ- 
nisses von ,Person' unverständlich bleiben 
muß, ist von hier aus erklärlich" (161). 
Übergänge zu einem gemeinsamen Verste- 
henshorizont sind möglich. 

Dem Grundanliegen von H. Waidenfels 
ist zuzustimmen: Es ist Zeit für eine neue 
Begegnung der Religionen, denn •bei aller 
Betonung ethnischer, nationaler, kultureller 
und religiöser Eigenheiten war das Bewußt- 
sein, zu einer weltumfassenden Schicksals- 
gemeinschaft zu gehören, niemals in der 
Menschheit so stark ausgebildet wie in un- 
serer Zeit" (334). Paul ImhofSJ 

Levenson, Claude B.: Dalai Lama. Die 
autorisierte Biographie des Nobel- 
preisträgers. Aus d. Franz. v. Elisabeth 
Mainberger-Ruh. Zürich, Benziger 
1990. 368 S., geb., DM 46,-. 

Die in der Schweiz lebende Journalistin, die 
durch  größere,  gehaltvolle  Arbeiten  be- 

160 

kannt wurde, legt die Lebensbeschreibung 
einer der faszinierendsten Persönlichkeiten 
unserer Zeit vor. Eingeflossen sind neben 
Zitaten aus Publikationen auch viele per- 
sönliche Gespräche der Autorin mit dem 
Dalai Lama. Drei Ebenen sind in gut lesba- 
rer Weise ineinandergeschoben. 

Einmal ist es die politische Geschichte 
des Landes Tibet. Über die Reihe der Vor- 
gänger des 14. Dalai Lama, der den Ge- 
burtsnamen Tenzin Gyatso trägt, und über 
seine Berufungs- und Vertreibungsge- 
schichte entwickelt Levenson einen Über- 
blick über das Werden und die heutigen 
Probleme des uralten Kulturlandes, das un- 
ter der chinesischen Besetzung leben muß. 
Im letzten Kapitel sind für die deutsche 
Übersetzung auch die jüngsten Ereignisse 
nachgetragen. 

Bei der Lektüre tut sich ein Einblick in 
die tibetanische Kultur und Religion auf, 
die gerade durch die Verknüpfung mit der 
Person des Dalai Lama eigenständiges Pro- 
fil gewinnt. Man begegnet der selbstver- 
ständlichen Begegnung mit der Natur, der 
friedvollen Ruhe und der Menschenfreund- 
lichkeit einer großen Kultur. 

Hiermit aber wird die dritte und eigentli- 
che Ebene der Veröffentlichung berührt, 
das Vorstellen und Deuten der Person des 
Dalai Lama. Er wird liebevoll als die reife, 
überlegene, aus der Tradition des Maha- 
yana-Buddhismus erwachsene Gestalt ge- 
schildert, deren lautere Weisheit zu Recht 
mit dem Friedensnobelpreis geehrt wurde - 
seine Dankesrede findet sich im Anhang. 
Aber zugleich stellt sich die Frage: Ob er 
selbst noch das vertritt, was der fromme Ti- 
betaner von der •Inkarnation des Buddha 
des Grenzenlosen Mitleids, Gottkönig, 
Herrscher über das Schneeland, Ozean der 
Weisheit" erwartet. Der Dalai Lama selbst 
bezweifelt es und meint zu einem Problem 
von heute: •Offiziell, in der Öffentlichkeit 
habe ich zu dieser Frage nicht Stellung ge- 
nommen und bin nicht sicher, ob die Tibe- 
ter bereit sind, eine Diskussion zu diesem 
Thema zuzulassen." 

Gerade diese Verarbeitung der buddhisti- 
schen Tradition in ein modernes, vielleicht 
eher philosophisches Konzept, macht den 
Dalai Lama so faszinierend und auch so 
wichtig. Josef Sudbrack SJ 




